

#### تفسم البدليس

Author: Al-Shaykh Houssamuddin Ali ben Abdullah

Al-Bedlisi Al-Hanafi Al-Sufi (D. Around 900 H.)

Editor: Dr. Assem Ibrahim Al-Kayyali

Classification: Exegesis Of Qur'an - Sufism

**Year:** 1441 H. - 2020 A.D

Pages: 4072 (5 Vols. / 5 Pasrts)

**Size:** 17 × 24 cm

**Printed in**: Lebanon

**Edition**: First edition

المؤلف: الشيخ حسام الدين علي بن عبدالله البدليسي الحنفي الصوفي (ت حوالي سنة ، ، ٩ هـ)

المحقق: الدكتور عاصم إبر اهيم الكيالي

التصنيف: تفسير قرآن - تصوف

سنة الطباعة: ١٤٤١ هـ - ٢٠٢٠م

عدد الصفحات: ٤٠٧٢ (٥ أجزاء / ٥ مجلدات)

ا**لقياس:** ۲٤×۱۷ cm

بلد الطباعة : لبنان

الطبعة: الأولى

All Rights Reserved



Mazraa, Ras Nabea, Mohamad Al Hout Street, Katerji Building, First Floor, Beirut-Lebanon Tel:+961 76 944 855-P.O.Box:11- 374 Riyad Al-Soloh E-mail: books.publisher@hotmail.com Exclusive rights by © BOOKS-PUBLISHER
Beirut - Lebanon No Part of this publication may be
translated, reproduced, distributed in any form or by
any means, or stored in a data base or retrieval
system,or to post it on Internet in any form without
the prior written permission of the publisher.

Tous droits exclusivement réservés à © BOOKS-PUBLISHER Beyrouth-Liban Toute représentation, édition, traduction ou reproduction même partielle, par tous procédés, en tous pays, ou téléchargement sur Internet de quelque mamière que se soit faite sans autorisation préalable signée par l'éditeur est illicite et exposerait le contrevenant à des poursuites judiciaires.

جميع حقوق اللكية الأدبية والفنية محفوظة كتابع ـ نـ التقرون بيروت - لبنان ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملاً أو مجزاً أو تسجيله على أشرطة كاسيت أو إدخاله على الكمبيوتر أو برمجته على أسطوانات ضوئية أو تحميله على صفحات الإنترنت بأي شكل من الأشكال إلا بموافقة الناشر خطيا.





تَفْسِيرُ إِشَارِيُّ صُوْفِيُّ شَارِ لَهُ لَقَامَاتِ الدِّينِ الثَّلَاثِ: الإِسْلَامِ وَالْأَيْمَانِ وَالْإِحْسَانِ الشَّهِيَةِ وَالطَّهَيَّةِ وَالطَّهَيِّةِ وَالطَّهُ وَالطَّهَيِّةِ وَالطَّهَيِّةِ وَالطَّهَيِّةِ وَالطَّهُ وَالطُّهُ وَالْطُلِقُ وَالطُّمُ وَالْطُلِقُ وَالطُّمُ وَالْطُلِقُ وَالْطُلُونُ وَالْلِهُ وَالْلِهُ وَالْلِهُ وَالْلُونُ وَالْلُمُ وَالْلُونُ وَالْلُولُونُ وَالْلُولُون

سَاكُليف

العَارِفِ باللَّهِ ثَعَالَى الشَّيِيْنِ حُسَام الدِّيرِ عَلِيّ بن عَبْدِاللَّه البدُلِيسِيّ الحَنَفيّ الصُّوفيّ المُتَوفَّ حَوالِمِثِ سَسَنَة 900 هِـ رَبَّة

> اعتَّنَى َبِهِ وَضَبَطَهُ الشَّيخ الدَّكتررعَاصم إبراهيم الكيَّالي الحُينى الشاذلي الدقاوي

> > المجنع الثاليث

المحتوي

التَّوْبَة - يُونسُ - هُـود - يُوسُفُ - التَّوْبَة - يُوسُفُ - السَّحُل السَّحُل







قيل: إلا الآيتين من آخرها وهما: ﴿لَقَدُ جَآءَكُمُ رَسُولُكُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ ﴾ [التوبة: 129] آياتها مائة وثلاثون، وقيل تسعة وعشرون، وإنما تركت التسمية فيها لأنها نزلت لرفع الأمان، وبسم الله أمان.

قيل: كان النبي عليه السلام إذا نزلت عليه سورة بيَّن موضعها، ولما نزلت سورة براءة ولم يبيِّن لموضعها وتوفي، أو كانت قصتها شبيهة بقصة الأنفال إلا أن في الأنفال ذكر العهود وفي التوبة نبذها ونقضها، فضمَّت إليها وفصلت بفرجة بينهما. قيل: لما اختلف الصحابة في أنها سورة واحدة، وهي السابعة الطوال وسورتان وتركت بينهما ثلمة ولم يكتب بسم الله.

### ﴿ ﴿ بَرَآءَةٌ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلَّذِينَ عَنَهَدَّتُم مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَأَعْلَمُوٓاْ أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي ٱللَّهِ وَأَنَّ ٱللَّهَ مُغْزِي ٱلْكَفِرِينَ ﴾

(بَرَاءَ أُم مِنَ اللهِ ورسوله ورَسُولِهِ السّوبة : 1] أي هذه براءة من الله ورسوله (مِنَ ) متعلقة بمحذوف تقديره وأصله من الله ، ويجوز أن يكون براءة بالنصب . المعنى أن الله ورسوله بريئين من العهد (إلى اللهِ يَا اللهُ ورسوله بريئين من العهد (إلى اللهِينَ عَهَدَ مُ مِنَ المُشْرِكِينَ ) من أهل مكة وغيرهم من العرب فنكثوا إلا أناسًا منهم وهم بنو نضير وبنو كنانة ، فنبذ العهد إلى الناكثين ، وإنما علّق البراءة بالله وبالرسول والمعاهدة بالمسلمين للدلالة على أنه يجب عليهم نبذ عهود المشركين إليهم وإن كانت صادرة بإذن الله واتفاق الرسول ، فإنهما بريئين منهم وذلك أنهم عاهدوا مشركي العرب فنكثوا فأمرهم نبذ العهد إلى الناكثين وأمهل المشركين الناكثين أربعة أشهر ليسيروا أين شاؤوا فقال :

﴿ فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَهَ أَشْهُرٍ ﴾ [التّوبَة: 2] الشوال وذي القعدة وذي الحجة

والمحرم، لأنها نزلت في شوال. وقيل: هي عشرون من ذي الحجة والمحرم وصفر وربيع الأول، وعشر من ربيع الآخر لأن التبليغ كان يوم النحر لما روي أنها لما أرسل رسول الله على عليًا راكب القصباء لينفذها على أهل الموسم وقد كان قد بعث أبا بكر رضي الله عنه أميرًا على أهل الموسم، فلما دنى علي سمع أبو بكر الرغاء فوقف وقال: هذا رغاء ناقة رسول الله على فلما لحقه قال: أميرًا أو مأمورًا؟ قال: مأمور. فلما كان يوم التروية خطب أبو بكر رضي الله عنه وقام علي عليه السلام يوم النحر عند جمرة العقبة فقال: أيها الناس إني رسول رسول الله عليه إليكم، فقالوا: بِمَ؟ فقرأ عليهم ثلاثين أو أربعين آية ثم قال: أمرت بأربع: أن لا يقرب البيت بعد ثلاثين أو أربعين آية، ثم أمرت أن لا يقرب البيت بعد هذا العام مشرك فلا يطوف عريان ولا يدخل الجنة إلا كل نفس مؤمنة، وإن هم إلا كل ذي عهد فهذه. (وَاعَلَمُوا أَنَّكُم عَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ لا يعوقونه (وَأَنَّ اللهَ مُغْزِي الكَفِرِينَ التَوبَة : 2] أي بدّلهم في الدنيا بالعقل (1) وفي الآخرة بالعذاب.

﴿ وَأَذَنُ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجْ الْأَحْبَرِ أَنَّ اللَّهَ بَرِىٓ ۗ مِّنَ الْمُشْرِكِينُ وَرَسُولُهُ, فَإِن تُبَتَّمُ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَإِن تَوَلَيْتُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنَّكُمُ الْمُشْرِكِينُ وَرَسُولُهُ, فَإِن تُولَيْتُمْ فَأَعْلَمُواْ أَنَّكُمُ عَيْرُ مُعْجِزِى اللَّهِ وَبَشِرِ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ وَبَشِرِ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ اللَّهِ اللَّهُ وَبَشِرِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

(وَأَذَنُ التوبة: 3] وإعلام (مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النّاسِ) وهو فعال بمعنى الإفعال كالأمان والعطاء بمعنى الإيمان والإعطاء وارتفاعه كارتفاع براءة، ثم الجملة عطف على مثلها ولا وجه لقوله من قال إنه عطف على براءة لا يقال عمر عطف على زيد في قولك: زيد قائم وعمر قاعد، وإنما علّقت البراءة بالذين عوهدوا من المشركين، وعلق الأذان بالناس، لأن البراءة مختصة بالمعاهدين الناكثين منهم، وأما الأذان فقام لجميع الناس عاهدوا أو لم يعاهدوا وناكثوا من المعاهدين أو لم ينكثوا (يَوْمَ المَيِجَ الْأَكْبَرِ) يوم عرفة لقوله على: «الحج عرفة»، أو يوم العيد إذ فيه تمام الحج ومعظم مناسكه، فلأن الإعطاء كان فيه. ولما روي أنه عليه السلام وقف يوم النحر عند الجمرات في حجة الوداع فقال: «هذا يوم

<sup>(1)</sup> المراد هنا [لبذِّية].

الحج الأكبر"، وإنما وصف بالأكبر لأن العمرة تسمّى بالحج الأصغر، ولأن المراد بالحج ما يقع في ذلك اليوم من أعماله فإنه أكبر من باقي الأعمال، ولأن ذلك الحج اجتمع فيه المسلمون والمشركون ووافق عنده أهل الكتاب، ولم يتفق ذلك قبله ولا بعده، فعظم ذلك اليوم في قلب كل مؤمن وكافر. أو لأنه ظهر فيه عزّة المسلمين وعزّ الإسلام، وهناء المؤمنين وذلّ المشركين، وضلال المنافقين، أو لاجتماع الخطبتين فيه، خطبة العيد والجمعة من أن الله بريء ﴿ أَنَّ اللهَ بَرِيَ \* مِنَ أَلُهُ بَرِيَ \* مِنَ أَلُهُ بَرِي \* وَقرئ أَلُهُ مَرِي أَن الله بريء تخفيفًا. وقرئ (إن الله)، بالكسر إذ الأذان بمعنى القول، ورسوله عطف على المنوي في برئ أي بريء هو ورسوله، أو على محل إن المكسورة واسمها.

وقرئ بالنصب عطفًا على اسم أن، أو لأن الواو بمعنى مع، أي بريء معه منهم، وبالجر على الجواز لا على أنه غير داخل في حكم المشركين ليلزم المحذور. وقيل: على أنفسهم.

وحكي أن أعرابيًا سمع رجلًا يقرؤها بالجر فقال: إن كان الله بريعًا من رسوله فأنا بريء منه. فحكى الرجل إلى عمر فعندها أمر عمر بتعلّم العربية فقال علي كرم الله وجهه: الفاعل مرفوع والمفعول منصوب والمضاف إليه مجرور. (فَإِن تُبَنّمُ عن الكفر ونكث العهد ونقض الميثاق والجهد ورجعتم عنها (فَهُو) أي الرجوع والتوبة (خَيرٌ لَكُمُ وَإِن تَولَيْتُم عن التوبة وأعرضتم عن الوفاء بالعهد وتبتم عن التولي عن الإسلام وعلى الاضطراب والانصراف عن التوبة والرجوع عنها (فَاعَلُوا أَنكُم عَيرُ مُعْجِزِى الله عير متابعين ولا قانتين أخذه وعقابه، يعني لا يتوبون طلبًا لمرامه ولا يضطرون في الدنيا هربًا عن مقامه ويشرِ الذِينَ كَفَرُوا بِعَدَابٍ أَلِيمٍ [التوبة: 3].

﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ عَهَدَتُم مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ استثناء من المشركين واستدراك، وكأنه قيل لهم بعد أن أُمروا بنبذ العهد إلى الناكثين ولكن الذين عاهدوا منهم ولم ينكثوا عهدهم فأتموا إليهم عهدًا.

وفي الكشاف استئناف من قوله: ﴿فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [التّوبَة: 2] لأن الكلام خطاب للمسلمين ومعناه براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتم من المشركين فقولوا لهم سيحوا إلى الذين عاهدتم منهم ﴿ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئًا ﴾ من شرائط العهد ولم ينكثوا ولم يقبلوا منكم ولم يضرّوكم أصلًا ، لا ظاهرًا ولا باطنًا ، ﴿وَلَمْ يُطْهِرُواْ عَلَيْكُمْ أَحَدًا ﴾ من أعدائكم ولا من أصدقائكم ﴿فَأَيْتُواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُنْ اَللهُ يُعِبُ ٱلمُنَقِينَ ﴾ [التّوبة: 4] من تمام مدة عهدهم من باب التقوى .

﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَهُرُ ٱلْحُرُمُ فَٱقَنْلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَّتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَخُدُوهُمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَءَاتَوُا وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَءَاتَوُا الْحَصْرُوهُمْ وَٱقْعُدُواْ لَهُمْ صَكِّلًا مَرْصَدِ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَءَاتَوُا الْحَصْرُوهُمْ وَٱقْعَامُواْ الصَّلَوَةَ وَءَاتَوُا اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾

﴿ فَإِذَا آنسَلَخَ ٱلْأَشَهُرُ ٱلْخُرُمُ ﴾ [التّوبَة: 5] وانقضت، وهي التي أُبيح فيها للناكثين من السلخ. وقيل: رجب وذو القعدة وذو الحجة والمحرم، وإنما سمَّى به لأنَّ الله حرَّم فيها على المؤمنين دماء المشركين والتعرُّض بهم.

قال مجاهد وابن إسحاق: هي شهور العهد، فمن كان له عهد فعنده أربعة أشهر ومن لا عهد له فأجله إلى القضاء المحرم خمسون يومًا. ولما تمَّ بعض الأشهر الحرم متصلًا بما مضى أطلق عليه اسم الجمع (فَأَقَنُلُوا ٱلمُسْرِكِينَ) [التّوبَة: 5] الناكثين (حَيَّثُ وَجَدَّتُمُوهُمُّ) في الحرم والحِل (وَخُذُوهُمُ وأسروهم، الأخذ هو الأسر (وَأَحْصُرُوهُمُ التّوبَة: 5] وامنعوهم عن الخروج أو من دخول مكة، ولا للتصرف والتطاول في بلاد الإسلام، أو حيل بينهم وبين المسجد الحرام (وَأَقَعُدُوا لَهُمُ كُلُ مَرْصَدٍ وعلى طريق ومشهد.

والمرصد هو الموضع الذي يرقب فيه العدو من ترصدت الشيء إذا ترقبتهم يعني كونوا لهم رصدًا لتأخذوهم من أي وجه توجهوا إليه.

وقيلَ: اقعدوا لهم بطريق مكة والمسجد الحرام أو البلاد الإسلامية حتَّى لا يدخلوها ﴿ وَإِن تَابُوا ﴾ من الشرك بالإيمان بالتوحيد ﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُوا الزَّكَوةَ وَخَلُوا سَبِيلَهُمُ ﴾ ليدخلوا فيها ما منعوا من حال الشرك ﴿ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [التوبة: 5] تعليل الأمر.

### ﴿ وَإِنْ أَحَدُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ ثُمَّ ٱبْلِغَهُ مَا أَمَنُهُ, ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ مَأْمَنَهُ, ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

﴿ وَإِنْ أَحَدُّ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ الذين منكم بثباتهم ومنعهم واستأمنكم بعد انسلاخ الأشهر الحرم ليسمع كلام الله ﴿ ٱسۡتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ ﴾ واعده وأمّنه ﴿ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلَامَ الله ﴾ وألله ﴿ وأَسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ ﴾ واعده وأمّنه ﴿ حَتَىٰ يَسْمَعَ كَلَامُ الله ﴾ وعليه من الثواب والعقاب وآية الرحمة والعذاب ﴿ ثُمَّ أَتِلِغُهُ مَأْمَنَهُ ﴾ وإن لم يسلم، وهو دار قومه، فإن قاتلك بعد ذلك وقدرت عليه فاقتله ﴿ وَلِكَ ﴾ وإن لم يسلم، وهو دار قومه، فإن قاتلك بعد ذلك وقدرت عليه فاقتله ﴿ وَلِكَ ﴾ الأمر للذي استجاره ﴿ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [التّوبَة: 6] الحق والصلاح وأمر الفلاح المحقق، الفاء للسبية.

# ﴿ كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ عَهَدُ عِندَ اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ ۚ إِلَّا اللَّهِ عَهَدُ مَن اللَّهِ وَعِندَ رَسُولِهِ إِلَّا اللَّهِ عَهَدَ تُكُمُ فَأَسْتَقِيمُوا اللَّهُ فَاسْتَقِيمُوا لَكُمُ فَأَسْتَقِيمُوا لَكُمُ فَأَسْتَقِيمُوا لَكُمُ فَأَسْتَقِيمُوا لَكُمُ فَأَسْتَقِيمُوا لَكُمُ فَأَسْتَقِيمُوا لَكُمُ الْمُتَقِينَ اللَّهِ لَهُ اللَّهُ يَحِبُ الْمُتَقِينَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَحِبُ الْمُتَقِينَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَحِبُ الْمُتَقِينَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

والاستبعاد لأن يكون للمشركين عَهَدُّ عِندَ اللهِ وَعِندَ رَسُولِهِ الاستفهام للاستنكار والاستبعاد لأن يكون للمشركين عهد الله وهم أضداد أهل الحق وهؤلاء هم الباطل، فلا مناسبة فيما بين صدودهم يعني محال أن يثبت لهؤلاء عهد فلا يطمعوا في ذلك فلا تحدِّثوا به نفوسكم فلا تتفكروا في قتلهم ولا تأملوا في إهلاكهم وقتلهم، ثم استدرك ذلك بقوله: ﴿إِلَّا الّذِينَ ﴾ أي ولكن الذين ﴿عَهَدَتُم ﴾ منهم ﴿عِندَ المُسْجِدِ المُحرِو في ولم يظهروا لهم نكث عهد كبني كنانة وبني جهر فتربصوا أمرهم لا تقاتلوهم أفيا استقيم على الوفاء وهو كقولهم: قاتلوا إليهم عهدهم غير أنه مطلق وهذا مقيد، وما يحتمل الشرطية والمصدرية ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُ المُنْقِينَ ﴾ [التّوبَة: 7] قد تقدَّم بيانه.

﴿ كَيْفَ وَإِن يَظْهَرُواْ عَلَيْكُمْ لَا يَرْقُبُواْ فِيكُمْ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً يُرْضُونَكُم بِأَفْوَهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمُ فَسِقُونَ ﴾ يُرْضُونَكُم بِأَفْوَهِمْ وَتَأْبَى قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمُ فَسِقُونَ ﴾

﴿ كَيْفَ ﴾ [التّوبَة: 8] تكراره لاستبعاد ثباتهم على العهد، أو بناء حكمه مع البيّنة على العلّة، حذف الفعل للعلم، أي كيف يكون لهم عهد والحال أنهم ﴿ وَإِن

يَظْهَرُواْ عَيَّكُمْ بعدما سبق لهم من تأكيد الإيمان والمواثيق (لا يَرَقُبُواْ فِيكُمُ ولا يعني كيف لا يقتلونهم وهم إن يظهروا عليكم ويظفروا بكم لا يرقبوا فيكم ولا ينتظرون ولا يراعون وظائف العهود ومواثيق العقود (إلا) بكسر الهمزة وتضعيف اللام، وهو الحلف والعهد. وقيل: هو القرابة. قال بعضهم: الإل بكسر الهمزة وتضعيف اللام وهو اسم من أسماء الله تعالى عزَّ وجل كما يقال: جبرإلّ بتشديد اللام ويقال: هذا الكلام لم يخرج منه إلَّ من الله، وقاصده قراءة عكرمة: لا يرقبوا في مؤمن ايلًا بالياء واللام المشددة، يعني بمعنى عند الله عزَّ وجلً، فهو اسم من أسماء الله قد تركّب اسم من أسماء الملك الروحانية كجبريل وميكائيل وإسماعيل (وَلا فِمَةً) عهدًا أو حقًا يعاب على إغفاله وتركه وإهماله (يُرَضُونَكُمُ وإسماعيل (وَلا فِمَةً) عهدًا أو حقًا يعاب على العهد المؤدية إلى عدم مراقبتهم عند الظفر (وَتَأَنِي قُلُوبُهُمُ ) بقبول ما يتلفظ به لسانهم (وَأَكَثُرُهُمُ مُن أَسمون عهد الله وذمة الخلق.

﴿ ٱشۡتَرَوۡا بِعَایَنتِ ٱللّهِ ثَمَنَا قَلِیـلًا فَصَدُواْ عَن سَبِیلِهِ ۚ إِنَّهُمْ سَآهُ مَا كَانُواْ یَعۡمَلُونَ ۚ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً وَاُولَتِہِكَ هُمُ كَانُواْ یَعۡمَلُونَ ۚ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً وَاُولَتِہِكَ هُمُ اللّٰمُعۡمَدُونَ ۚ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً وَاُولَتِہِكَ هُمُ اللّٰمُعۡمَدُونَ ۚ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً وَاُولَتِہِكَ هُمُ

و (أَشَرَوْأَ) واستبدلوا (بِعَايَتِ اللهِ ) وأحكام كتابه وإعلام خطابه (ثَهَنَا قَلِيلًا) ومتاعًا باليًا لأنهم نقضوا العهد الذي كان بينهم وبين رسول الله بأكله إطعامها إيّاهم أبو سفيان (فَصَدُوا) عباد الله (عَن سَبِيلِةً) ومنعوا الناس عن الدخول في دين الحق، وذلك أن أهل الطائف أمدوهم بالأموال لتقويتهم المشركين على المؤمنين (إنّهُم سَاءً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ) [التوبة: 9] عملهم هذا أو ما دلّ عليه قوله تعالى: (لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ ) [التوبة: 10] إلخ.

#### إشارة وتأويل

(بَرَآءَةٌ مِنَ ٱللهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [التوبة: 1] أي الذات الجامعة لجميع التجليّات الذاتيّة والأسمائيّة والأفعالية والآثارية، والصورة الجمعية الذاتيّة الناسوتية بالعنوان، الجمعية الذاتيّة بطريق الإبداع والتكوين والإيجاد والخلق والاختراع،

وبطريق التبرزات والبروز والإبراز، إذا كان بذريعة الإنسان والصورة النوعية والنعوت الجمعية. فالله إشارة إلى الأولى، ورسوله إلى الثانية، أي في بداية الدورة النورية الجمالية الجمعية الوجودية.

والأولى إنما تكون في التجليّات الإفرادية، والثانية في التجليّات الكليّة الجمعية، فيسمى الأول الظهورات، والثانية البرزات، والبروز والإبراز. فأشار إلى الأول بقوله: ﴿ اللّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوْمِ فِيهَ ﴾ [النّور: 35] الآية. والثانية: ﴿ هُو اَلْأَوْلُ وَالنَّامِهُ وَالنَّامِثُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: 3].

إِلَى اللَّذِينَ عَهَدتُمُ أِي الأعيان القدسية النورية الجمالية الوجودية الصريحة ، والأكوان الظليّة الضمنيّة ، الدورة العظمى المندرجة تحت الأعيان الوجودية في المعاهدة الذاتيّة والمعاقد الأسمائيّة (مِنَ ٱلمُشْرِكِينَ) [التّوبَة: 1] أي الأعيان النورية الوجودية الإفرادية ، والأكوان الظليّة العدمية الوحدانية ، أو التي أخذت الذات الجامعة منهم المواثيق بأنكم إذا نزلتم إلى الأدوار والأكوار إلى الناسوت فعليكم أن لا تنسوا هذه النشئات وحالاتها وكمالاتها الذاتيّة والأسمائيّة ومقاماتها .

(فَسِيحُوا فِي ٱلْأَرْضِ) الاستعدادية والعرض القابلية في النفوس والقالبية (أَرْبَعَةِ أَشْهُرٌ) أي الأدوار الأربعة والأكوار المربعة الإفرادية، وذلك أن الأسرار الإلهيّة والأنوار الذاتيّة والأسمائيّة كانت قد اختلفت في أرض الاستعدادات الذاتيّة ولا تظهر إلا بتلك الدورات النورية والسُّبحات الظليّة صريحًا وضمنًا (وَاعْلَمُوا أَنّكُمْ عَيْرُ مُعْجِى اللهِ في تيسيركم في الأدوار والأكوار الأربعة الأصلية والفرعية (وَأَنّ اللهَ مُعْزِى الكَفِرِينَ) [التّوبة: 2] في النشئات والشؤونات الجمعية.

(وَأَذَنُ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النّاسِ) أي الأعيان النورية والأكوان الظليّة (يَوْمَ الْحَجِّ الْأَحْبَرِ) أي يوم الجمعية العظمى في مكة، النشأة الجامعة الناسوتية (أَنَّ اللّهُ بَرِيّةٌ مِنَ المُشْرِكِينُ) الأعيان المتقيدين في النشئات بخصوصيات مقتضيات الأدوار وبنصوصيات مرتضيات الأكوار (فَإِن تُبتئمُ) ورجعتم إلى تلك الجمعية الأدوار وبنصوصيات مرتضيات الأكوار (فَإِن تُبتئمُ) ورجعتم إلى تلك الجمعية الكمالية الذاتيَّة والأسمائيَّة التي كنتم عليها في الأحدية الجمعية والمعيّة الواحديَّة والأحدية (فَهُو خَيْرٌ لَكُمُمُ ) في النشأتين (وَبَشِر الّذِينَ كَفَرُوا) [التوبة: 3] وستروا الجمعية الأصلية والكمالية والكمالية الجمعية الأصلية والفرعية.

(إلّا النّبين عَهَدَتُم في الفطرة الأولى وقبلتم العهد منهم في بداية الدورة العظمى، إشارة إلى الجذبة الإلهيَّة (ثُمُّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئًا) [التّوبة: 4] أي لم يظهر منهم شيء ما يمنع منكم القبض (وَلَمْ يُظَهِرُواْ عَلَيْكُمُ أي لم يلتفتوا إلى ما سوى الله (فَأَيَّمُواً إلِيَهِمْ عَهَدَهُمُ بالإرشاد والتكميل وصرفهم إلى مقام السلوك والرياضة والمحاهدة ليتحققوا بالكمال الجمعي والجمع الكمالي، وبتعليم آداب السلوك وبإقامة أركانه ورعاية الأمور الواجبة فيه، وتحمُّل آدابه ومشتقاته (إلى مُدَّبِمُ والتوبة: 4] أي نهاية السلوك وغاية السير إلى الله تعالى، وهي الأحدية الجمعية والوحدة الذاتيَّة التي هي منتهى قوس الترقي ومبدأ قوس التنزُّل، ويسمى بمقام قاب قوسين، وبرزخ البرازخ، فإن لكل دورة من الأدوار الإلهيَّة الأصلية والفرعية تظهر إلا بحركات متناسبة وهيئات متقاربة صادرة من سموات لائقة لتلك المرتبة.

﴿ فَإِذَا ٱنسَلَحَ ٱلْأَشْهُرُ ٱلْخُرُمُ ﴾ وانقرضت الأدوار الأربعة الفرعية من الدورة النورية الوجودية العظمي والكبري والوسطى والصغرى، فإن كل واحدة من هذه الأدوار يتضمن أدوارًا أربعة أخرى، وكذا الأكوار الأربعة تتضمن كل دورة منها أربع كور منها تارة باعتبار التبعية في ضمن الدورة، وأخرى بالأصالة عند انتقال الفرداريّة من الدورة النورية إلى الكورة الظليّة ﴿فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ الذين أخذوا العهد في بداية كل دورة من ربّ تلك الدورة العظمي، وهو العليم وربّ الدورة الكبرى وهو المحيى، وربّ الدورة الوسطى وهو القدير، وربّ الصغرى وهو المريد. وأرباب الأكوار هي غيوب هذه الأسماء وبواطنها، وأنت خبير بأن مقتضى كل ربّ من هذه الأرباب يخالف مقتضى الربّ الآخر أنواعًا وأشخاصًا، يعنى إن أعيان الأدوار الأربعة النورية لو لم يستكملوا في كل دورة منها أدوارها الأربعة الفرعية صريحًا ولم تستتبع الأكوار الظليّة الأربعة التي هي توأمتها وتولد مع الأعيان من بطن أم الوجود والكمال والنور في الاستكمال ﴿ حَيَّثُ وَجَدتُمُوهُمٌّ ﴾ [التّوبَة: 5] في الدورة الثانية النورية، يعني إذا انتهت الدورة النورية بأدوارها الأربعة الفرعية ولم يستكملوا أعيانها في تلك الدورة فاقتلوها في الدورة الثانية الأصلية النورية، إشارة إلى أن الأعيان إذا استكملت في دوراتها بالفناء في الله والبقاء بالله، والمظهرية والكليّة والتحقُّق بالذات وتمام

الأسماء والصفات لا يبقى لها حالة منتظرة، ويكون تصرُّفها تصرُّف الذات بتمام الأسماء والصفات، ويكون لهم حالة عجيبة وقصة غريبة بين الألوهية والكونية جامعة لهما.

قال النبي عليه السلام: «لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرّب ولا نبي مرسل، مَن رآني فقد رأى الحق، ومن رآني فقد رآني فإن الشيطان لا يتمثّل بي»، فدخلوا في دار أمان الجمعية الكبرى، فأمن من خوف الموت وعوف الفوت وألاّ إن أولِياء الله لا خَوْفُ عَلَيْهِم وَلا هُمْ يَحْزَنُون في الدِّين ءَامنُوا وَكَانُوا يَتَقُون في المُعْرَى فِي الْحَيَوةِ الدُّنيَا وَفِ الأَخِرةَ الدَّين اليونس: الآيتان 62 - 64]، ولا تَحْسَبَنَ الَذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُونًا بَلُ أَحْياةً عِند رَبِهِم مُرْدَقُون في فَرِعِين بِمَا عَالَيْهُم اللهُ مِن فَضْلِهِ، وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم مِنْ خَلْفِهِم أَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْدَوُنُ فَي اللهِ عَمران: الآيتان 169 - 170] الآيات.

﴿ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍّ ﴾ إشارة إلى أن حق المرشد الكامل المكمّل أن يترصد الطالبين ويدعوهم إلى الله بالطرق المختلفة، الطرق إلى الله بعدد أنفاس الخلائق سواء كان فاسقًا أو مطيعًا صالحًا مؤمنًا، أو كافرًا ملحدًا أو منافقًا ومشركًا وموحِّدًا ﴿ فَإِن تَابُوا ﴾ ورجعوا وأنابوا إلى الجمعية العظمي، وهي الإسلام الحقيقي والدين الفطري الذي يولد بكل أحد عليه، قال النبي عليه السلام: «كل مولود يولد على فطرة الإسلام فأبواه يهودانه» أي الاقتضاء النورية الجمالية والجلالية يجعلانه يهوديًّا أو نصرانيًّا أو مجوسيًّا عن الجمعية العظمى الجمالية والجلالية، هذا إنما يكون عند ظهور الورد الحقيقي الساري في تمام الأعيان صريحًا، وفي الأكوان ضمنًا، ويظهر سلطانه في آخر الزمان في المظهر الموعود واستعلاء الخلافة العظمي على جميع الموعودات الجمالية والجلالية، ويجعل جميع الأديان والمذاهب واحدًا، ويرتفع الاختلاف عن النبيين، ويمحق النقطة عن العين، فينوب عن الإثنين ﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوةَ ﴾ الحقيقية التي هي صلاة تمام الموجودات العالية والسافلة، التي هي مربوب النور والجمال والمعدومات العينية والغيبية التي هي مربوبية الظلّ والجلال ﴿وَءَاتُوا الزَّكَوْةَ ﴾ [التّوبَة: 5] بإخراج حقّ الله عن نفوذ الأحوال القلبية وأجناس المعارف الغيبية والعلوم الموسمية والإدراكات الحكمية، ويصرفها على الأصناف الثمانية، وهم أعيان

الأدوار الأربعة النورية والأكوار المربعة الظلية الإفرادية التي هي أعيانها وأكوانها البسائط وأفراد وكليّات وجزئيات مقيّدة بقيود متباينة تباين الوحدة والصورة الجمعية والهيئة الكليّة الأحدية (فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ) في أمصار الأدوار وأعصار الأكوار (إنَّ الله غَفُورٌ) الأعيان الجمالية والوجودية (رَحِيمٌ) [التوبة: 5] للألوان الظليّة العدمية بأن يخرجها من ظلمات الغياهيب الجنائية إلى نور الضيائية الوجودية.

(وَإِنْ أَحَدٌ مِن كَانَ كَامِنًا فِي حقيقته النوعية وماهيته الأصلية والفرعية من حصص بالتدريج مَن كان كامنًا في حقيقته النوعية وماهيته الأصلية والفرعية من حصص الحقيقة المحمدية السارية في جميع الأعيان النورية والكمالات الكلامية الكامنة في أرض قابليته (فَأَحِرُهُ حَتَى يَسْمَعَ كَلَمَ اللهِ أي يبرز ويظهر ما كان كامنًا في سماعه في الفطرة الأولى، في النشأة العليا، وبلغه بعد النشأة في الأدوار والشؤونات في الإظهار مأمنه ومسكنه الأولى وموطنه الأزلى. والاستجار هو طلب القرب الأزلي والمجاورة والاستيجار (بِأَنَّهُم قَوَمٌ لاَ يَعْلَمُونَ اللوح في بأن الحقيقة المحمدية والوحدة الذاتية الجارية في الأعيان جريان الروح في بأن الحقيقة المحمدية والوحدة الذاتية الجارية في الأعيان جريان الروح في الأبدان، بل هي أقرب دائم وأنسب، وهي معهم أينما كانوا وكيف كانوا وعلى أية صنعة دانوا، وبأى وجه بانوا وتفرقوا وخالفوا.

(كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِكِينَ) المتقيدين بالقيود الجزئية والحدود الأينية في الأطوار القلبية والأنوار الغيبية والأذهان العينية (عَهْدَ) ومساسة وعقد (عِندَ الله وَعِندَ رَسُولِمِتٍ) أي في الجمعية العظمى الإلهيَّة المطلقة أو المعينة (إلَّا الَّذِينَ عَهَدَّتُمْ عِندَ الْمَسْجِدِ الْخُرَادِي [التّربة: 7] إشارة إلى تفاوت درجات السائرين إلى الله ومن الله، فمنهم من نقض العهد الأزلي ورفض العقد الفطري الأولي في نهاية السير في الله بأن يكون العهد عنده منبوذًا بالكليّة، مشذوذًا دونه من الفرعية والأصلية لا يقدر أن يرجع ويعرج إلى الله، ومنهم من نبذ بعضًا منه في السير إلى الله، كمن عرج ورجع إلى سماء التجلّي الآثاري ولم يعرج إلى سماء التجلّي الأفعالي والأسمائي والذاتي، ولم يصل إلى الحقيقة الجمعية والهيئة المعيَّة، فإن استقاموا لهم واستدلُّوا في مطاوعتهم لكم وإطاعتهم لكم مطاوعة الأجزاء للكل والأعضاء للبدن من الجزء، والكل في الفناء في الكل والبقاء بالكل، فإن من

السائر من يحصل له الفناء والبقاء بالله في نهاية السيرين، ومن السائرين من يحصل له الفناء في الله والبقاء بالله في آن واحد من الآنات الزمانية كالبرق الخاطف والتشوَّق العاطف، ومنهم من استقام فيهما وغيرهما في الحالات العجيبة والمقامات الغريبة إذا كان السلوك على الترتيب الطبيعي والنظام الوصفي في دورة والمقامات الغريبة أو فرعية أو كورة متحدة (فَاسْتَقِيمُوا لَهُمُّ [التّوبة: 7] إشارة إلى الارتباط بين الكمال الجمعي والانفصال الصوري والمعنوي النوعي، والجنسي والصرفي، كالارتباط الذي يكون بين الأجزاء والجوارح والأعضاء، وبين القوى النفسانيَّة والجسمانية والروحانية، وكالارتباط بين الجسم والقلب والنفس والروح والعقل. والاستقامة في هذا النوع من هذه الارتباطات بين المبادئ وآثارها من الأفعال الجسمانية والأعمال النفسانيَّة والأحوال الجنائية والروحانية، وبين التجليَّات الوجودية والتطورات الشهودية والإدراكات الحضورية، والحالات التجليَّات الوجودية والتعسر بل في حكم الامتناع والتعذُّر كما أشار إليه النبي عليه السلام بقوله: «شيّبتني هود»، ﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾ [هُود: 112].

والحالات الغيبية والمقامات القلبية (فَهَنَا قَلِيلاً) ومتاعًا يسيرًا كليلاً من الأطوار والحالات الغيبية والمقامات القلبية (فَهَنَا قَلِيلاً) ومتاعًا يسيرًا كليلاً من الأطوار القلبية والأنوار الغيبية (فَهَدُواْ عَن سَبِيلِهِ المفضي إلى الكمال الجمعي والجمع الكمالي، والإيجاد التدريجي أو الدفعي في الأدوار الأصلية والفرعية (إنّهُم سكة ما كانوا يعمَّلُونَ) [التوبة: 9] في أدوار السير إلى الله ومن الله بالتقيد بالقيود الإفرادية والحدود الفردارية والسدود الوجدانية القاصرة عن التحقق بالحقيقة والحمعية والصورة الكمالية النوعية، إشارة إلى تفاوت درجات المرشدين والمسترشدين، فمنهم من استكمل في إنكار الإرشاد والتكميل بعد استكماله في والمستر إلى الله ومن الله وفي الله بأنواع التجليّات الذاتيّة والأفعالية والأسمائيّة والآثارية، وبالصورة الجمعية الكليّة، وبالتحقق وبالعلم بها التابع لها لما تقرّر من أن كل تجلّ يستتبع علمًا مناسبًا له ويتعدّد ويتضاعف آنًا فأنًا لما تحقق من أن الله لا يتجلى في صورة مرتين، ولا في صورة اثنين، وكذا يتجدّد به العلم والإدراك بخصوصيته. فالتجلي الواحد يتضمن تجليات غير متناهية وعلوم وإدراكات غير محصورة، ولا يصل إلى هذا المقام إلا مَن يتحقق بالذات مجمع الأسماء

والصفات في جميع الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية وجمعية الجمعية.

#### تفسير

﴿ لَا يَرْقَبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً ﴾ يريد في مصدق الله ﴿ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً ﴾ يريد لا يحفظ لقرآنه ولا يوفي له عهد ﴿ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُعْتَدُونَ ﴾ [التّوبَة: 10] يريد الذين اعتدوا.

### ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّكَاوَةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوةَ فَإِخُونُكُمْ فِي ٱلدِّينَّ وَفَايُوا اللَّهِ الدِّينَّ وَيُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ وَنُفَصِّلُ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ فَإِن تَابُوا ﴾ يريد من الشرك ﴿ وَأَفَامُوا الصَّكَاوَةَ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ ﴾ يريد أقاموا شرائع الإيمان ﴿ فَإِخُونَكُمُ فِي اللِينِ ۗ وَنُفَصِلُ الْآينَ ﴾ يريد تفسير الآيات ﴿ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [التّوبَة: 11] يريد يوخّدون الله ولا يتلون عنه ولا يميلون إليه أصلًا.

### ﴿ وَإِن نَّكَثُواْ أَيْمَنَهُم مِّنَ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُمْ فَقَائِلُواْ أَيْمَنَ لَهُمْ لَكَانُهُمْ يَنَتَهُونَ ﴿ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ﴿ إِنَّهُمْ لَا أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ﴾

﴿ وَإِن نَكُنُواْ أَيْمَنَهُم ﴾ يعني المشركين ﴿ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِم ﴾ أي نقضوا العهد الذي بينكم وبينهم ﴿ وَطَعَنُواْ فِي دِينِكُم ﴾ يريد واغتابوكم وعصوكم ﴿ فَقَدْلُواْ أَبِمَّةَ ٱلْكُفْرِ فَا أَيْمَنَ لَهُمْ لاَ أَيْمَنَ لَهُمْ ﴾ يريد لأنهم ليسوا أئمة الهدى ، بل هم أئمة الضلالة ﴿ إِنَّهُمْ لاَ أَيْمَنَ لَهُمْ ﴾ يعني لا دين لهم ولا وفاء لهم ﴿ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ ﴾ [التوبة: 12] يريد كي ينتهوا عن الشرك بالله .

(أَلَا نُقَانِلُونَ) يريد تحريضًا من الله لأوليائه على أعدائه (قَوْمًا نَكَثُوا أَيْمَنَهُمُ يريد نقضوا عهدهم وأيمانهم (وَهَمَمُوا بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ) محمد عليه السلام (وَهُم بَدَهُوكُمْ أَوَّلَك مَرَّةً يريد بدؤوكم بالقطيعة والهجرة والعداوة (أَنَّخُشُونُهُمُ يريد أتخافونهم (فَاللهُ أَحَقُ ) وأولى وألْيق (أَن تَخْشُوهُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ) [التوبة: 13] يريد بسيوفكم ورماحكم بعد قتلكم إياهم وينصركم عليهم.

### ﴿ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَضَرَّكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صَدُورَ قَوْمِ مُؤْمِنِينَ ﴾ صُدُورَ قَوْمِ مُؤْمِنِينَ ﴾

(قَتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُغَزِهِمْ وَيَهُرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مَتُورَكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مَعْ فِي القضية وأدخل مَوْمِ القضاء المشركون بني بكر بن كنانة، فأغاروا عليهم قبل انقضاء المدة، فغضب لهم رسول الله على وقال: «لأنتصرن لهم» فنصر الله رسوله وشفى صدور بني كعب حتَّى أسرفوا في القتل، فأمر رسول الله على بلالًا أن ينادي يوم الفتح بمكة: «ألا إن الله قد حرَّم عليكم القتل فأمسكوا» وكان من قتل بعد ذلك ورآه رسول الله على وكان الله عزَّ وجلَّ قد أحلَّ مكة لنبيّه ثلاث ساعات من النهار ولم يحلّ مكة لحق قط قبله ولا بعده، وذلك قوله تعالى: ﴿لاَ أَفْيَمُ بِهُذَا ٱلْبَلَدِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

#### ﴿ وَيُذْهِبُ غَيْظُ قُلُوبِهِ مُّ وَيَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَىٰ مَن يَشَآهُ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَيُذَهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللّهُ عَلَى مَن يَشَآءٌ ﴾ يريد من الموحّدين ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التوبة: 15] يريد عليمًا بنيّات المؤمنين وحبّهم لله، حكيم فيما قضى في الذين نقضوا القضية وفي الذين أباح رسول الله على قتلهم عبد العزى بن هلال ابن عيضل الخزاعي سيد الذين حوله والبريات التي كانت بعرفات يتهجيان النبي على ويعيبان به، ومقيس بن صيانة، وعفا عن هار بن الأسود وعبد الله بن سعد بن سرح إلى عثمان بن عفان، وهو أخوه من الرضاعة، فقال: يا رسول الله إني أعطيته الأمان، هذا ما حكم الله فيمن قتل ومن عفا عنه رسول الله.

### ﴿ أَمْرَ حَسِبْتُكُمْ أَن تُتَرَكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمْ وَلَمْ يَتَخِذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ. وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ ﴾

يقول الله عزَّ وجل: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تُتَرَّكُواْ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ اللَّينَ جَهَدُواْ مِنكُمُ ﴾ يريد بنيَّة صادقة ﴿ وَلَمْ يَتَخِذُواْ مِن دُونِ اللّهِ وَلَا رَسُولِهِ وَلَا ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [التّوبَة: 16] أي حربًا، يريد أولياء من المشركين مثل قوله في: ﴿ إَنَى آمَرُ اللّهِ ﴾ [النّحل: 1]،

(وَلَا نَنَخِذُواْ أَيْمَنَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَزَلَ قَدَمُ بِعَد بُوْتِهَا [النحل: 94]، يريد الله لا يرضى أن يكون الباطن خلافًا للظاهر ولا الظاهر خلافًا للباطن، يريد الله في خلقه الاستقامة كما في (حم تنزيل): (إِنَّ اللَّيِثَ قَالُواْ رَبُّنَا الله في أَسْتَقَنَمُوا وقال عَبَدة الأوثان: ربّنا الله قالوا ربنا الله والمملائكة بنات الله فلم يستقيموا، وقال عَبَدة الأوثان: ربّنا الله وهؤلاء شفعاؤنا، فلم يستقيموا، وقالت اليهود: ربّنا الله وعزير ابنه، فلم يستقيموا، وقالت قريظة والنضير: ربّنا الله وحده لا شريك له ومحمد لم يبعث إلينا، فلم يستقيموا، وقالت النصارى: ربنا الله والمسيح ابنه، فلم يستقيموا، وقالت النصارى: ربنا الله والمسيح ابنه، فلم يستقيموا، وقالت النصار بأن الله وحده لا شريك له ومحمد رسول الله وما وقالت المهاجرون والأنصار بأن الله وحده لا شريك له ومحمد رسول الله وما حاء به حقّ، نزلت في أبي بكر خاصة، فاستقاموا مثل قوله في سورة يوسف: وألله وما يُومِنُ أَكَثَرُهُم بِالله إلا وَمُم مُشْرِكُونَ [يوسف: 106] بريد بالله وغيره (والله خَيرُنُ بِمَا يَعْمَلُونَ وإنما هو كائن خَيرًا بِمَا يَعْمَلُونَ وإنما هو كائن إلى يوم القيامة.

## ﴿ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَجِدَ اللَّهِ شَنِهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسِهِم بِأَلْكُفُرْ أَوْلَئِكَ حَبِطَتَ أَعْمَلُهُمْ وَفِي ٱلنَّارِ هُمْ خَلِدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ مَا لَكُونَ ﴿ اللَّهُ اللّ

و (مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ) يا محمد (أن يَعَمُرُواْ مَسَجِدَ اللهِ) [التّوبَة: 17] يريد المسجد الحرام خاصة لا يدخلوه ولا يقعدوا فيه كما كانوا قبل ذلك، يريد أنه كان في الكعبة صنم يقال له: هُبَل، وحول الكعبة ثلاثمائة صنم وستون صنم، وعلى الصفا صنم، وعلى المروة صنم، يسعون بينهم ويطوفون حول هذه الأصنام التي حول الكعبة ويعظّمونهم ويشرّفونهم كونهم مع الله جلّ جلاله وعلا علوّه وتقدّست أسماؤه ما أعزّه وأحكمه وأعظمه وأحلمه وأصبره، وهذا من زمان عمر بن لحي إلى أن بعث الله النبي عَيْنَ وفُتحت مكة فخرُّوا له ساجدين، وكسر رسول الله على الأصنام، وذلك قوله في سورة بني إسرائيل، كان أول ذلك أن الله أمر نبيّه أن يدعو فقال محمد: (رَبِّ أَذَخِلَني مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ) يريد بالأول مكة وبالثانية المدينة (وَاجْعَلَ لِي مِن لَذُنكَ سُلطَنَا نَصِيرًا) [الإسراء: 80] يريد حجّة بيّنة تنصرني بها على مَن بانوا من جميع الخلق، ففعل الله ذلك به وأجابه، قال الله تبارك وتعالى: على مَن بانوا من جميع الخلق، ففعل الله ذلك به وأجابه، قال الله تبارك وتعالى:

﴿ شَهِدِينَ عَلَى آنفُسِهِم بِٱلْكُفْرِ ﴾ اتخذوا من دونه شفعاء وأندادًا ﴿ أُولَكِيكَ حَطِلْتُ أَعْمَلُهُمْ ﴾ يريد أن أعمالهم لغير الله ﴿ وَفِي ٱلنَّارِ هُمْ خَلِدُونَ ﴾ [التوبَة: 17] يريد مقيمين.

# ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوْةَ وَالَّهِ مَنْ ءَامَنَ إِلَّا ٱللَّهُ فَعَسَى أُولَتِهِكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ وَءَاتَى ٱلزَّكُوةُ أَن يَكُونُواْ مِنَ أَلْهُ مُتَدِينَ ﴿ إِلَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَنجِدَ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ ﴾ من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان ﴿إِللَّهِ وَالْيُومِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ الصّلَاةَ ﴾ في أوقاتها ﴿وَالنَّ اللَّهِ وَالْيُومِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ الصّلَاةَ ﴾ في أوقاتها ﴿وَالنَّ اللَّهُ فَعَسَى أُولَئِكَ أَن يَكُونُوا مِن الْمُهْتَدِينَ ﴾ [التّوبة: 18] محلّها ﴿وَلَدُ يَخْشُ إِلَّا اللَّهُ فَعَسَى أُولَئِكَ أَن يَكُونُوا مِن الْمُهْتَدِينَ ﴾ [التّوبة: 18] المرشدين، فأوجب الله للمهاجرين والأنصار والذين آمنوا يوم الفتح لهم الهدى، وأثنى عليهم بما هو أهله.

﴿ ﴿ إِنَّ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَآجِ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ كَمَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَجَهَدَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَا يَسْتَوُنَ عِندَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِمِينَ ﴾

﴿ أَجَمَلُتُمُ سِقَايَةَ الْحَاجَ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ ﴾ يريد تسديده وتخليقه وتفجيره ﴿ كُمَنْ ءَامَنَ بِأُللَّهِ وَالْيَوْمِ اللَّهِ عنه ﴿ وَجَنهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ عَلَى بِاللَّهِ اللَّهِ عَنه ﴿ وَجَنهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّهِ عَنهُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِلِينَ ﴾ [التوبة: 19] الضالين المجاوزين عن الحدّ.

هذا ﴿ لاَ يَرَقَبُونَ فِي مُؤْمِنٍ إِلّا وَلا ذِمَّةً ﴾ أقول: ليس فيه تكرير لأنه في الحقيقة شرح وتفسير للأول، يريد الكاذبين، لأن الأول عام في الناقضين والمؤدين، والثاني مختص للمشركين من اليهود إذ الأعراب الذين جمعهم أبو سفيان مستعينًا بهم على المسلمين ﴿ وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلمُعْتَدُونَ ﴾ [التّوبَة: 10] المجاوزون عن الحدّ في الشرارة برفض مقتضى العقود ونقض مرتضى العهود.

﴿ فَإِن تَابُوا ﴾ وأعرضوا عن الكفر والشرك، ودخلوا في مدينة الإسلام، وأقاموا حدودًا وأداموا على محافظة أحكامها ﴿ وَأَقَامُوا الصَّكَوْةَ ﴾ المكتوبة ﴿ وَءَاتَوُا الرَّكَوْةَ ﴾ عن أحوالهم المنصوبة فهؤلاء إخوانكم في الدين لهم ما لكم وعليهم ما

(وَإِن نَكُثُوا أَيْمَنهُم ونقضوا عهودهم (مِّن بَعْدِ عَهْدِهِم وشد عقدهم (وَالله عَهْدِهِم والله وقله عقده وميثاقهم والله عقده الله عهد ولم يثبت لهم عقد، فلم يعتمدوا على عهدهم وميثاقهم (إنَّهُمُ لاَ أَيْمَن لَهُمُ بالله وبرسول الله (لَعَلَّهُمُ يَنتَهُون التّوبة: 12] كي يعرضوا عن الطعن في الدين والمظاهرة عليكم، أو عن الكفر. فحث المؤمنين على جهادهم وقتلهم الدين والمظاهرة عليكم، أو عن الكفر فحث المؤمنين على جهادهم وقتلهم وتمسّك به الحنفية، أي يمين الكافر ليس يمينًا وهو ضعيف لأن المراد نفي الوقوف عليها لا أنها ليست بأيمان لقوله: (وَإِن نَكُثُوا أَيْمَنهُم وقرأ ابن عامر: لا أيمان يعني لا إيمان ولا إسلام. وتشبّث وتمسّك مع من لم يقبل توبة المرتد، وهو ضعيف لجواز أن يكون المعنى: لا يؤمنون على الإخبار عن قوم مؤمنين، أو ليس لهم أيمان فيراقبوك لأجله.

﴿ أَلَا لُقَائِلُونَ قَوْمًا نَكَ ثُوا أَيْمَنَهُمُ وما بينوا ومكثوا على عهودهم حيث صالحونا بالحديبية وأعانوا أبي بكر على خزاعة ﴿ وَهَكُمُوا بِإِخْرَاجِ ٱلرَّسُولِ ﴾ من مكة حين اجتمعوا في دار الندوة ﴿ وَهُم بَدَءُوكُمْ ﴾ [التّوبة: 13] بالقتال والمخالفة أول مرّة يوم بدر لأنهم قالوا حين سلم العير وعبروا من الساحل إلى مكة: لا ننصرف حتّى نستأصل محمدًا وأصحابه. بدؤوا بقتال خزاعة حلفاء رسول الله على في أَنَخُشُونَهُمُ وتخافون منهم فتتركون قتالهم والجهاد معهم ﴿ فَاللّهُ أَحَقُ أَن تَخَشُوهُ ﴾ في مخالفة أمره القتال مع أهل الكفر والجدال ﴿ إِن كُنسُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ [التّوبة: 13]. ﴿ قَاتِلُوهُمْ مُعَالِمُهُ اللّهُ بِأَيْدِيكُمْ ﴾ في الدنيا بتأييد الله إيّاكم عليهم ونصره إيّاكم

لتغلبونهم وتعلوا عليهم ﴿وَيُخْرِهِمُ ﴾ ويذلّهم بالأسر والقتل والقهر عليهم ﴿وَيَضُرُّكُمُ عَلَيْهِم ﴿ وَيَضُرُّكُمُ عَلَيْهِم ﴿ وَيَضُرُّكُمُ عَلَيْهِم وَالْعَقَائِدِ عَلَيْهِم الداء الداهية والعقائد الواهية .

﴿ وَيُذَهِبُ عَيْظُ قُلُوبِهِمُ ﴾ وكربهم وانزعاجهم لمعونة قريش بكرًا عليهم ﴿ وَيَتُوبُ اللّهُ ﴾ أي يقبل الله توبتهم ويرحم ﴿ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ ﴾ من المشركين المعاندين والمخالفين المعاهدين فيهديه إلى الإسلام كما فعل بأبي سفيان وعكرمة بن أبي جهل وسهل بن عمرو ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ ﴾ بما كان وبما يكون وبما هو كائن ﴿ حَكِيمٌ ﴾ والتوبَة: 15] حاكم على الكل بالإيمان والكفر وحفظ العهد ووجوب النصر على وفق المصلحة وقبول الحكمة.

(أَم حَسِبَتُم أَن تُتَرَكُوا ولم يأمروا بالجهاد ولم يختبر الصادق من المنافق، والمخالف من الموافق، منقطعة فيها التوبيخ على وجوه الحسنات والظنّ فيكون الخطاب للمنافقين أو المؤمنين الذين سبق عليهم القتال، يعني أنكم لا تتركون على ما أنتم عليه حتّى يتبيّن الخلّص منكم، وهم الراغبون في الجهاد في سبيل الله، ابتغاء لمرضات الله (وَلَمَا يَعْلَم الله وَلَم يعلم الخلّص من النكّص (الّذِين جَهكُوا مِنكُم خالصًا مخلصًا وإنما نفي العلم وأراد المعلم للمبالغة فإنه كالبرهان عليه من عيث إن تعلّق العلم به مستلزم لوقوعه (وَلَمْ يَتَغِذُوا علف على جاهدوا داخل في حيث إن تعلُق العلم به مستلزم لوقوعه (وَلَمْ يَتَغِذُوا علف على جاهدوا داخل في الصلة (مِن دُونِ اللهِ وَلا رَسُولِهِ وَلا اللهُ وَلا رَسُولِهِ وَلا اللهُ وَلا رَسُولِهِ وَلا اللهُ وَلا رَسُولِهِ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا رَسُولِهِ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا رَسُولِهِ وَلا اللهُ وَلا رَسُولُو اللهُ وَلا اللهُ وَلِه وَلِي اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلَم وليس منه منه و وليجة كالرجل الذي دخل في قوم وليس منه من و (ما) في (وَلَمًا في معنى التوقع، تنبيه على أن تبين ذلك واتضاحه وإعلامه متوقع.

(مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ) ما صحّ ووضح لهم واستقام (أن يَعْمُرُوا مَسَنجِدَ اللّهِ) أي مسجدًا من المساجد فضلًا عن المسجد الحرام وما في معناه. قيل: المراد هو، وجمعه لكونه قبلة المساجد وإمامها. والمراد بالعمارة هي المرمَّة والتعمير كما سيأتي. قال ابن عباس: يوم بدر عبّره المسلمون بالكفر وقطيعة الرحم وأغلظ على غلبة القوم فقال العباس: ما لكم تتذكرون مساوءنا ولا تذكرون محاسننا،

قال علي: ألكم محاسن؟ قال: نعم، إنّا لنُعمر المسجد الحرام ونحجب الكعبة ونسقي الحجاج، فنزلت: ﴿شَهِدِينَ عَلَىٓ أَنفُسِهِم بِأَلْكُفُرْ ﴾ بإظهار الكفر والشرك وتكذيب الرُّسل حال من الواو أي ما استقام لهم أن يجمعوا بين أمرين متنافيين، عمارة بيت الله وعبادة غيره، وذلك أنّ كفار قريش كانوا ينصبون أصنامهم خارج البيت الحرام عند القواعد، وكانوا يطوفون عراة كلما طافوا شوطًا ودورًا سجدوا لأصنامهم ﴿أُولَئِكَ حَبِطَتُ أَعْمَلُهُمُ ﴾ التي يفتخرون بها لما قاربها من الشرك ﴿وَفِى النّارِ هُمُ خَلِدُونَ ﴾ [التّوبة: 17] لأن أعمالهم إنما كانت لغير الله وبالشرك.

﴿إِنَّمَا يَمْمُرُ مَسَنِجِدَ اللَّهِ أعم من أن يكون زينة بالفرش والنقوش والقناديل وإقام الصلاة فيها، والمداومة على الذكر، ومنه درس العلم وتلاوة القرآن وغير ذلك من الزينة الظاهرة والباطنة والصورة المعنوية. عن النبي عَنْ الله والموجد، وإن زوارها فيها عمَّارها، فطوبي لعبد تطهّر في بيته ثم زارني في بيتي فحقّ على المزور أن يكرم زواره».

وعن أنس رضي الله عنه: «مَن أسرج في مسجد سراجًا لم تزل الملائكة وحملة العرش يستغفرون له ما دام ذلك في المسجد ضوءه». وأيضًا قال علام «من بنى مسجدًا بنى الله له كهيئته في الجنة، أو بنى الله له في الجنة. إن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدًا، من آمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة وآتى الزكاة»، ولم يذكر الإيمان بالرسول لما علم أن الإيمان بالله قرينه وتمامه الإيمان به أو لدلالة قوله: وأقام الصلاة وآتى الزكاة التي عليه ولم يخش إلا الله في أبواب الدين إذ الجنة عن المحاذير والبليّات والآفات الداهية المفنية أمر جليّ لا يكاد العاقل المتشبث بالوهم هالك أن لا يخشاها، فعسى ولعل أولئك المؤمنين الموصوفين أن يكونوا من المهتدين. وفي هذا الكلام وما ضاهاه لطف للمؤمنين في ترجيح الخشية بالله على الرجاء ورفض الاغترار بالله.

﴿ أَجَعَلَتُمُ سِقَايَةَ ٱلْحَاجِ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ وهما مصدران من سقى وعمّر كالصيانة والوقاية ، فلا بدّ من الإضمار أهل سقاية الحاج وعمارة المسجد الحرام ﴿ كُمَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْيُومِ ٱلْآخِرِ ﴾ إن كان سقاية المشركين وأعمالهم المحبطة المحيطة بالمؤمنين وأعمالهم الخالصة الثابتة والمثبتة والتسوية بينهم ، فإن ذلك ظلم فوق ظلم . روي أن المشركين قالوا لليهود: نحن سقاة للحجّاج وعمار المسجد إنا أفضل أم محمد وأصحابه ؟ قالوا: أنتم ، ثم قرّر ذلك بقوله: ﴿ لاَ يَسْتُونُنَ عِندَ اللّهِ وَاللّهِ وَالسّول المتوعلين في الظلم ، المعاندين للرسول ، المنهمكين في الضلالة ، فكيف يتساءلون بالذين هداهم الله ووفقهم للحق والصواب .

#### إشارة وتأويل

﴿ لَا يَرْقُبُونَ فِي مُؤْمِنِ إِلَّا وَلَا ذِمَّةً وَأُولَئِيكَ هُمُ ٱلْمُعْتَدُونَ ﴾ [التّوبَة: 10] تكراره في انظاهر إشارة إلى تكرُّر النشأتين في الدورتين الجمالية والجلالية، أو الإفرادية والجمعية. وأنت خبير بأن الدورتين متخالفتان وأن التخالف والتباين بين مقتضي الأدوار ومرتضى الأكوار الإفرادية والأدوار الجمعية ثابت على النعت الإداري لا ينعكس عنها أصلًا ﴿ فَإِن تَابُوا ﴾ وتوجهوا على ما تقتضي الجمعية عن النعت الإفرادي إلى الوصف الجمعي والكمال المعي بحيث يتساوى النور والجمال والظلّ والجلال، ومقتضاهما ﴿ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ الجمعية والقربات الذاتيَّة والأسمائيَّة الإلْهيَّة ﴿ وَءَاتُوا أَلزَّكُوهَ ﴾ [التّوبة: 11] عما هو مقتضى أحوالهم ومرتضى أعمالهم وأفعالهم وعلومهم وإدراكاتهم الفاضلة، وصرفوا على مبادئهم وقواهم ومناديهم على وجه صاروا أمثالهم، فإخوانكم في الدين وحصل بينكم وبينهم مناسبة ذاتية ومقاربة وضعية، وأخوة في الدين الحقيقي والإسلام الفطري الذي فطروا عليه في الفطرة الأولى ﴿وَنُفَصِّلُ ٱلْآيِنَتِ﴾ ونفصِّل الدلائل والبيِّنات التي وصلوا بها إلى المقصد الأصلى والمرصد الأولى ﴿ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ [التّوبَة: 11] ويحصل لهم علم تفصيلي وإدراك حضوري، وعلم شهودي. والمراد من الآيات هي التجليَّات الوجودية والظهورات الشهودية ﴿ وَإِن نَّكُثُوا أَيْمَنَهُم ﴾ الأزلية والمواثيق الأولية والعهود الفطرية التي جرت في منادي الأدوار النورية الوجودية الفرعية ﴿ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ ﴾ [التّوبَة: 12] في الأدوار الأصلية. والمراد بالأيمان هو الذي جرى في الكورة الظليّة العدمية أكثر إن شاء الله ﴿ إِنَّ ٱللّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [التّوبَة: 28] بما يصلحكم، حكيم في المشركين، وعليم بنيّاتكم.

﴿ قَائِلُوا الَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ من الميتة والدم ولحم الخنزير ﴿ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْحِرَّيَةَ عَن يَلِ وَهُمُ الْحَبَّبُ ﴾ يريد اليهود والنصارى والصابئين ﴿ حَتَى يُعُطُوا الْجِزِيّةَ عَن يَلِ وَهُمُ صَاغِرُونَ ﴾ [التوبة: 29] عن يد ذليلًا قائمًا على رجليه وهم صاغرون.

﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأَفُولِهِمْ وَأَفلُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَآمِرُونَ ﴿ يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِّنْهُ وَرِضُونِ عِندَ اللَّهَ عَندَهُ وَجَنَّتِ لَمُّمْ فِيهَا فَعِيمُ مُقِيمً ﴿ آَلِهِ عَلَيمِ اللَّهِ عَندَهُ وَجَنَّتِ لَمُّمْ فِيهَا فَعِيمُ مُقِيمً اللَّهَ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

هذا ﴿ النَّيْنَ ءَامَنُوا وَهَاجَوُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَلِمْ وَأَنفُسِمْ ﴾ أقول: بوجه آخر أو بوجه إما معًا أو بأحدهما فقط أولئك ﴿ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِندَ اللَّهِ ﴾ وأعلى وأقصى كرامة وأبهى رتبة وأنهى درجة دون الله أولئك المؤمنون المهاجرون والهادون ﴿ هُمُ الْفَايِرُونَ ﴾ [التّوبة: 20] بعظيم الدرجات الحائزون، هم ذوي الكرامات ﴿ يُبَشِرُهُمُ اللَّهُ مِرْجُمَةِ مِنْهُ وَيَهَا نَعِيمُ مُقِيمً مُقِيمً ﴿ إِنَّ اللَّهُ أَبِدُا النَّوبَة : 21 ، 22].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُوٓاْ ءَابَاءَكُمْ وَإِخْوَنَكُمْ أُولِيآءَ إِن ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْكَايُمُ وَإِخْوَنَكُمْ أُولِيآءَ إِن ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْكَايِمُ عَلَى ٱلْإِيمَانِ وَمَن يَتُولَهُم مِنكُمْ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّلْ

قيل: متصلة بما قبلها، نزلت في قصة العباس وطلحة وامتناعهما عن الهجرة. عن ابن عباس: لما أمر رسول الله على الناس بالهجرة فمنهم من تعلق به أهل مكة وولده فقام بهم وترك الهجرة. قيل: نزلت في التسعة الذين ارتدُّوا عن الإسلام ولحقوا بمكة، فنهى عن ولايتهم فأنزل: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَخِذُوا عَن عَالِسَام ولحقوا بمكة، فنهى عن ولايتهم فأنزل: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَتَخِذُوا عَن عَالِمَا وَلِيجة وأصدقاء وبطانة وأخلاء، فيفشون عَالِمَا أَولِيكَة وأصدقاء وبطانة وأخلاء، فيفشون إليهم أسراركم ﴿إِنِ ٱسْتَحَبُّوا ﴾ واختاروا ﴿الْكُفْرَ عَلَى ٱلْإِيمَانِ وَمَن يَتُولَهُم ﴾،

أي أخذهم أولياء ﴿مِنكُمُ ﴾ ويطلعكم على سرائر المسلمين وأسرارهم وأثر المقام لهم على الهجرة والجهاد ﴿فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّلِمُونَ ﴾ لوضعهم الموالاة والاعتماد والصدق والاعتقاد وغير موضعها.

﴿ قُلْ إِن كَانَ ءَابَآ وَكُمْ وَأَبْنَآ وَكُمْ وَإِخْوَنُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَأَزُوَجُكُمْ وَأَزُوَجُكُمْ وَأَمُولُو وَعَشِيرَوُكُمْ وَأَمُولُو اللّهُ الْحَبّ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَنَرَبّضُواْ حَتَى يَأْتِ اللّهُ مِنَ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبّضُواْ حَتَى يَأْتِ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال

وَقُلُ إِن كَانَ ءَابَآوُكُمُ وَأَبْنَاوُكُمُ وَإِخُونُكُمُ وَأَوْبَكُمُ وَعَشِيرُوكُمُ وأقربائكم مأخوذ من العشرة وقيل من العسيرة فإنها جماعة ترجع إلى عقد كعقد العشرة والعشير هو أول عقد ينعقد به الأعداد بعضها ببعض عند التركب وينضبط ويحفظ وينسب إليه فراَمُولُ أَقْتَرُفْتُكُوما اكتسبتموها (وَتَجَدَرُهُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا) أي تخافون انتفاء رواجها وفوات نَفَاقِها وقبولها (ومَسَلَكِنُ تَرْضُونَهَا) وتستطيعونها وتتطاولون فيها من القصور والمنازل والمنابت والمحافل، (أَحَبَ إِلَيْكُمُ حب الخير (مِن اللهِ ورَسُولِهِ وَجِهَادٍ في سَبِيلِهِ وَتَرْبَصُوا وانتظروا وترصدوا (حَتَى يَأْتِ اللهُ بِأَمْرِوتُ يعني عقوبة الله بقضائه وأمره عاجلًا وآجلًا، أو فتح مكة ﴿وَاللهُ لاَ يَهْدِى الْقَوْمُ الْقَنْمِ اللهِ يقني عليه عقيم وتشديد في وعيد عميم .

﴿ لَقَدَ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنٍ إِذَ أَعَجَبَتْكُمْ كَثَرَتُكُمُ فَلَمْ تُغَنِ عَنَكُمُ شَيْعًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا كَثَرَتُكُمُ فَلَمْ تُغَنِ عَنَكُمُ مَنْدَبِرِينَ عَنَكُمُ مُذَبِرِينَ عَنَاكُمُ مُكَذَبِرِينَ عَنَاكُمُ مُكَذَبِرِينَ عَنَاكُمُ مُكَذَبِرِينَ عَنَاكُمُ مَنْدَبِرِينَ عَنَاكُمُ عَنْدَ عَنْهُ مَنْ فَيْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهَا مَنْ عَنْهُ عَنْهِ عَنْهُ عَنْهُمُ عَنْهُ عِنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُمْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُمْ عَنْهُ عَالِمُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَاهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَاهُ عَنْهُ عَلَاهُ عَنْهُ عَلَاهُ

(لَقَدُ نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَواطِنَ كَثِيرَةٍ وأماكن غفيرة قد ثبت في موضعها وَيَوْمَ حُنَيْنٍ هو وادٍ بين مكة والطائف، لما فتح الله مكة وقد بقيت عليهم أيام من شهر رمضان ثم خرج إلى حنين للقتال وإن كانوا قومًا زمانًا أربعة آلاف والمسلمون إثني عشرة ألف من المهاجرين وألفان من الطلقاء والحلفاء والعتقاء. وقيل: ستة عشرة، فلما التقى الجمعان قال رجل من الأنصار والأعوان يقال له واقس: لن نغلب اليوم لقلة العدد وكثرة المسلمين ﴿إذَ أَعْجَبَتُكُمُ كُثُرَتُكُمُ وفشا

رسول الله على كلامه فاقتتلوا قتالًا شديدًا فانهزم المشركون وخلوا عن الذراري ثم نادوا: يا حماة السواد اذكروا الفضائح، فتراجعوا وانكشف المسلمون وهزموا فَمَ تُعْنِ عَنَكُمُ وَضَاقَتَ عَلَيْكُمُ ٱلأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ثُمَ وَلَيْتُم مُدَيِرِيك التوبَة: 25] وما ولي الرسول لكنه خرج بشأن أصحابه وأحفادهم وهم ما عليهم سلاح، فلقوا قومًا لا يكاد يسقط لهم سهم فرشقهم رشقًا لا يكادون يخبطون ويخطئون، فأقبلوا إلى رسول الله وهو على بغلته البيضاء وأبو سفيان بن حرب بن عبد المطلب بقربه، فنزل واستنصر وقال:

#### أنسا السنسبسيّ لا كَسذِب أنا ابنُ عبدِ المُطّلب

ثم صفهم. قال الكلبي: كان حول النبي على ثلاثمائة من المسلمين وانهزم سائر المسلمين. وقال آخرون: لم يبق مع النبي غير العباس عمه، وأبو سفيان، وأيمن بن أيمن، فقتل يومئذ بين يدي رسول الله عليه السلام وكان العباس وهو رجل صيت، فنادى بأعلى الصوت: أين أصحاب السمرة، فقالوا: يا لبيك يا لبيك، قال: فاقتلوهم، ثم قبض قبضة من تراب الأرض ثم استقبل به وجوههم فقال: شاهت الوجوه، فما بقي رجل إلا ملأت عينيه ترابًا بتلك القبضة فولوا مدبرين فهزمهم الله.

### ﴿ ثُمُّ أَنَٰلَ ٱللَّهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَرُ تَرَوْهَا وَعَذَبَ ٱلَذِينَ كَفُرُواْ وَذَلِكَ جَزَآهُ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّواللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

(ثُمُّ أَزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ) أمنه وطمأنينته فعليه من السكون وهو الوقار والتمكن والاستكانة بعد الهزيمة والتكالب على الغنيمة (عَلَى رَسُولِهِم حيث استقام على الركن وأبو عمه عباس يطلب الناس (وَعَلَى المُوتِينَ) وميلهم إليه وعطفه لديه عطف الأم المشفقة على الولد (وَأَنزَلَ جُنُودًا لَرَّ تَرَوَّهَا) يعني الملائكة، لا للقتال بل لتشجيع المؤمنين وترويع الكافرين وترغيبهم وترغيب المسلمين على المقابلة، فإن الملائكة ما قاتلوا إلا يوم بدر لقلة المؤمنين وكمال ضعفهم في ذلك اليوم (وَعَذَبَ الملائكة ما قاتلوا إلا يوم بدر لقلة المؤمنين وكمال ضعفهم في ذلك اليوم (وَعَذَبَ الحميات والأموال. ويقرب أميرهم، وهو مالك بن عوف النضري، فأتى الرسول إلى الطائف فتحصن بها وأخذ مالهم وغنم أهلهم ونهب عيالهم فأصابوا يومئذ ستة

آلاف سبي، وحضر الطائف بقية ذلك الشهر. فلما دخل ذو القعدة، وهو شهر حرام، انصرف عنهم فأتى الجعرانة فأحرم بعمرة وقسَّم فيها غنائم حنين وأوطاس (وَذَالِكَ) العذاب (جَزَآهُ ٱلْكَفِرِينَ) [التوبة: 26].

#### ﴿ ثُمَّ يَتُوبُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَلَىٰ مَن يَشَآةٌ وَٱللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيثُ ﴿ ﴾

(ثُمَّ يَتُوبُ الله) ويقبل توبة من تاب من الكفار (مِنْ بَعْدِ ذَلِك) القتال (عَلَى مَن يَشَاءُ) من الكافرين والمشركين (وَالله عَفُورٌ) لمن تاب (رَحِيمٌ) [التوبة: 27] على من أصاب، وذلك أن ناسًا منهم جاؤوا فبايعوا رسول الله على على الإسلام وقالوا: يا رسول الله أنت خير الناس وقد سبي أهلونا وأولادنا وذرارينا وأحفادنا، وقد سبي يومئذ ستة آلاف نفس وأخذ من الأموال والغنم والبقر والفرس وغير ذلك ما لا يحصى، فقال عليه السلام: اختاروا إما سباياكم وإما أموالكم، فقالوا: ما كنا نعدل بالأحساب شيئًا، فقام رسول الله على إلى هؤلاء المسلمين، وإنَّا خيَّرناهم بين الذراري والأموال فلم يعدلوا بالأحساب فمن كان بيده سبي طابت نفسه أن يردّه فليأتنا ومن لا فليعطنا وليكن ذلك قرضًا علينا حتَّى نصيب شيئًا فنعطيه مكانه، قالوا: رضينا وسلمنا.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْرَبُوا ٱلْمَشْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَاذًا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَالِهِ إِن شَاءً إِن اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللهُ عَلِيمٌ اللهُ عَلِيمٌ عَلَيمٌ اللهُ عَلِيمٌ اللهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللهُ عَلَيمٌ اللهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ اللهُ عَلَيمٌ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيمٌ اللهُ عَلَيمُ عَلَيْهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلِيمٌ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيمٌ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

(يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسُّ فَلَا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ ﴾ [التوبة: 28] إلخ، خبث باطنهم وخبث ظاهرهم مصدر يستوي فيه المذكر والمؤنث والتثنية والجمع. وأما النجس بكسر النون وكسر الجيم أراد به نجاسة الحكم لا نجاسة العين، وإنما سمّاهم به لأنهم كانوا ينجسون ولا يغتسلون ويُحدِثون ولا يتطهرون، وكذا لا يبالون بالنجاسة العينية كالبهائم والسباع (الحرام) [التوبة: 28] أراد منعهم من دخول الحرم لأنهم إذا دخلوا الحرم فقد قربوا من المسجد كما قال: (سُبُحَن الذِي أَسْرَى بِمَبْدِهِ عَلَا مِن المَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾ [الإسراء: 1] أراد به الحرم لأنه أسرى من بيت أم هاني. فبلاد الإسلام في حق الكفار ومنازلهم ثلاثة أقسام لا يجوز للكفار أن يدخله بحال ذميًا كان أو مستأمنًا لظاهر هذه الآية. وإذا

جاء رسول من دار الكفار إلى الإمام وهو في الحرم لا يأذن له في دخول الحرم، بل يستخبرها بالإذن ولكن لا يقيم فيها أكثر من مقام السفر، وهو ثلاثة أيام.

روي عن عمر رضي الله عنه عن رسول الله على: «لئن عشتُ إن شاء الله لأخرجنَّ اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتَّى لا أدع فيها إلا مسلمًا» فوصى وأوصى فقال: «أخرجوا المشركين من جزيرة العرب»، فلم يتفرغ لذلك أبو بكر فأجلاهم عمر في خلافته وأجلى من تقدّم منهم وتأخر ثلاثًا. وجزيرة العرب عبارة من أقصى عدن أبين إلى زيف العراق في الطول، وأما العرض فمن جدة وما والاها ومن ساحل البحر إلى طرف الشام والثالث سائر بلاد الإسلام، يجوز للكافر أن يقيم فيها بذمة وأمان لكن لا يدخلون المساجد إلا بإذن مسلم (بعد علي عربة من الله، وهو سنة علي من الهجرة.

(وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَ فقرًا وفاقة وحاجة، وذلك أن أهل مكة كانت معائشهم من التجارات، فلما منع المشركون من مكة خافوا الفقر وضيق العيش وقلة الطعام (فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللهُ مِن فَضَلِهِ إِن شَآءً إِنَ اللّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ [التّوبَة: 28] قادر على إنزال المطر وعلى الاقتدار على الزراعة والحرث ومخابط المواشي، أو بإذن الله وفق أهل جدة وصنعاء وحرس من اليمن بالإيمان والإسلام والجالب المتاع والطعام أو عوضهم الله منها الجزية فأغناهم بها.

﴿ قَائِلُوا اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيُوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْحَرِّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْحَرِّرِيةَ عَن يَدِ وَهُمْ صَنْغِرُونَ ﴿ آلِ ﴾ الْمُحَرِّدُ صَنْغِرُونَ ﴿ آلَ ﴾

﴿ قَائِلُوا ﴾ المشركين ﴿ اللَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ نزلت حين أمر رسول الله عليه و بقتال الروم، فغزى بعد نزولها غزوة تبوك وبني قريظة والنضير من اليهود فصالحهم بقبول الجزية، وكانت أول جزية أصابها أهل الإسلام، وأول ذل أصاب أهل الكتاب بأيدي المسلمين ﴿ وَلَا بِاللَّهِ مِ الْاَيْرِةِ ﴾ [التّوبة: 29] نزل إيمان أهل الكتاب بالله وباليوم الآخر بمنزلة عدم الإيمان لقتلهم الأنبياء بغير حق أهل الكتاب بالله وباليوم الآخر بمنزلة عدم الإيمان لقتلهم الأنبياء بغير حق

وتحريفهم الكتاب وقولهم إن عزير ابن الله والمسيح ابن الله ﴿ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ أي ما ثبتت حرمته بالكتاب والسنَّة ﴿ وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ ﴾ إما إضافة الموصوف إلى الصفة للبيان أي الدين الثابت الذي نسخ الأديان كلها ، أو الحق اسم من الأسماء الإلهيَّة ، أي دين الله ودينه الإسلام ، أي لا يطيعون الله طاعة أهل الحق ، أو لا يتجاوزون جزاء ثانيًا عدلًا ﴿ مِنَ ٱلّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبُ ﴾ الذين لا يؤمنون ﴿ حَتَى يُعُطُوا ٱلْجِزِيةَ ﴾ الخراج المضروب على رقابهم المقرّ في ذمتهم من جزى يجزي إذا قضى ، سمِّيت بها لأنهم يجزون من منَّ عليهم بالإعفاء عن القتل ﴿ عَن يَدِ وَهُمُ صَنْعِرُونَ ﴾ أي عن قهر وذلّ .

عن ابن عباس: يعطونها بأيديهم ولا يرسلون بها على يد غيرهم أو عن نقد لا عن نسيئة.

وقيل: عن إقرار بإنعام المسلمين عليهم بقبول الجزية، فإن إبقاءهم بالجزية نعمة عظيمة وعطية جسيمة ﴿وَهُمُ صَنغِرُونَ ﴾ [التّوبَة: 29] أذلاء مقهورون أو يعطون عن قيام والقابض جالس. قيل: يؤخذ بلحيته ومحاسنه فيضرب في أهرميته.

قيل: يلبب ويصرف عليه ويجر إلى موضع الإعطاء بعنف فإن إعطاءهم إياها لهم هو الصغار.

قال الشافعي: الصَّغار هو إجراء الأحكام للإسلام عليهم، اتفقت الأمة على جواز أخذ الجزية من أهل الكتاب، وهم اليهود والنصارى، إذا لم يكونوا عربًا. واختلفوا في الكتابي العربي وفي أهل الكتاب من الكفار العجم، فذهب الشافعي إلى أن الجزية على الأديان لا على الأنساب، فيؤخذ من أهل الكتاب عربًا كانوا أو عجمًا ولا تؤخذ من أهل الأوثان بحال واحتج بأن النبي على أخذها من أكيد دومة وهو رجل من العرب يقال إنه من غسان أخذ من أهل ذمة اليمن وعامتهم عرب، وذهب مالك والأوزاعي إلى أنها تؤخذ من جميع الكفار إلا المرتد.

قال أبو حنيفة: تؤخذ من أهل الكتاب على العموم، وتؤخذ من مشركي العجم، ولا تؤخذ من مشركي العرب. وأما المجوس فاتفق الصحابة على أخذ الجزية منهم. روي أن عمر رضي الله عنه أخذ الجزية من المجوس حتَّى شهد

عبد الرحمٰن بن عوف أن النبي ﷺ أخذها من المجوس.

وقال أيضًا: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «سنُّوا بهم سنَّة أهل الكتاب». واختلف في أنهم من أهل الكتاب.

روي عن علي رضي الله عنه قال: كان لهم كتاب يدرسونه فأصبحوا قد أسرى على كتابهم فرُفِع من بين أظهرهم واتفقوا على تحريم ذبائح المجوس ومناكحهم بخلاف أهل الكتاب، وأما من دخل دين اليهود والنصارى نظر إن دخلوا قبل النسخ والتبديل يقرُّون بالجزية وتحلّ مناكحهم وذبائحهم، وإن دخلوا في دينهم بعد النسخ ومجيء النبي على لا يقرُّون بالجزية ولا تحلّ مناكحهم وذبائحهم تغليبًا للتحريم، فمنهم نصارى العرب من تنوخ وبهرام أو بني تغلب أقرّهم عمر بالجزية له، وقال: ما تحلّ لنا ذبائحهم، وأما قدر الجزية فأقله دينار لا يجوز أن ينقص عنه ويقبل الدينار من الغني والفقير والوسط. [فيه دليل الحلم والطوع والذّكر] بعث النبي عليه معاذ بن جبل إلى اليمن فأمره أن يأخذ من كل حالم دينارًا، ولم يفصل بين الغني والفقير والوسط فيه، دليل على أنه لا يجب على الصبيان والنساء والأرقّاء بل يؤخذ من الذكور البالغين الأحرار العاقلين، وذهب قوم إلى أن على كل موسر أربعة دنانير وعلى الوسط ديناران وعلى الفقير دينار وهو قول أصحاب الرأى.

#### إشارة وتأويل

(الذينَ ءَامَنُوا) [التوبة: 20] في الكورة الجلالية الظليّة العدمية التي هي باطن الدورة النورية الجمالية الوجودية، وإليه الإشارة بقوله: (هُوَ الَّذِى خَلَقَكُو فَنَكُو فَالله الدورة النورية الجمالية الوجودية، وإليه الإشارة بقوله: (هُو الَّذِى خَلَقَكُو فَالله كُورُونَ وَمِنكُو مُؤْمِنٌ وَإِلله على عليه السلام: «كل مولود يُولد على فطرة الإسلام فأبواه يهودانه ويمجسانه وينصرانه». فهو في بداية الدورة النورية التي خلق الله تعالى جميع الأعيان والأكوان في هذه الدورة بنعت الوجود والجمال، فإذا نزلت من هذه الدورة النورية والمرتبة وتميّزت مقتضيات النور والجمال عن مرتضيات الجلال، وهي المولود الإنسي والمولود الجني وأحوالهما من الطاعات والعبادات وما يخالفها من المعصية والمخالفات وأحوالهما من الطاعات والعبادات وما يخالفها من المعصية الواحديّة التفصيلية

النورية والظلية الجمالية والجلالية الوجودية والعدمية ﴿وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ ﴾ أي السير إلى الله ومن الله بأموالهم وعلومهم وإدراكهم وأحوالهم ومقاماتهم وحالاتهم وعباداتهم وطاعاتهم في المرتبة الواحديَّة ، وأنفسهم وذواتهم من المولود الإنسي والجني ، والأحكام لتعيناتهم . والظليّة الإفرادية والصورة الجمعية الإلهيَّة والكونية في السير في الله أولئك المؤمنون المتحقِّقون بهذه الحالات والأحوال والمقامات أعظم درجة عند الله لجامعيتهم الإلهيَّة والكونية والربوبية والوجودية والعدمية في السير من الله وإلى الله وفي الله .

فلما تحققت في هذه الحالة والمقام حين الكتابة بهذا المرام خاطبني الله بأنك يا حسام الله أنا وأنت وجعلتك مثلي في جميع الكلمات الذاتيَّة والأسمائيَّة والأفعالية والآثارية والتجليَّات الوجودية والظهورات الشهودية وغير ذلك مما ظهر من الصفة الجودية وليس لي مثل، كما قال تعالى: «أطعني يا عبدي أجعلك مثلي وليس لي مثل» ﴿ وَأُولَيِّكَ مُرُ الْفَارِرُنَ ﴾ [التوبة: 20] الحائزون قصبات السبق في الكمال الجمعى والجمع الكمالي.

(يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِنْهُ) [التوبة: 12] في هذه الحالة المستمرة من الأزل إلى الأبد، ومن السرمد إلى الأبد، وإن كان ظهورها في هذه الحالة الجزئية والنشأة البشرية العنصرية في زمان قليل جزئي وانطفأ كالبرق الخاطف سريعًا، واختفى كالشرف بديعًا ومنيعًا برحمة منه ورضوان وجنات، إشارة إلى مراتب الجمعية الجمالية والجلالية وجميعتهما لهم فيها في جمعة الكل نعيم مقيم يا أحمد إنَّ في الجنة قصرًا من لؤلؤة فوق لؤلؤة ومن درّة فوق درّة ليس فصم ولا وصل فيها لخواص أنظر إليهم في كل يوم سبعين مرة وأكلمهم كلما نظرت إليهم، ازدادوا في ملكهم سبعين ضعفًا، وإذا تلذَّذ أهل الجنة بالطعام والشراب تلذَّذ أولئك بذكري وكلامي وحديثي، قال: يا ربّ فما علامة أولئك؟ قال: مسجونون قد سجنت ألسنتهم من فضول الكلام وبطونهم من فضول الطعام، خالدين فيها أبدًا، إن الله عنده أجر عظيم وهي الجمعة العظمى، أعني جمعية جميع الجنات وتمام التجليَّات الذاتيَّة والأسمائيَّة والأفعالية والآثارية والصورة الكليَّة بحيث يشاهد جميعًا فردًا وردًا أو جمعًا جمعًا، ولا يحجب أحدهما الآخر والآخر الكل والعكس. واندرج هذا الإرث في الأبد والأزل وكلاهما في الوقت الحاضر عنده الكل.

(يَتأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا وساروا في الأدوار الإفرادية وداروا في الأكوار الوحدانية (لا تَتَخِذُوا ءَابَاءَكُمُ أي ظاهر العقد والأرواح النورية (وَإِخُونَكُمُ أي القوى الروحانية والمبادئ العقلية والمواد النفسية، سيما القوة الوهمية (أَوْلِياءَ إِن السَّتَحَبُّوا الشَّعَةُ على الإيمان إِن السَّتَحَبُّوا الشَّعِية والجمع الكمالي (وَمَن يَتَوَلَّمُ فِنكُمُ أي أخذهم أولياء (فَأُولَتَهِكَ بالكمال النوعي والجمع الكمالي (وَمَن يَتَوَلَّمُ فِنكُمُ أي أخذهم أولياء (فَأُولَتِكَ الله العقول الظاهرة المتصرفة في الظاهر، والصورة بقواها ومبادئها (هُمُ النَّالِمُونَ ) [التَّوبَة: 23] خصوصًا الوهم الذي يخدمه العقل في مقاصده.

﴿ قُلَ ﴾ يا حصة الحقيقة المحمدية السارية في الرسمي والنفسي الأسمى في جميع الأعيان النورية والجمالية صريحًا، وفي الأكوار الظليّة الجلالية ضمنًا ﴿إِن كَانَ ١٠٠٠ آؤكمُ ﴾ أي العقول الظاهرة ﴿ وَأَبْنَاؤُكُمُ ﴾ أي نتائج الأفكار العقلية والأنظار الوهمية ﴿ وَإِخْوَنَكُمُ ﴾ أي القوى الجسمانية والنباتية والحيوانية من العادية والنابتة والمولدة والحواس الظاهرة والباطنة ﴿ وَأَنْوَجُكُمْ ﴾ نفوسكم العاملة وعشيرتكم وقوى نفوسكم ومبادئ عقولكم وأموال وإدراكات وأفعال، وأعمالكم الإرادية الاختبارية ﴿ أَفَّتُونَتُمُوهَا وَيَجِكَرُهُ ﴾ علوم مدونة وإدراكات متقنة وقوانين مبرهنة ﴿ تَغْشُونًا كَسَادَهَا ﴾ أي فساد المبادئ والمقدمات والقياسات الفاسدة الصورة، ومساكن مراتب الإدراكات والنتائج واكتسابها منافذ رصد فيها مقاصد ومقامات ومسالك يتربص فيها للحالات والأحوال الكاشفات والمشاهدات ﴿أَحَبُّ إِلَيْكُمْ مِن الجمعية الإلهيَّة والكونية والذات الجامعة للأسماء الذاتيَّة والصفات الإلْهِيَّة والآثارية والصورة الجمعية ﴿ وَرَسُولُو ۗ ﴾ من الكمال الجمعي والجمع الكمالي الإفرادي الجمالي والجلالي، وجهاد في سبيله وهو الانتقال من المبادئ والدائم إلى شهود التجليَّات ومشاهدة كيفيّات الظهورات وكيفية ارتباط المكونات ﴿فَرَبُّهُوا ﴾ في المدارك ومنازل الاكتساب والمسالك حتَّى يأتي بأمره تعالى، ودره الحالى بحالى عن الإدراك المركب القالى ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [التوبة: 24] أي الأعيان النورية الإفرادية الخارجين عن الإطاعة النوعية والمطاوعة الجمعية.

﴿ لَقَدُ نَصَرَكُمُ اللَّهُ ﴾ في الأدوار النورية الجمالية الصريحة ، والأكوار الظليّة الضمنية ﴿ فِي مَوَاطِنَ ﴾ في نشأة الهيئة وشؤونات ربانية وظهورات كثيرة في الأطوار

القلبية والأنوار الغيبية، ويوم حنين جمعه بين مكة الجمعية العظمى النورية الجمالية، والصورة الجلالية، وبين مطائف الجمعية الإفرادية (إذ أَعَجَنَكُمُ كُنْنُكُمُ وصور جمعياتكم الجمالية الإفرادية والجلالية الوحدانية الأصلية والفرعية (فَلَمْ تُغَنِ عَنكُمُ هذه الجمعيات الإفرادية المذكورة (شَيْئًا) من جمعية الجمعية المطردة والمنعكسة، وجمعية الجمعية العظمى (وضَاقتُ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ الاستعدادية (بِمَا رَحُبَتُ ) أي مع أنها واسعة في نفسها (ثُمُ وَلَيْتُمُ مُدْرِينَ ) [التوبة: 25] إشارة إلى السقطة المتوسطة بين الدورات كالسكون وإلى المتخالفة الأطراف كالحركة من المركز وإلى المتخالفة الأطراف كالحركة من المركز وإلى المركز لتتوفر رغبة السائر الطالب، وليستكثر رهبة الدائر الراغب.

ومجاهدته لدى مخالفة النفس لكمال مشاهدته في إزالة النعوت الإفرادية ومجاهدته لدى مخالفة النفس لكمال مشاهدته في إزالة النعوت الإفرادية والصفات الفرداريّة عن الأعيان النورية والأكوان الظليّة (عَلَى رَسُولِهِ، أي على حصص أحدية الحقيقة المحمدية السارية في جميع الأعيان وتمام الأكوان الوجودية والعدمية (وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ أي الأطوار الباقية والقوى السابقة في حدائق المعارف الإلهيّة ورياض الحقائق والعوارف الأزلية الغير المتناهية (وَأَنزَلَ جُنُودًا لَمُ تَرَوَّهُ فَي كليّات شهودة في الأدوار النورية الجمالية والأكوار الظليّة الجلالية الإفرادية الأصلية والفرعية، بل هي النورية الجمالية والأكوار الظليّة الجلالية الإفرادية الأصلية والفرعية، بل هي مخصوصة بالجمعية العظمى النورية، أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت مخصوصة بالجمعية العظمى النورية، أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر ببال بشر قطّ. ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَقْشٌ مَّا أَخْفِي هَمْمُ مِن قُرَّةٍ أَعَبُنِ

﴿ وَعَذَبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوأً ﴾ في الأدوار والأكوار الإفرادية المذكورة بإسقاط جنود القوى وسلب أموال العلوم والأحوال والرسوم من أصحاب القول وأرباب النهي ﴿ وَذَلِكَ جَزَآءُ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [التّوبة: 26].

﴿ ثُمَّ يَتُوبُ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ [التّوبَة: 27] بالحدّ الكلي في الدور الفرعي والأصلي.

(يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا) في تمام الأدوار وعموم الأكوار بل الأطوار الجمعية بالصورة الجمعية الأصلية والفرعية (إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ) أي الأعيان المفردون والأكوان المتفردون المنعوتون بنعوت القيود الجزئية والكلية في مسيراتهم بدرجات العلوم والإدراكات ومرداتك الأحوال والمقامات، ومسالك المكاشفات والمشاهدات، نجس بعيد من الكمال الجمعي والظهور النوعي والوصال الكلي التدريجي والدفعي (فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ) [التّوبَة: 28] وكمال جمعه الحال وكليّة المقام في أدوار الجمال وأنوار الجلال الإفرادية والجمعية وجمعية الجمعية الجمعية.

#### تفسير

﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ النَّصَرَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ وَقَالَتِ النَّصَرَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ اللّهِ وَقَالَتِ النَّصَرَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ أَنَّكَ يُؤْفَكُونَ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ وَقَالَتِ النَّهُودُ عُنَيْرُ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَرَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ قَالَ الله عزّ وجلّ : ﴿ ذَلِكَ المَلكُورِ ﴿ فَوَلْهُم بِأَفْرَهِم بِأَفْرَهِم بَلَّ كذبًا منهم وافتراء ﴿ يُصَهُونَ عَرَّ وَجلّ : ﴿ ذَلِكَ القول ﴿ قَوْلَ اللَّهِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ ﴾ يريد يضاهئون يستهزؤون لقول يشابهون ذلك القول ﴿ قَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ أَنّ يُؤْفَكُونَ ﴾ [التوبَة: 30] يريد لعنهم الله كيف يكذبون ويصدر منهم ذلك الافتراء والكذب، استعجال وتوبيخ عليهم.

﴿ اَتَّخَاذُوۤ الْحَبَارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ اللّهِ وَالْمَسِيحَ اللّهِ وَمَا أَمِرُوٓا إِلّا لِيعَبُدُوۤ اللّهَا وَحِدًا لَآ إِلَهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

(أَتَّكَذُوٓا أَخْبَارَهُمْ وَرُهُبَكُهُمْ) يريد اتخذوا فعلهم وعبادهم (أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ أَبْثَ مَرْبَكُمُ وَمَا أُمِرُوٓا ﴾ [التّوبَة: 31] نزَّه نفسه عزَّ وجلَّ أن يكون له ولد أو شريك وصاحبة ووزير.

## ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ بِأَفَوْهِ هِمْ وَيَأْبَ اللَّهُ إِلَّا أَن يُسِمَّ نُورَهُ

﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفَوْهِهِمْ ﴾ يريدون أن يتخذوا دين الله بأفواههم بمجرّد آرائهم وأهوائهم ﴿ وَيَأَبَ اللَّهُ إِلَّا أَن يُشِمَّ نُورَهُ ﴾ يريد إلا أن يظهر دينه ﴿ وَلَوَ كَارَهُ مَا اللَّهُ إِلَّا أَن يُشِمَّ وَلَوَ كَارَهُ مَا اللَّهِ بَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَّا أَن يُشِمُّ وَلَوْ كَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَّا أَن يُشِمُّ وَلَوْ كَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

### ﴿ هُوَ ٱلَّذِى آرُسُلَ رَسُولَهُۥ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُۥ عَلَى ٱلدِّينِ كُونَ اللَّهِ الْمُشْرِكُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(هُوَ الَّذِي اَرْسَلَ رَسُولَهُ) يريد محمد ﷺ (بِالْهُدَىٰ) يريد الهدى الذي يعينه (وَدِينِ الْمَوَّقِ) يريد الحقيقة البيضاء (لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِهِ،) يريد ليغلبوا به على جميع الأعيان (وَلَوْ كَرِهُ الْمُشْرِكُونَ) [التّوبَة: 33].

﴿ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْأَحْبَارِ وَٱلرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ أَمُولَ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ اللَّهِ وَٱلَّذِينَ يَكْنِرُونَ ٱللَّهِ مَالْفِضَهَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرَهُم يَكْنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَبَشِّرَهُم يَكُنِرُونَ ٱللَّهِ فَبَشِّرَهُم يَكُنِرُونَ اللَّهِ فَبَشِّرَهُم إِلَيْهِ فَيَ اللَّهِ فَبَشِرَهُم اللَّهِ فَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ فَاللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهِ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللِهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللْهُ اللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللْهُ الللْهُ اللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ

(يَتَأَيُّهَا النَّينَ ءَامَنُوَا إِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأَعْبَارِ وَالرُّهْبَانِ) ويريد أن كشيرًا من الفقهاء والعباد من أهل الكتاب (لَيَأ كُلُونَ أَمُولَ النَّاسِ بِالْبَطِلِ وَيَصُدُونَ عَن سَكِيلِ اللَّهِ وَالْغَيْرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ [الستوبة: 34] لا اللَّهِ وَالْفِينِ يَكْنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ يَعْدُونَ وَكَاة أموالهم ولا يقيمون النوائب التي افترضها عليهم منهم ما قال في سورة السقرة: (لَيْسَ الْبِرَ أَن ثُولُوا وُجُوهَكُمْ فِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ) يريد الصلاة (وَلَكِنَ الْبِرِّ مَن المَالَةِ وَالْكِنَ الْبِرِّ مَن الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ) يريد الصلاة (وَلَكِنَ الْبِرِّ مَن عَلَي عُبِهِ وَالْكِنَ الْبِرِ مَا الْمَعْرِبِ وَالْمَوْنُونَ وَمَالَ الْعَنى (ذَوى الْفَرَوْنِ وَالْمَنْكِينَ وَالْمَنَى وَالْمَنَى وَالْمَرَفِ وَالْمَوْنُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا السَّيلِيلِ وَالسَّالِينَ وَفِي الْوَاسِ وَاقَامَ الْعَنى (ذَوى الْفَرُونِ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا السَّيلِيلِ وَالسَّالِينَ وَفِي الْوَاسِ وَاقَامَ الصَّلَاقَ وَءَاتَى الزَّكُوةَ وَالْمُونُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا السَّيلِيلِ وَالسَّالِينَ وَفِي الْقَالِ عَلَى اللهُ وَالْمَرْفِقِ وَالْمَرَاقِ وَالْمَرَفِي وَالْمَونُونَ الْمَالِينَ وَلَيْ الْمَالِينَ وَلَيْ الْمَالَةَ وَالْمَرْفِي وَالْمَرْفِي وَالْمَرَاقِ اللهُ وَلَالْمَونُونَ الْمَالِيلَ وَالْمَرَاقِ اللهُ وَلَا الْمُعْرِينَ فِي الْمُؤْلِقِ وَالْمُولُونَ الْمُولُونَ وَالْمَرَاقِ الْمَالِيلُولُ وَالْمَرْفِي الْمَالِقُولُ الْمَالِقُونُ وَلَوْلُولُونَ الْمُعْولِي الْمُولُونَ الْمَالِقُولُ وَلَالْمَالِعُولُ وَلَالْمَالِيلُهُ وَلَالْمَالُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُولِ وَالْمَرْفِي الْمُولُولُ وَلَيْكُولُ وَلَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُ وَلَالْمُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالَونَ وَالْمَالِ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُ وَلَالْمُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُ وَلَالْمُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُولُولُولُولُولُ وَلَالْمُولُولُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُولُولُول

وقال رسول الله عليه: «إياكم والأمرَّان، قالوا: وما الأمران يا رسول الله؟

قال: الإمساك في الحياة والتبذُّر عند الموت»، ﴿ فَبَشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [التوبة: 34].

﴿ يُوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكَ بِهَا جِمَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمُ وَخُنُوبُهُمْ وَخُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمُّ هَنذَا مَا كَنَتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَا كُنتُمْ تَكْنِرُونَ ﴿ يَا لَا يَعْمَ خَلَقَ إِنَّا عِشَرَ شَهْرًا فِي كِتَبِ اللّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَونِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتُ حُرُمُ فَا ذَلِكَ اللّهِينُ الْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُوا السَّمَونِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتُ حُرُمُ فَا ذَلِكَ اللّهِينُ الْقَيِّمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِي فِيهِنَ الْفُسِكُمُ وَقَالِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَةً كُمُ الْمُنْقِينَ أَنفُسَكُمُ وَقَالِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَةً كُمُ الْمُنْقِينَ إِنَّ اللّهَ مَعَ الْمُنْقِينَ إِنَّ اللّهَ مَعَ الْمُنْقِينَ إِنَّ اللّهَ مَعَ الْمُنْقِينَ إِنَّ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَعَ الْمُنْقِينَ إِنَّ اللّهُ مَعَ الْمُنْقِينَ إِنَّ اللّهُ مَعَ الْمُنْقِينَ إِنَّ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَعَ الْمُنْقِينَ إِنْ اللّهُ اللّه

(يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكَ بِهَا جِاهُهُمْ وَجُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمٌ هَنذَا مَا كَنَتُم تَكَيْرُونَ ﴿ إِنَّ عِدَةَ الشَّهُورِ عِندَ اللّهِ اثْنَا عَشَرَ صَهَرًا فِي كِتَبِ اللّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتُهُ حُرُمٌ ﴾ [التّوبة: الآيتان مَثَمرًا فِي كِتَبِ اللّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتُهُ حُرُمٌ ﴾ [التّوبة: الآيتان 35 - 36] يريد المحرم ورجب وذو القعدة وذو الحجة ﴿ ذَلِكَ اللّهِ يُنَ الْقَيْتُمُ ﴾ [التّوبة: 36] يريد المستقيم ﴿ فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَ أَنْهُسَكُمُ أَنَّ يريد تحفظون من أنفسكم فيها، واجتنبوا الخطايا فإن الحسنات فيها تضعيف والسيئات فيها تضعيف فيها، واجتنبوا الخطايا فإن الحسنات فيها تضعيف والسيئات فيها تضعيف أَلْمُنْ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللّهُ مَعَ اللّهُ اللّهُ مَعَ اللّهُ الذين يخافونه.

﴿ إِنَّمَا ٱلنَّيِّىَ أُ زِيَادَةٌ فِي ٱلْكُفْرِ يُضَلُّ بِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُحِلُّونَهُ عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا لِيُوَاطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ ذُيِّنَ وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا لِيُوَاطِئُوا عِدَّةً مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ ٱللَّهُ ذُيِّنَ وَيُحَالِمُ مُوعً أَعْمَلِهِمُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفْرِينَ (اللَّهُ اللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفْرِينَ (اللَّهُ اللَّهُ الللَّالَةُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

﴿إِنَّمَا ٱلنَّيِيَّ أَنِكَادَةً فِي ٱلْكُفْرِ ﴾ يريد ما فعلت كنانة حيث نسئوا المحرم وحرموا صفر يريد زيادة في كفرهم حيث أحلُّوا ما حرَّم الله وحرَّموا ما أحلَّ الله ﴿يُضَلُ بِهِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُجِلُونَهُ عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا ﴾ يريد إذا قاتلوا فيه أحلُّوه وحرَّموا مكانه صفرًا، فإذا لم يقاتلوا فيه حرَّموا ﴿ لِيُواطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ ٱللهُ ﴾ يريد

أربعة أشهر لأن الله حرَّم منها أربعة أشهر ﴿فَيُحِلُّواْ مَا حَرَّمَ اللَّهُ زُيِّكَ لَهُمْ سُوَءُ أَعْمَالِهِمُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

#### 

(يَمَا يَهُمَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ إِذَا قِيلَ لَكُو انفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ يريد تحريضًا من الله لأوليائه (اَثَاقَلْتُمُ إِلَى اللَّرْضِ يريد أحببتم المقام وتركتم أصل المقصود والمرام (أَرضِيتُم وَلَيْكُم وَاللَّهُ عَلَى الأخرى، يريد من الرّضِيتُم وَالْحَيَوْقِ الدُّنِيَا مِنَ الْلَاخِرَةِ ﴾ يريد قدمتم الدنيا على الأخرى، يريد من الآخرة الجنة (فَمَا مَتَنعُ الْحَيَوْقِ الدُّنيَا فِي اللَّاخِرةِ إِلَّا قِلِيلً وَلِيلًا وَلِيلًا وَلِيلًا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

## ﴿ إِلَّا نَنفِرُواْ يُعَذِبْكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى حَمُلِ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَى حَمُلِ شَيْءٍ

﴿ إِلَّا نَنفِرُواْ يُعَذِبُكُمْ عَذَابًا أَلِمَا ﴾ [القوبة: 39] يريد وجيعًا تحريضًا من الله لأوليائه ويحذّر ربّك المعاصي، كما قال في آل عمران: ﴿ وَاَتَقُواْ النّارَ الَّتِي أَعِدَتُ لِأُولِيائه ويحذّر ربّك المعاصي، كما قال في آل عمران: ﴿ وَاَتَقُواْ النّارَ الَّتِي أَعِدَتُ لِلْكَفِرِينَ وَأَطِيعُواْ اللّهَ وَالرّسُولَ لَعَلَّكُمْ مُرْحَمُونَ ﴾ [آل عِمران: 131]، ﴿ وَيَسْتَبُدِلْ قَوْمًا عَنْ صَكْرٍ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى صَكْلِ شَيْءٍ عَيْرَكُمُ ﴾ يريد من التابعين بإحسان ﴿ وَلَا تَضُرُوهُ شَيْئًا وَاللّهُ عَلَى صَكْلِ شَيْءٍ فَيْرَكُمُ ﴾ [النوبة: 39].

هذا ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُرَيْرُ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ النّصَرَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللّهِ ﴾ [التوبة: 30] أقول: وذلك أن بُخُت نصَر لما ظهر على بني إسرائيل وقتل من قرّاء التوراة وكان عزير في ذلك الزمان صغيرًا وأُسِرَ مع أربع من أبناء أنبيائهم منهم دانيال إلى أرض بابل، فلما رجع بنو إسرائيل إلى بيت المقدس وليس فيهم من يقرأ التوراة بعث الله عزيرًا فيجدًد لهم التوراة ويكون لهم آية بعد إماتته مائة سنة قيل: جاء مَلكٌ بإناءٍ فيه ماء فسقاه فمثلت التوراة في صدره، فلما أتاهم وقال لهم: أنا عزير،

كذّبوه وقالوا: إن كنت كما تزعم فاتلُ علينا التوراة، فكتبها لهم ثم إن رجلًا قال: إن أبي حدّثني عن جدّي أنَّ التوراة قد جعلت في خابية فدفنت في كرم، فانطلقوا معه حتَّى أخرجوها فعارضوا وقابلوا بما كتب لهم عزير، فلم يجدوا غادر منه حرفًا، فقالوا: إن الله لم يقذف التوراة في قلب رجل إلا أنه ابنه.

وأما النصاري فكانوا على دين الإسلام إحدى وثمانين سنة يصلُّون إلى القبلة ويصومون رمضان، فبعدما رُفِع عيسي وقع بينهم واليهود حربٌ وكان في اليهود رجل شجاع يقال له بولس قتل جماعة من أصحاب عيسى، ثم قال لليهود: إن الحق مع خصمائنا فكفرنا والنار مصيرنا فنحن مغبونون إن دخلوا الجنة ودخلنا النار، فإني أحتال لأضلُّهم حتَّى يدخلوا النار. وكان له فرس كان يقاتل عليه ثم غرّقه وأظهر الندامة ووضع على رأسه القراب فقال له النصاري: من أنت؟ فقال: أنا بولس عدوّكم نوديت من السماء ليس لك توبة إلا أن تتنصر، وقد تبت الآن ودخلت في دينكم. فصدّقوه وأدخلوه الكنيسة ودخل بيتًا لم يخرج منه ليلًا ونهارًا حتَّى تعلَّم الإنجيل، ثم خرج وقال: نوديت أن الله تعالى قَبل توبتك، فصدقوه فأحبوه. ثم مضى إلى بيت المقدس واستخلف عليه نسطور وعلَّمه أن عيسي ومريم والإله كانوا ثلاثة ثم توجه إلى الروم وعلَّمهم اللاهوت والناسوت، وقال: لم يكن عيسى [برسول ولا نبي](1)، ولكن هو ابن الله. وعلَّم رجلًا يقال له يعقوب، ثم دعى رجلًا يقال له ملكاء فقال له: إن الإله لم يزل ولا يزال عيسى. فلما استمكن منهم دعى هؤلاء الثلاثة واحدًا واحدًا فقال لكل واحد منهم: أنت خالصي وقد رأيت عيسي في المنام فرضي عني، وقال واحد منهم: إني أذبح غدًا نفسي فأدعو الناس إلى نحلتك، ثم دخل المذبح فذبح نفسه وقال: إنما أفعل ذلك لمرضاة عيسى. فلما كان يوم ثالثه دعى كل واحد منهم الناس إلى نحلته ودينه فمنع كل واحد منهما جماعة وطائفة من الناس، فاختلفوا فاقتتلوا ذلك المقول المروى قولهم بأفواههم، تأكيد لنسبة هذا القول إليهم ونفي للتجوُّز عنها بأن يقصد شيئًا آخر، وأشاروا بأن هذا قول مجرّد عن برهان ودليل وبيان وتحقيق وعيان مماثل للمهمل الذي يوجد في الأفواه ولا يكون مفهومًا في الأذهان.

<sup>(1)</sup> كذا في الأصل المخطوط.

(يُشَهُونَ قَوَلَ الَّذِينَ كَفُرُوا) أي نسبة الكفر الذي تكلم به الكفار المعاندون من قبل بأن قالوا: الملائكة بنات الله وعزير ابن الله (قَالَلُهُ مُ اللّهُ) وعاء عليهم بالإهلاك، أو أنهم أحقاء بأن يقال لهم هذا القول لشناعة قولهم وفضاحة كلامهم. ما أعجب قولهم هذا (أفّ يُؤْفَكُونَ) [التّوبة: 30] كيف ينصرفون عن الحق بعد قيام الحجة عليهم إلى الأباطيل الباهرة والأقاويل المهملة الظاهرة، (أمّ كُونَكُونًا) المحرمات وتحريم المستحيلات وسجدوا لهم سجودهم للأصنام (وَالمَسِيحَ أَبّ مَرْيَكُم) بأن جعلوه إلهًا وما أمروا أن يتخذوا إلهًا دون الله أو أربابًا مقام الإله في الطاعات في الكتب السالفة بلسان الأنبياء أو في الفطرة الأولى، أو بطور صريح العقل (وَمَا أُمِرُوا إلاّ لِعَبُ دُوا إليها وَحِداً) التوجيد المركوز. [التّوبة: 31] وهو إله الكل وموجود بها دليل على بطلان الاتخاذ المركوز. وأماطاعة الرسول ومن كان لطاعته واجبًا فهي بما أمر الله أيضًا (أَطِعُوا الله وَأَطِعُوا الله وَأَطِعُوا الله عَمَا يُشَرِكُونَ [النّساء: 59] صفة ثانية أو استثناف مقرّر للتوحيد (سُبُكنَامُ والإضلال والإغواء على اتخاذ الشركاء طرقًا كثيرة، وأن طريق الحق والدواعي والإوليه اليسير.

(يُرِيدُونَ أَن يُطْفِعُوا نُورَ اللّهِ بِأَفَوْهِهِمْ) أي يبطلون دين الحق أو الحجة الدالة عليه وعلى توحيده وتنزيهه وتقديسه عن الشرك والإشراك، أو نبوَّة محمد على ألقرآن والوحي (بِأَلْسِنَهِمْ) تصريح على كمال جهلهم ووفور حماقتهم وتعنتهم وسوء فهمهم بأن الأمر الواضح في نفسه حيث استغنى عن البرهان كيف يبطل بمجرد قولهم الباطل الذي جزم على فساده كل من له أدنى مسكة، فكيف عن اللبيب الكامل (وَيَأْبَى اللهُ إِلَّا أَن يُتِمَ نُورَهُ اي لا يرضى ولا يقع عنده أمر في تبليغه إلا أن يتكمل دينه ويبلغ في الإشهار موقع ظهور الشمس في النهار لدى ذوي الأبصار (وَلَوَ كَوْهَ الكَفِرُونَ التّوبَة: 32] قيل إنه تمثيل لحالهم في الآفاق بنفخة، والله يريد بكمال قدرته ووفور قوته في الظاهر والباطن. وإنما حذف بنفخة، والله يريد بكمال قدرته ووفور قوته في الظاهر والباطن. وإنما حذف جواب الشرط لدلالة ما قبله عليه.

﴿ هُوَ ٱلَّذِي آرَسَلَ رَسُولُهُم بِٱلْهُ دَى ﴾ والقرآن وتبيان أحكام الشرائع ﴿ وَدِينِ

ٱلْحَقِّ ) والطريق الواضح المستقيم وهو الإسلام، إن الدين عند الله الإسلام (لِيُظْهِرَهُ) ويغلبه ويستعلي (عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ، ) أي سائر الأديان بتمامها (وَلَوْ كَرِهَ الْمُشَرِكُونَ ) [التّوبة: 33] هذا عند نزول عيسى وجعله تمام الأديان راجعًا إلى دين الإسلام.

روى المقداد أنه قال عليه السلام: «لا يبقى على ظهر الأرض بيت من مدر ولا وبر إلا أدخله الله كله الإسلام»، إما يعزّ عزيزًا أو يذلّ ذليلًا، إما يعزّهم ثم يحكم على كل شيء جاوز حدّه انعكس ضده حيث أشار إليه بقوله عليه السلام: «لا يذهب الليل والنهار حتّى يُعبد اللات والعزى». قالت عائشة رضي الله عنها: ما كنتَ أظن بعدما أنزل الله ﴿ هُو اللّٰذِي آرَسَلَ رَسُولُهُ بِاللّٰهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِ ﴾؟ قال: «يكون ما شاء الله ثم يبعث الله ريحًا طيبة فيقبض ما كان في قلبه مثقال ذرة من خير ثم يبقى مَن لا خير فيه ويرجع الناس إلى دين آبائهم».

(يَتَأَيُّهَا النَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ كَثِيرًا مِّنَ الْأَخْبَارِ ﴾ العلماء الكثير، المعلم المتبوع والرهبان والقراء من أهل الكتاب (لِيَأْكُلُونَ أَمُولَ النَّاسِ وِالبُّسِلِ ﴾ والرُّشى في أحكام الشرائع وتحريف كتاب الله ويقولون: (هَاذَا مِنْ عِندِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾ [البَقَرَة: 79] من سلفهم وما دونهم على تغيير بعث النبي ﷺ (وَيَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللهِ ويصرفون الناس عنه.

(وَالَّذِينَ يَكُنِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ ) أي يدفنونه ما في الأبنية وسائر الأقضية والأمكنة، يحتمل أن يراد به الكثير من الرهبان والأحبار، وإن يراد به الأقضية والأمكنة، يحتمل أن يراد به الكثير من الرهبان والأحبار، وإن يراد به المسلمون الذين يجمِّعون المال ويدفنونه ولا يؤدي زكاته فليس بكنز وإن كان بالمرشيين من أهل الكتاب للتغليظ، فإن كل مال يؤدي زكاته فليس بكنز وإن كان مدفونًا، وكل مال لا يؤدي زكاته فهو كنز وإن لم يكن مدفونًا ﴿وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ ولا يؤدون زكاتها ﴿فَيَشِرُهُ م يُعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [التوبة: 34] مؤلم جدًّا، بأن يحمى كل واحد منهما وليسخن ﴿يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَمَ ﴾ أي يوم توقد بأن يحمى كل واحد منهما وليسخن ﴿يُومَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَمَ ﴾ أي يوم توقد النار ذات حمى شديد وسخونة شديدة، أصله يحمي الذهب والفضة بالنار فيجعل الإحماء للنار مبالغة في النار. الفعل الجار والمجرور تنبيهًا على المقصود، فعدل عن صيغة التأنيث إلى صيغة التذكير. وإنما قال عليها والمذكور شيئان لأن المراد بهما دنانير ودراهم كثيرة كما قال عليه السلام: «أربعة آلاف وما دونها المراد بهما دنانير ودراهم كثيرة كما قال عليه السلام: «أربعة آلاف وما دونها

نفقة، وما فوقها كنز». وكذا قوله: «ولا تنفقونها» وقيل: الضمير فيها للكنوز والأموال. وقال: «كلما زاد على أربعة آلاف درهم فهو كنز أدّيت منه الزكاة أو لم تؤد، وما دونها نفقة». قيل: ما فضل من الحاجة فهو كنز، ﴿فَتُكُوّكُ ﴾ جباههم تحرق على وجه يوسم ﴿بِهَا جِبَاهُهُمْ ﴾ أي ناصية كانزيهم ﴿وَجُنُومُهُمُ وَظُهُورُهُمُ الله الوجهة واستقامة وظُهُورُهُم التي جاء بها، ويتجافون جنوبهم عن المضاجع في اقترافها واقتناصها ويتحملون الأثقال ويتوردون الأحمال على ظهورهم.

وأما الشهور الشمسية وهي التي اعتبرها المنجِّمون عند طول الشمس في البروج الإثنا عشر فهي ثلاثمائة وستون يومًا بالترتيب، منها أربعة حرم، واحد فرد وهو رجب، وثلاثة متتابعة وهي: ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم، ذلك المعدود من المحرم إلى المحرم، الدين القيم المستقيم هو دين إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، وورثت العرب ذلك الدين منهما.

<sup>(\*)</sup> لهزمة: عظم ناتئ في الحنك تحت الأذن، وهما لهزمتان جمع لهازم.

(فَلَا تَظْلِمُواْ فِيهِنَّ) أي في الأشهر كلها بفعل المعصية وترك الطاعة فيها، أو في الأشهر الحرم، فإن العمل الصالح في الأشهر الحرم أعظم أجرًا وأتم أمرًا، والظلم فيها أعظم ضررًا وأدهم شررًا، وإن كان الظلم والمعصية في نفس الأمر قبيحًا مذمومًا عند الحق والخلق. عن ابن عباس: استحلال الحرام والتهاب. قبيحًا مذمومًا عند الحق والخلق. عن ابن عباس: استحلال الحرام والتهاب قبل: لا تجعلوا حلالها حرامًا ولا حرامها حلالًا كفعل أهل الشرك (وَقَانِلُوا المُشْرِكِينَ كَأَفَةً) عامة وجميعًا (كم الله المتياز وتفرقة، مصدر كف عن الشيء، فإن الجميع والتأكيد يمنع الزيادة والنقصان وقع موقع الحال في عن الشيء، فإن الجميع والتأكيد يمنع الزيادة والنقصان وقع موقع الحال في مو كثير، ثم نسخ بقوله: (وَقَانِلُوا المُشْرِكِينَ كَافَةً) [التوبة: 36] لأن النبي عليه السلام غزا هوازن بحنين وثقيف بالطائف وفي بعض رمضان والشوال، وبعض من ذي القعدة. وقال آخرون: غير منسوخ لأن القتال فيها حرام الآن يقاتلون فحينذ جاز القتال فيها.

(إِنَّمَا النِّينَ وُ زِيَادَةً فِي الْكُفْرِ مصدر كالحريق والسوير أو مفعول كالجريح والقتيل وهو التأخير، ومنه النسيئة في البيع أي تأخير حرمة الشهر إلى آخر، فإنهم إذا جاؤوا في شهر حرام وهم يحاربون أحلُوه وحرَّموا مكانه شهرًا آخر، حتَّى رفضوا الأشهر الحرم بخصوصها واعتبروا مجرد العدد زيادة في الكفر أي زيادة كفر على كفر، لأن تحريم ما أحل وتحليل ما حرَّم كفر آخر زادوه على كفرهم (يُعْسَلُ بِهِ النِّينَ كَفُرُهُ النّاس إذا قرئ بضم الياء وكسر الضاد (يُجلُونَهُ عَامًا وَيُحَرِّمُونَهُ عَامًا بيان النّسيء (يُكُواطِعُوا) أو يوافقوا (مَا حَرَّمُ اللهُ) في العدد، وهو أربعة متعلّق بيحرِّمونه أي حرموا أربعة أشهر من تلقاء أنفسهم وكانت الأشهر الحرام يستحلُّونها (فَيُحَرِّمُونهُ عَامًا) بمواطأة العدد وحدها من غير مراعاة الحرام يستحلُّونها (فَيُحَرِّمُونهُ أَعْمَلِهِمُ والمزيِّن هو الشيطان والفاعل المؤثر هو الله الوقت (نُوْبَ لَهُمْ سُوّهُ أَعْمَلِهِمُ والمزيِّن هو الشيطان والفاعل المؤثر هو الله (وَاللّهُ لَا يَهْدِي اللّهُ اللهُمْ لَا يَهْدِي اللّهُ اللهُمْ لَاللهُمُ لَا يَهْدِي اللهُمْ لَا يَهْدِي اللّهُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُ لَا يَهْدِي اللهُمْ لَا يَهْدِي اللهُمْ اللهُمُ لَا يَهْدِي اللهُمُهُمُهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُونِ اللهُمُونِ اللهُمُهُمُ اللهُمُ لَا يَهْدِي اللهُمُ لَا يَهْدِي اللهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُونِ اللهُمُونِ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُونِ اللهُمُ اللهُمُونِ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُونِ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُ الهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُ اللهُمُونُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ الهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ ال

(يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا مَا لَكُورُ إِذَا قِيلَ لَكُورُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ اَثَاقَلْتُمُ اللّهِ التّاء ثاءً وزيدت الهمزة لامتناع التّوبَة: 38] أدغمت التاء في الثاء بعد تقليب التاء ثاءً وزيدت الهمزة لامتناع الابتداء بالساكن أي تكاسلتم وتباطأتم ثم يتضمن معنى الميل والركون والإخلاد فعدى إلى جزاء الشرط أي ملتم إلى الدنيا وشهواتها، وركنتم إلى جمع حطامها،

وكرهتم مشاق السفر ومتاعبه، أو ملتم إلى الإقامة بأرضكم ودياركم وقت الأمر بالسير في سبيل الله. نزلت في الحتّ على غزوة تبوك لأنه لما رجع النبي من الطائف أمر بغزوة الروم وتبوك، وذلك كان في رجب سنة تسع بلغ رسول الله عليه أنَّ الروم قد جمعت جموعًا كثيرة، وأن هرقل عظيم الروم قد رزق جيوشه لسنة وتأهب وتزود لقتال المسلمين.

فبلغ ذلك رسول الله على فأعلم الناس وعين المكان الذي يريد ليتأهبوا لذلك، وبعث إلى مكة وإلى قبائل العرب ليستنفرهم وذلك كان في حرّ شديد، وجاء البكائون ليستحملونه فقال: لا أصلح ما أحملكم عليه، وجاء المعذرون من الأعراب فاعتذروا، واستخلف على المدينة محمد بن سلمة وتحذر ابن أبي وتخلّف أصحابه وتخلّف الثلاثة، فقدم تبوكًا في ثلاثين ألفًا ومعه عشرة آلاف فارس، وأقام بها عشرين ليلة ثم انصرف، وبعث رسول الله حاطب بن أبي بلتعه إلى المقوقس صاحب الإسكندرية ودعاه إلى الإسلام، فلما وصل أكرمه فأخذ كتاب رسول الله فأكرمه وأهدى إليه أربع جوار منهنَّ مارية وحمارًا يقال له عفير، وبغلة يقال له الدّلول، فلم يُسلم فقبل رسول الله على هديته واصطفى مارية لنفسه، فأتت بإبراهيم، وبقيت إلى زمن معاوية البغلة وكانت بيضاء صرفًا لم يكن في العرب يومئذ غيرها، وقد كان المقوقس يعرف أن النبي حق كما سمع من صفاته من أهل الكتاب، ولكن لم يؤمن.

وقد خرج إليه المغيرة بن شعبة قبل إسلامه فحدّثه بالنبي وظهوره وصفاته بأن يدعو الناس لله وحده لا شريك له، ويخلع ما كان يعبد آباؤنا ويدعو إلى الصلاة والزكاة وعرف الصلاة وعدد ركعاتها وعدد أوقاتها، وكذا عرف الزكاة وكميتها ونصابها وأنواعها ومصرفها ويأمر بصلة الرحم والوفاء بالعهد، ويمنع الربا وشرب الخمر، ويمنع أكل ما ذبح لغير الله، فقال المقوقس: هو نبي مرسل إلى الناس طرًا، وأرسل إلى قيصر وكتب إليه: أصبح قيصر يومًا مهمومًا فقيل له: ما هذا الهم ، فقال: رأيت في هذه الليلة أن ملك الختان ظاهر، فبينا هو في ذلك إذ أتى رسول صاحب بصرى برجل من العرب يقوده، فقال: أيها الملك إن هذا الرجل من العرب يحدِّث بما حدث ببلاده أمر عجيب، فقال هرقل عظيم الروم لترجمانه: ما هذا الأمر؟ فقال: قد خرج من بين أظهرنا رجل يزعم أنه نبي فاتبعه لترجمانه: ما هذا الأمر؟ فقال: قد خرج من بين أظهرنا رجل يزعم أنه نبي فاتبعه

الناس وخالفه آخرون.

وكانت بينهم ملاحم فتركهم على ذلك، فأمرهم هرقل بأن يفتش من قوم هذا الرجل ـ يعني النبي على فوجدوا أبا سفيان قد أتى بالتجارة في الشام وقد كتب رسول الله على إلى قيصر عظيم الروم، ويدعوه إلى الإسلام، وبعث بكتابه دحية الكلبي وأمره رسول الله عظيم أبصرى ليدفعه إلى قيصر فكان قيصر لما كشف الله عنه جنود فارس جاء من حمص إلى إيلياء.

فلما جاء قيصر كتاب رسول الله عليه قال رسول الله عليه بعد القراءة: التمسوا من قومه، فجاؤوا بأبي سفيان أنه كان بالشام في رجال من قريش قد قدموا للتجارة، وذلك في المدة التي كان بين رسول الله عليه السلام وبين كفار قريش، فجاؤوا إلى قيصر وهو جالس في مجلس ملكه وعلى رأسه التاج، وإذا حوله عظماء الروم فقال لترجمانه: رتِّب بينهم وقدِّم رئيسهم، وكان أبو سفيان وسأله أنه أقرب بهذا الوجه الذي يزعم أنه نبي، فسأل أنه أقرب نسبًا بهذا الرجل الذي يزعم أنه نبي، قال: وما قرابتك، قال: هو ابن عمى، قال: كيف نسبه؟ قال: هو نسيب. ثم قال: هل قال أحد منكم مثل هذا الكلام؟ قال: لا، قال: فأشرافهم اتبعوه أم ضعفائهم؟ قلت: بل ضعفائهم، قال: يرتدُّون أم يزيدون؟ قلت: يزيدون، قال: فهل يرتد أحد عن دينه؟ قال: لا، قال: فهل قاتلتم معه؟ قلت: بلى، قال: كيف كانت مقاتلتكم؟ قلت: لنا وعلينا. قال: فيم يأمركم؟ قلت: يأمرنا بالصدق والتوحيد وبالصلاة والزكاة والصوم والجهاد والحج والعفاف والصدقة والشفقة على خلق الله وصلة الرحم، وتعظيم الوالدين والوفاء بالعهود، وأداء الحقوق والتعظيم لأمر الله، والمنع عن الربا، والكف عن الرياء والفتنة، وبإصلاح ذات البين، وأداء الأمانة. قال: هل يكذُّب ويفتري على الله؟ قلت: لا، فقال هرقل: هذه الأمور كلها من صفات الأنبياء ونعوت الأصفياء، وهذا الزمان هو زمان ظهور خاتم النبيين لكن ظننا أنه يخرج من بيننا لا من غيرنا، وما قلت إن كان حقًّا فسيملك موضع قدمي، والله لو رجوت أن أخلص لله لتجثمت لأقبّل قدميه.

قال أبو سفيان: ثم دعا كتاب الله ورسوله فإذا هو: بسم الله الرحمٰن الله على مَن اتبع الرحم، من محمد عبد الله ورسوله إلى هرقل عظيم الروم، سلام على مَن اتبع

الهدى. أما بعد، فإني أدعوك بدعاء الإسلام، أسلم تسلم يؤتك الله أجرك مرتين، فإن توليت فعليك إثم الأريسيين ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِسَ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةِ سَوَامَ مَرتين، فإن توليت فعليك إثم الأريسيين ﴿ قُلْ يَتَأَهُلَ ٱلْكِسَ تَعَالُواْ إِلَى كَلِمَةِ سَوَامَ بَيْنَا وَبَيْنَكُو أَلَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا وَلَا يَتَخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهُ فَإِن تَوْلُواْ فَقُولُوا الله كُوا بِأَنَا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عِمران: 64].

قال أبو سفيان: فلما قضت مقالته غلبت الأصوات من الذين حوله من عظماء الروم، فلما خرجت مع أصحابي قال أبو سفيان: والله ما رأيت دليلًا مستيقنًا أن أمر محمدًا استظهر حتَّى أدخل الله قلبي الإسلام وأنا كاره، فكتب هرقل إلى رجل نحرير هذه المقالات، فكتب إليه ذلك الرجل النحرير أنه هو النبي الذي نحن نتربص ظهوره ووجدنا في كتابنا، فقال: يا معشر الروم إنه قد أتى كتاب الذي يدعوننا، والله إنه هو النبي الذي كنا ننتظره فلنتبعه.

عن دحية بن خليفة قال: وجهني النبي على الروم بكتابه وهو بدمشق، فناولته كتاب النبي، فاجتمع قومه فقام وخطب أصحابه فقال: هذا كتاب النبي الذي بشرنا به المسيح من ولد إسماعيل بن إبراهيم، فقال دحية: بعث إليّ من الغد سرًّا فأدخلني بيتًا عظيمًا فيه ثلاثمائة وثلاث عشر صورة، فإذن هي صورة الأنبياء المرسلين، فقال: انظر أين صاحبك من هؤلاء، فقال: فرأيت صورة النبي كلي كأنه ينظر، قلت: هذا، قال: صدقت. فقال صورمة: مَن هذا عن عن يمينه، قلت: صورة رجل من قومه يقال له أبو بكر الصديق، قال: من ذا عن يساره، قلت: رجل من قومه يقال له عمر بن الخطاب، قال: إنّ الذي وجدت في الكتاب وأن يصاحبه هذين حتى يتم الله هذا الدين.

فلما قدمتُ على النبي على أرسله الله فأخبرته قال: صدقت هو صدق بأبي بكر وعمر، لما أراد ملك الروم الخروج عن أرض الشام إلى القسطنطينية لما بلغ إليه من أمر رسول الله جمع الروم قال: إني عارض عليكم أمورًا فانظروا، قالوا: وما هي؟ قال: والله إن هذا الرجل نبي مرسل نجده في كتابنا ونعرفه بصفته. ثم بعث رسول الله على عبد الله بن حذافة بن قيس إلى كسرى بن هرمز ملك عظيم فارس: بسم الله الرحمٰن الرحيم، من محمد بن عبد الله رسول الله إلى كسرى عظيم فارس، سلام على من اتبع الهدى وآمن بالله ورسوله، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمدًا عبده ورسوله، فأدعوك فإني رسول الله إلى

الناس كافة لأنذر من كان حيًّا ويحقّ القول على الكافرين. وأسلم تسلم، فإن أبيت فإن إثم الأريسيين عليك.

فلما قرأ كتاب رسول الله ﷺ شقّه وقال: أيكتب على بهذا الكتاب وهو عبدي، فبلغه أن رسول الله ﷺ قال: اللهمَّ مزِّق ملكه. حين بلغه أنه شقّ كتابه ثم كتب كسرى إلى بازان وهو على اليمن أن ابعث إلى هذا الرجل الذي بالحجاز رجلين جلِدَين فليأتيني به. فبعث باذان قهرمانه وهو باتويه وكان كاتبًا محاسبًا، وبعث برجل من الفرس وكتب معهما، فخرجا حتى قدما الطائف فسألا عنه قالوا: هو بالمدينة. فقدما المدينة على رسول الله فكلُّمه باتويه وقال: إن شاه ملك الملوك كتب إلى باذان وهو قد بعثني إليك لتنطلق معي. قال: فقد حلقا لحيتهما وأعفيا شاربهما فقال عليه السلام: ويلكما من أمركما بهذا؟ قالا: أمرنا ربّنا \_ يعنى كسرى \_ فقال عليه السلام: لكن أمرنى ربّى بإعفاء لحيتى وقص شاربي قال لهما: أرجئوا حتَّى يأتيان غدًا، فأتى الرسول الخبر من السماء إن الله سلَّط على كسرى شيرويه فقتله في يوم كذا وشهر كذا. فلما أتيا رسول الله عليه قال لهما: إنّ ربِّي قتلَ ربَّكما ليلة كذا، وإنَّ ديني وسلطاني سيبلغ ما بلغ ملك كسرى وينتهى إلى منتهى الحفر والحافر. فلما انتهى كتاب شيرويه إلى باذان قال: إن هذا الرجل لرسول، فأسلم وأسلم الأبناء من فارس من كان منهم باليمن، أبو بكر القرشي قال: جاء فيروز الدّيلمي إلى رسول الله عَلَيْ فقال: إن كسرى كتب إلى باذان بلغني أن في أرضك رجلًا يتنبأ فاربطه وابعثه، فقال: إن ربّي غضب على ربّك، فقتله فخرج من عنده فسمع فأسلم وحسن إسلامه.

(أَرَضِيتُم بِالْحَيَوْةِ الدُّنِيَا) [التوبة: 38] وشهواتها وغرورها (مِنَ الْآخِرَةِ) [التوبة: 38] والتوبة: 38] بدل الآخرة ونعيمها ولذّاتها (فَمَا مَتَنعُ الْحَيَوْةِ الدُّنيَا) [التوبة: 38] بدل الآخرة ونعيمها ولذّاتها (في) [التوبة: 38] جنب (في الآخِرَةِ إِلّا والاستنفاع بمنافعها (في) [التوبة: 38] جنب (في الآخِرَةِ إِلّا قَلِيبُلُ) [التوبة: 38] ثم أوعدهم على ترك الجهاد.

(إِلَّا نَنفِرُوا) [التوبَة: 39] وتستبعدوا سخط عظيم على الميثاقين بالوعد بأنه (يُعَذِّبُكُم) [التوبة: 39] بالجزم جزاء للشرط، أي إن لا تنفروا إلى ما استقررتم إليه واستنفرتم لديه (عَذَابًا أَلِيمًا) [التوبة: 39] في الدارين بالسبي والقتل والإهلاك والاستبدال بالعذاب الأبدي والعقاب السرمدي (وَيَستَبُدِلَ قَوْمًا

غَيْرَكُمُ التوبة: 39] وأصلح وأنجح منكم كأهل اليمن والفرس، بل الكل ممَّن عداهم حيث وقفوا لسعادة الإسلام والمطاوعة بأمر خير الأنام (وَلا تَضُرُوهُ شَيْئًا ) [التوبة: 39] أي لا يقدح تثاقلكم وتكاسلكم في نصرة نبيّه شيئًا فإنه الغني عن كل شيء ومن كل أمر وغيّ. وقيل: الضمير للرسول أي ولا تضرُّوا أمر الرسول بتثاقلكم شيئًا في سبيل الله (وَاللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ قَدِيرُ ) [التوبة: 39] فيقدر على الاستبدال ونصرة دينه وإعلاء رتبته.

#### إشارة وتأويل

(وَقَالَتِ البُهُودُ) [التّوبة: 30] أهل التشبيه من الأعيان الجمالية الذين اعتكفوا على شهود التجلّيات الإلهيَّة في مرايا الآثار والأجرام والأنوار والأجسام، وفي مقام الأطوار (عُرُثِرُ أَبِّنُ اللَّهِ) أي الفرد الكامل من الأعيان الجمالية في فرداريّة حكم الجمال الذي مرآة جامعيته ومشكاة أنوار كليّته في المرتبة الثانية، وكان القدماء لا يتحاشون من إطلاق التولُّد والتوليد على الظهورات والإظهار وعن إطلاق الولد على الظاهر في المرتبة الثانية والأب على المظهر والخالق والمكوِّن والفالق (وَقَالَتِ النَّصَدَرَى المسيعيمُ أَبِّنُ اللَّهِ واعلم أن التولُّد والظهور أطوار منها أن تكون الفاعلية فالله والقابلية متساوية، ومنها أن تكون الفاعلية غالبة والقابلية قهر. بالأول ظهر آدم، ومن الثاني عزير، ومن الثالث هو المسيح. والفاعل مظهر الجمال، والقابل مظهر الجلال، والجامع لهما هو الله، والظاهر بصورة آدم وذلك الحكم المذكور هو قولهم بأفواههم أي مجرد ظهورهم وإظهارهم نظرًا إلى النعوت والصفات الجمالية أو الجلالية الإفرادية لا الحقيقية الجامعة فإنها عين الظهور والإظهار في الحقيقة.

والمعنى لا يتصور فيها التكثير والتكرار إذ الذات والوجود عنى بالذات في ظهور النسب والإظهارات وتطرق الاعتبارات عن الأعيان كما تقرّر أن الذات كافية في تحقيق الكمالات الذاتيَّة والأسمائيَّة، بل في الهيئات الأفعالية والآثارية وما سواهما أشياع محض ونفي صرف لا ثبوت له أصلًا كما أشار إليه الشيخ الأعظم الشيخ محيي الدين: الحمد لله الذي خلق الأشياء وهو عينها. وهذا النظر دقيق لا يطبع عليه العقول المتشبثة بأذيال الوهم والخيال، فشرط الاطلاع

عليه هو التقدُّس بنور الله والتأيُّد. فالدليل على ذاته وصفاته هو ذاته كما صرَّح به آدم الأولياء على المرتضى عليه السلام: يا من دلّ على ذاته بذاته وتنزَّه عن مجانسة مخلوقاته، وجلّ عن ملائمة كيفياته، يضاهئون قول الذين كفروا ويستروا بالعيون النورية والجمالية الوجودية والأكوان الظليّة العدمية الجمالية.

(مِن قَبُلُ) أي قبل هذه الدورة النورية أي هذا السرّ والكفر شبه التستر والكفر الذي سبق في الأدوار السابقة كما تقرّر من أن الأعيان النورية الوجودية والأكوان الصغرى الظليّة العدمية أظلال وأشباه متضاهئة متطابقة وأمثال متوافقة وأكنَلَهُمُ الله الله التعرى الظليّة العدمية أظلال وأشباه متضاهئة من الأدوار الإفرادية الجمعية وتكنلَهُمُ الله الله الأعيان من حال إلى حال، ومن أشكال إلى أشكال، ومن هيئة إلى هيئة أخرى أتم من الهيئات المتقدمة والنعوت والصفات المتعدّدة، فإن الأعيان النورية والأحكام الظليّة محكمات وأحوالها وهيئاتها متشابهات.

(هُوَ الَّذِي َ أَنِلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ مِنْهُ الْكِنْبُ مِنْهُ الْكِنْبُ مُنْهُ الْكِنْبِ وَأُخُو مُتَشَابِهِنَ اللهِ اللهِ والنفسية والقلبية والنفسية والقلبية والنفسية والقلبية على الأطوار الباقية التي هي مطايا التجليّات الإلهيّة والشهودات الغير المتناهية (أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ عني اقتنعوا بعلم اليقين عن عين اليقين وحقّ اليقين، وآثروا الإدراكات الخطورية والعلوم الرسمية على الآثار والمشاهدات ومعاينة التجليّات (وَمَا أُمِرُوا أَي الأعيان والأكوان (إلّا لِيعَبُدُوا إلىها وَحِدة أَي ليشاهدوا ذاتًا واحدة وحقيقة متّحدة بصنوف المشاهدات وصنوف أطوار المعاينات، وأنوار المكاشفات (لًا إلله في تمام المراتب وعموم المآدب (سُبُحَننُهُ عَمَا المَاسدة والعبادات الكاسدة.

(يُرِيدُونَ أَن يُطْفِعُواْ نُورَ اللّهِ ) أي النور الكمال الجمعي وظهور الجمع الكمالي ( يَأْفَوُهِم ) أي الطور القابلي والنفسي والقلبي ومقتضيات من الأقوال والأفعال والأحوال ( وَيَأْبَى اللّهُ إِلّا أَن يُتِع نُورَهُ وَلَوْ كَرِه الْكَفِرُونَ ) [التّوبة: 32] والأفعال والأحوال ( وَيَأْبَى اللّهُ إِلّا أَن يُتِع نُورَهُ وَلَوْ كَرِه الْكَفِر اللّه والكفوان المتقيِّدة بقيود احتجبوا بها عن شهود الكمال أي الأعيان المقيدة والأكوان المتقيِّدة بقيود احتجبوا بها عن شهود الكمال الجمعي والجمع الكمالي ( إِنَّ عِدَة الشُهُورِ عِندَ الله الله والأرض في ستة أيام وهو وإيثار هذا العدد للإشعار بأن الله لما خلق السماوات والأرض في ستة أيام وهو عدد كامل دال على أن صنعه كاملٌ وعدة الشهور ضعف عدد أصل الخلق دالّة

على أن الخلق كما في السماوات كاملًا كذلك في تدبير المخلوقات وتقديرها وتكميلها وتصورها كامل في الأدوار الأربعة النورية الإفرادية والأربعة الظليّة الوحدانية والأربعة الجمعية والمجموع إثنا عشر، والأربعة محرفات.

وأيضًا إن الذات الأحدية مع الأسماء السبعة الذاتيَّة والصورة الجمعية وهي مرتبة الآحاد أعني (طه) وهو آدم طح روه ب ادعه آدمه على عقود المركبات، وهي ثلاثة مبدأ ظهور الكثرات الإلهيَّة والكونية المجرّدات والمادية، هذا ﴿إِلَّا لَهُ مُوهُ فَقَدٌ نَصَرَهُ اللهُ ﴾ [التوبة: 40].

#### تفسير

﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِي اللّهُ اللّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِي اللّهَ الْمُنْ إِنَّ اللّهُ مَعَنَا فَأَ اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدَهُ بِجُنُودٍ لّمَ تَرَوْهَا مَعَنَا فَأَنَزُلُ اللّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْكَدَهُ بِجُنُودٍ لّمَ تَرَوْهَا وَجَعَكُ صَالًا فَأَنْ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي وَجَعَكُ كَا اللّهُ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي اللّهُ عَلَيْ وَكَلِمَةُ اللّهِ هِي اللّهُ عَلَيْنَ عَلَيْدُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْدُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْدًا وَاللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

(إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللهُ ﴾ أقول: جملة شرطية إعلام من الله أنه هو المتكفل بنصر رسول الله وبإعزاز دينه وبإمداد دينه، أعانوا أو لم يعانوا، مع قلة الأولياء وكثرة الأعداء وقوة الخصماء ووفور شوكتهم (إِذَ أَخْرَبَهُ اللَّهِينَ كَفُرُوا الأولياء وكثرة الأعداء وقوة الخصماء ووفور شوكتهم (إِذَ أَخْرَبَهُ اللّهِ من مكة طرف مكة (إلّا نَصُرُوهُ فَقَدٌ نَصَرَهُ اللّهُ ) وقت إخراجهم إيّاه حين مكروا به وهمّوا بقتله وما كان معه إلا واحد (ثَانِي اثْنَيْنِ) وهو أبو بكر الصديق رضي الله عنه (إِذَ هُما فِي الخبارِ ) وهو كهف وبيت في الجبل، وكن في الحجر بدل منه، إذ أخرجه بدل البعض من الكل (إِذَ يَسَقُولُ ) النبيّ (لِصَنْجِيهِ ) أبي بكر الصديق، أبي بكر الصديق، وهو بدل ثان أو طرف لثان أي أنت صاحبي في الغار وأنت صاحبي على الحوض، فمن قلل إن أبا بكر لم يكن صاحب النبي فقد كفر لإنكاره كتاب الله وليس هذا لسائر الصحابة (لا تَحْفُ (إِنَ تَحْفُ (إِنَّ اللهُ مَعَنَا ) بالعصمة، فخوف لسائر الصحابة (لا تَحْفُ (إِنَّ اللهُ مَعَنَا ) بالعصمة، فخوف الصديق ما كان على نفسه بل على النبي على إشفاقًا عليه حيث قال: «إن أقتل فأنا الصديق ما كان على نفسه بل على النبي الله أنه الجماعة بكليتها، بل الدنيا وما فيها. رجل واحد، وإن قتلت هلكت الأمة»، ومنها الجماعة بكليتها، بل الدنيا وما فيها.

روي أنه حين انطلق معه إلى الغار كان يمشي ساعة بين يديه وساعة خلفه فقال رسول الله ﷺ: «ما لك يا أبا بكر؟ فقال: أذكر الطلب فأمشي خلفك، ثم أذكر الرصد فأمشى بين يديك».

روي عن أبي بكر قال: إني نظرت بين أقدام المشركين فوق رؤوسنا ونحن في الغار فقلت: يا رسول الله لو نظروا إلى تحت أقدامهم لأبصرونا، فقال النبي عليه السلام: «ما ظنّك باثنين الله ثالثهما»، فلما تردَّد المشركون حول الغار ما رأوا أحدًا في الغار.

قيل: لما دخلا الغار بعث الله حمامتين فباضتا في أسفله والعنكبوت نسجت على بابه (فَأْنَـزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ) أمنه الذي يسكن فيه عنده القلوب (عَيَّةٌ) على محمد أو على صاحبه، وهذا النسب لكونه منزعجًا خائفًا حزنًا وكون الرسول آمنًا (وَأَيَكَدُهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْمَا) الملائكة ليحرسوه في الغار، عطف على نصره (وَجَعَـلَ كَلِمَةُ اللهِينِ كَفُرُوا) أي كيدهم وهمهم بعقله وإشراكه ودعوته إلى الكفر (السُّفَلَةُ) المعهورة المغلوبة (وَكِلِمَةُ اللهِي) بصرفه وصيانته وتأثيره أو التوحيد ودعوة الإسلام وإعانته (مِلَى العُلْمَا ) وإيثار الجملة الاسمية إشعار بأن كلّها لله في نفسها ثابتة ومستقلة باقية مستمرة إلى يوم القيامة، كما قال على عليه السلام: جولة الباطل ساعة وجولة الحق إلى قيام الساعة. (وَاللهُ عَزِيزُ) قاهر غالب على الأعداء (حَكِيمُ ) [التوبة: 40] في أمره وتدبيره وتأييد رسوله.

#### ﴿ آنفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَهِدُواْ بِأَمْوَلِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُهُ تَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

(أَنفِرُواْ خِفَافًا) ركبانًا (وَثِقَالًا) مشاةً أو فقيرًا أو غنيًّا أو شبابًا وشيوخًا، أو نشاطًا وسباطًا، أو مسلحين، أو مريضًا وصحيحًا، ومستعدين لأن يقاتلوا (وَجَنهِدُواْ بِأَمْوَلِكُمْ وَأَنفُيكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنْتُمْ تَعَلَمُونَ) [التّوبَة: 41] لما نزلت اشتد شأنها على الناس فنسخت بقوله: (وَمَا كَاتَ المُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةُ ﴾ [الـتّوبَة: 22] وبـقـولـه: (لِيّسَ عَلَى الضَّعَفَآءِ وَلَا عَلَى الْمَرْضَىٰ) [التّوبَة: 19] الآية. ثم نزل في المتابعين الذين تخلفوا عن غزوة تبوك.

﴿ لَوْ كَانَ عَرَضَا قَرِيبًا وَسَفَرًا قَاصِدًا لَآنَبَعُوكَ وَلَكِئُ بَعُدَتُ عَلَيْهِمُ الشُّقَةُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمُ يُمْلِكُونَ أَنفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمُ يُمْلِكُونَ أَنفُسَهُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ اللَّهُ يَعْلَمُ

(لَوْ كَانَ) ما يدعوهم إليه أي غنيمة قريبة التعاطي ودنية التناول (عَرَضًا قَرِيبًا) من عرض الدنيا وحطاماتها (وَسَفَرًا قَاصِدًا) هنيئًا سهلًا أو متوسطًا ومنتصبًا كالتّامر واللّائذ (\*) وطريقًا مقصودًا، وتوصيف السفر به من باب عيشة راضية (لَاتَبَعُوك) ووافقوك (وَلَكِنَ بَعُدَتُ عَلَيْهِمُ الشُّقَةُ بكسر الشين وضمّها المشاقة التي يقطعها بمشقة، إذ المشقة هي السفر البعيد أو الغاية التي يقصدونها (وَسَيَحُلِنُونَ بِاللّهِ) في مقام الاعتدال في العود عن تبوك (لَو استَطَعَنا) وكان لنا استطاعة العدّة والبدن والأهبة (لَوَجَنَا مَعَكُمُ ) وما تخلفنا عنكم وكان لنا استطاعة العدّة والبدن والأهبة وإيقاعها في العذاب (وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنّهُمْ لَكَذِبُونَ التّوبَة: [التّوبَة: [42] في أيمانهم.

#### ﴿ عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواُ وَتَعْلَمُ ٱلْكَندِيِينَ ﴿ اللَّهِ الل

(عَفَا اللَّهُ عَنكَ) يا محمد (لِمَ أَذِنتَ لَهُمَّ لدى استئذانهم بك في التخلُف والقعود، كناية عن الخطأ في الإذن إذ العفو من روادفه (حَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَذِينَ صَدَقُوا في الاعتذار، حتَّى متعلِّق بالجواب المحذوف، يعني أذنت حتَّى يتبيَّن (وَتَعْلَمُ ٱلْكَذِبِينَ) [التوبة: 43].

#### ﴿ لَا يَسْتَغَذِنُكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ أَن يُجَهِدُوا لَا يَجَهِدُوا بِاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عِلَاهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَّهُ عَلَاهُ عَلَّا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَا

(لا يَسْتَغَذِنُكَ) أي لا يطلب منك الإذن في التخلُف (الَّذِينَ يُؤْمِنُوكَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللهِ المخلصين وَالْيَوْمِ الْاَحْدِ أَن يُجَلِهِدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمُ أي ليس من عادة المؤمنين المخلصين الاستئذان في الأمر المقرّر المرغوب وهو الجهاد فضلًا عن التخلُف عنه أو في كراهته (وَاللهُ عَلِيمُ اللهُ المُتَقِيرَ) [التوبة: 44].

<sup>(\*)</sup> التّامر: الذي يطعم التمر.

## ﴿ إِنَّمَا يَسْتَعْذِنُكَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱرْتَابَتُ قُلُوبُهُمْ ال إِنَّمَا يَسْتَعْذِنُكُ اللَّهِ وَالْمَالِمُ اللَّهِ وَالْمَالِمُ اللَّهِ وَالْمَالِمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللّهُ عَلَى

﴿إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ تخصيص بالله واليوم الآخر في الموضعين للإشعار أن الباعث على الجهاد، وتركه إنما هو حقيقة الإيمان. وأصله هو الاعتقاد بالله واليوم الآخر، والباقي من تفاريقهما ومن استكملهما انتفى عنه الارتياب والشك كما أشعر به بقوله: ﴿وَٱرْتَابَتَ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ بَرُدَدُونَ ﴾ [التوبة: 45] ويتخيرون.

#### 

(وَلَوَ أَرَادُوا أَلَخُ رُوجَ ﴾ إلى الجهاد والغزو ونفود الرغبة وفرط الميل إليه بانتهاض الغيرة واهتزاز الحمية (لأعَدُّوا لَهُ ﴾ وهيناوا أسبابه (عُدَّة ) أهبة عدة بحسر بحذف الياء لدى الإضافة ، كما قيل: وأحلفوك عدَّ الأمر الذي فعلوا وعدة بكسر العين بإضافة وبغيرها (وَلَكِن كَرَه اللهُ ) ولم يرد (أَنْبِعَانَهُم ) وخروجهم استدراك عن مفهوم ولو أرادوا الخروج يعني ما خرجوا ولكن تثبطوا وامتنعوا عن الخروج لأنه تعالى كره انبعاثهم أي نهاههم وما أراد إخراجهم (فَتَبَطَهُم ) وحبسهم القاعدين ومنعهم عن الخروج بالجبن والخوف والكسل والعوف (وقيل أقع دُوا مَع القيدية) [التوبة: 46] في البيوت مع النساء والصبيان والمرضى والشيوخ الأولياء كراهية الخروج في قلوبهم، أو وسوسة الشيطان بالأمر بالقعود، أو إحكام قول بعضهم لبعض، أو إذن لهم. والقاعدين يحتمل المعدودين وغيرهم على الوجهين لا يخلو عن ذم.

### ﴿ لَوْ خَرَجُواْ فِيكُمْ مَّا زَادُوكُمْ إِلَّا خَبَالًا وَلأَوْضَعُواْ خِلَىٰكُمْ يَبَغُونَكُمْ اللهُ وَلَأَوْضَعُواْ خِلَىٰكُمْ يَبَغُونَكُمُ اللهُ اللهُ

(لَوَ خَرَجُواْ فِيكُم مَّا زَادُوكُمُ ﴾ بخروجهم شيئًا ﴿ إِلَا خَبَالًا ﴾ [التّوبَة: 47] فسادًا، وبإيقاع الجبن والفشل بين المؤمنين بتهويل الأمر، وذلك أن رسول الله ﷺ أمرهم بغزو تبوك فضرب رسول الله عسكره على ثنية وضرب عبد الله بن أبي على (ذو حدّة)

أسفل من ثنية الوداع ولم يكن بأقل العسكرين، فلما صار رسول الله على تخلف عنه عبد الله بن أبي فيمن تخلف من المنافقين وأهل الريب ﴿ وَلاَوْضَعُوا ﴾ سارعوا وأسرعوا ركابهم ﴿ خِللكُمُ ﴾ وبينكم بالنميمة والتصريف والهزيمة والتفريق والتخذيل من وضع البعير وضعًا إذا أسرع، وأصل الخِلال من الخلل وهو الفرجة بين شيئين وبين العدم في الصف وغيره ﴿ يَبَغُونَكُمُ ٱلْفِئنَة ﴾ بإيقاع الخلاف والمخالفة، أو بإلقاء الرعب في قلوبكم حال من ضمير أوضعوا ﴿ وَفِيكُو سَمَعُونَ ﴾ ومحبُّون ﴿ لَهُمُ ﴾ أو نمَّامون يسمعون منكم ويلقون إليهم ويؤدُّون المسموع لديهم، ويسمعون كلامهم ويطيعونهم ﴿ وَاللهُ عَلِيمٌ إِلْظَلْلِينَ ﴾ [التوبة: 47] وبأحوالهم وحالاتهم وبمؤدى مقالاتهم، وبمضامين كلماتهم وبضمائرهم ونيّاتهم.

## ﴿ لَقَدِ ٱبْتَعَوُّا ٱلْفِتْنَةَ مِن قَبْلُ وَقَلَبُوا لَكَ ٱلْأُمُورَ حَتَّى جَاءَ ٱلْحَقُّ وَلَقَدِ ٱبْتَعَوُّا الْفَاتِ الْحَقُّ وَهُمْ كَارِهُونَ اللَّهِ وَهُمْ كَارِهُونَ اللَّهِ وَهُمْ كَارِهُونَ اللَّهِ وَهُمْ عَارِهُونَ اللَّهِ وَهُمْ عَارِهُونَ اللَّهِ وَهُمْ عَارِهُونَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَهُمْ عَارِهُونَ اللَّهِ وَهُمْ عَالِمُ اللهِ وَهُمْ عَارِهُونَ اللهِ عَلَيْهِ وَهُمْ عَالِمُ اللهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَي

(لَقَدِ أَشَعُوا الْفِتْنَة ) وطلبوا إيقاع الشرّ بينهم بصدّ أصحابك عن الدين وصرفهم عن الإيمان وكمال اليقين كما فعل عبد الله بن أبي يوم أحد (وقَلَبُوا لَكَ الْأَمُورَ حَقَىٰ جَاءَ الْحَقُ ) والنصر والفرصة والظفر وأوقع بينهم الغصة والضرّ (وَظَهَرَ أَمْنُ اللّهِ ) وشهر إعلاء دينه (وَهُمُ كَرِهُونَ ) [التّوبَة: 48] تسلية الرسول والمؤمنين على تخلُفهم وبيان ما ثبطهم لأجله، وكره انبعاثهم له، وهتك أسرارهم وإزاحة عذارهم (\*\*)، وإزالة معاذيرهم بغزو تبوك، قاله تداركًا لما قبل الرسول بالمبادرة إلى الإذن في التخلف ولذلك عوتب.

# ﴿ وَمِنْهُم مَن يَكُولُ آئَذَن لِي وَلَا نَفْتِنِيْ أَلَا فِي ٱلْفِتْنَةِ سَقَطُواً وَمِنْهُم مَن يَكُولُ آئَذَن لِي وَلَا نَفْتِنِيْ أَلَا فِي ٱلْفِتْنَةِ سَقَطُواً اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

﴿ وَمِنْهُم مَّن يَكُولُ آئَذُن لِي ﴾ في القعود ﴿ وَلا نَفْتِنِي ۗ ﴾ نزلت في جد بن قيس المنافق، وذلك أن رسول الله ﷺ لما تجهز لغزوة تبوك قال: يا أبا وهب هل لك في جلاء الأصفر \_ يعني الروم \_ تتخذ منهم سراري، فقال وهب: يا رسول الله لقد عرف قومي إني رجل مغرم بالنساء وإني أخشى إن رأيت بنات الأصفر أن لا

<sup>(\*)</sup> خلع فلان عذاره: انهمك في الغي ولم يستح.

أصبر عليهن، ائذن لي في القعود، فأذن له، فقد كذّب ما كان به عن بدر علمه بالإنفاق، فأنزل الله: ﴿وَلَا نَفْتِنِيْ ﴾ أي لا توقعني في الفتنة ولا تؤثمني ببنات الأصفر ﴿أَلَا فِي ٱلْفِتْ نَقِى والشرك والنفاق والإثم ﴿ سَقَطُواً ﴾ وقعوا ﴿ وَإِنَ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ ﴾ وجامعة لهم ومطبقة ﴿ إِلَّكُنْ إِلَا تُوبَة: 49].

#### إشارة وتأويل

(إِلّا نَصُرُوهُ) أي إن لم يوافق الأعيان النورية الأكوان الظليّة ولم يدخل تحت حيطة الأعيان النورية الجلالية، يعني إن لم يوافق المولود الجني الذي مرتضى الظلّ والجلال المولود الإنسي الذي هو مقتضى الجمال أو الأطوار السافلة أي القالبي والنفسي والقلبي، إن لم يدخل تحت سلطنة العالية وهي السرِّي والروحي والخفيّ والحقيّ بالطوع والاقتضاء (فَقَدْ نَصَرَهُ اللهُ) أي أدخلها الله بالقدرة الكاملة والقوة الشاملة والجذبة الرحمانية تحت سلطتها ومرتضى تطابقها (إِذْ أَخْرَبَهُ الَّذِينَ كَفُرُوا) [التّوبة: 40] وهم الأكوان الظليّة الجلالية مقتضى النور والجمال عن مكة الصورة الجمالية الجمعية الأحدية التي هي موطن الحقيقة المحمدية ووطنها الأصلي إشارة إلى تفاوت الحالات والعارفين ومقامات الواقفين الغير الواقفين، إذ ربما تغلب سلطنة الجذبة الإلهيّة ويوصله إلى مقام الكليّة والتحقق والبقاء بالله بعد الفناء في الله في مقام التوحيد الذاتي والأسمائي والأفعالي والأثاري والصورة الجمعية والهيئة النوعية، هذا إذا كان السير من الله.

وأما إذا كان السير إلى الله فالأمر ينعكس، وأما السائرون في الله في جمعية الأدوار والأكوار ومعية مقتضاهما فيقصر في كمال جمعيتهم وكمال معية أحوالهم تمام هذه الحالات وعموم مرتضيات جميع المقامات فلا يغيب عن حيطة أحديّته الجمعية شيء من مقتضيات الأدوار النورية الوجودية ولا من مرتضيات الأكوار الظليّة العدمية. والمراد من الصاحب هو الجمعية الإفرادية النورية الجمالية المندرجة في حيطة جمعية الأدوار النورية والأكوار الظليّة المحمدية في غار الجبروت والواحديّة ودار الملكوت أو المجتمعة مع الحقيقة المحمدية في غار الجبروت والهيئة العنصرية، فإن الحقيقة المحمدية بتمام أمّته وهي تمام المكونات وعموم الموجودات، وهي الأنبياء كلهم سارية في جميع الإلهيّة والكونية المكونيّة، والبرزخية والملكية والناسوتية.

﴿إِذْ يَكُولُ لِصَاحِبِهِ، لَا تَحْرَنْ إِنَ ٱللَّهَ مَعَنَا ﴾ أي إن ثالثنا في غار التعيُّن

البصري ودار التكون المعنوي والصوري أن الله ثالث ثلاثة وما من إله إلا إله واحد (فَأَنزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ) أي على كل واحد من الحقيقة المحمدية وما يتبعها من الأعيان التابعة والأكوان الشائعة لها (وَأَيَكَمُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا) أي التجليّات الوجودية والظهورات الشهودية (وَجَعَلَ كَلِمَةَ اللّذِينَ كَعَرُوا السُّفَلَيُّ) أي المولود الجني والمعهود وكلّمه بعين المولود الإنسي الذي هو روح الله كما قال في عيسي الرُّوح: (وَكَلِمتُهُو الْقَنْهَ إِلَى مَرْيَمَ [النساء: 171] القوة القابلة (مِنَ العَلْمَا عَلَى أَمْره (حَكِيمةُ اللهُ كَا عَلَى اللهُ وَاللّهُ عَلَيْكًا لهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللّهُ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

#### تفسير

#### ﴿ إِن تُصِبُّكَ حَسَنَةٌ تَسُؤَهُمْ أَو إِن تُصِبُّكَ مُصِيبَةٌ يَقُولُواْ قَدُ الْإِن تُصِبُّكُ مُصِيبَةٌ يَقُولُواْ قَدُ الْأَنْ الْمَرْنَا مِن قَبْلُ وَيَكْتُولُواْ وَهُمْ فَرِحُونَ (الله)

هذا (إِن تُصِبُكَ حَسَنَةٌ تَسُؤَهُمْ وَإِن تُصِبُكَ مُصِيبَةٌ) يريد القتال واله زيمة (إِن تُصِبُكُ مُصِيبَةٌ) يريد القتال واله والمه زيمة (إِنَّهُولُواْ قَدْ أَخَذْنَا أَمْرَنَا مِن قَبْلُ) حتَّى تجلبنا (وَيَكَوَلُواْ وَهُمْ فَرَوُكُنَ [النّوبَة: 50] يريد وهم مسرورون بما أصابكم من القتل والهزيمة كما قال في سورة آل عمران: (فَكَأْنَمُ أُولاَ يُجُبُونَهُمْ وَلا يُجُبُونَكُمْ وَتُومُونَ بِالْكِنَابِ كُلِمِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُواْ عَالَيْكُمُ الْأَنَامِلُ مِن الْفَيَظِ قُلْ مُوثُوا بِغَيْظِكُمُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمُ لِمَا النَّمَ والغنيمة (شَوُهُمْ وَإِن تُصِبَكُمُ سَيِنَةٌ بِذِن الفَيرِ والغنيمة (شَوُهُمْ وَإِن تُصِبَكُمُ سَيِنَةٌ فَرَدُواْ بِهَا ﴾ والهزيمة (الله عران: الآيتان 118 - 119] يريد من القتل والهزيمة .

# ﴿ قُلُ لَنَ يُصِيبَنَآ إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَـٰنَأَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلَى لَنَا هُوَ مَوْلَـٰنَأَ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلَى اللَّهِ فَلَى اللَّهِ فَلَى اللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا لَهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلَّا فَاللَّهُ فَاللَّاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلَّهُ فَاللَّهُ فَاللّلَّهُ فَاللَّهُ فَاللّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّاللَّا لَاللَّا لَا لَلّٰ لَا لَا لَا لَلّٰ لَلْمُا لَلْمُا لَا لَا لَاللَّا لَا لَا لَا لَال

(قُل) يا محمد (لَّن يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا) يريد ما قضى الله لنا من الشهادة (هُوَ مَوْلَننَاً) يريد ناصرنا (وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ) [التوبة: 51] يريد الذين صدّقوا الله وصدّقوا الرسول.

# ﴿ قُلْ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلَا إِحْدَى ٱلْحُسْنَيَائِيَّ وَنَحَنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمْ أَن يُصِيبَكُمُ ٱللهُ بِعَذَابٍ مِّنْ عِندِهِ ۚ أَوْ بِأَيْدِينَا ۚ فَتَرَبَّصُوا إِنَّا مُعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴿ وَاللَّهِ مِنَا لَهُ اللَّهُ مِعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا لَا اللَّهُ مَعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ قُلُ هَلْ تَرَبَّصُونَ بِنَا ﴾ يريد هل ينتظرون ﴿ إِلَا إِحْدَى ٱلْحُسْنَيَاتِ ﴾ يريد الغنيمة والشهادة ﴿ وَخَنُ نَتَرَبَّصُ بِكُم ﴾ يريد ننتظركم ﴿ أَن يُصِيبَكُ اللّهُ بِعَذَابٍ مِّنَ عِندوة ﴾ يريد بقارعة من السماء ﴿ أَوْ بِأَيْدِينَا ﴾ يريد يأذن لنا ربّنا في قتلكم فنقتلكم ﴿ فَتَرَبَّصُوا ﴾ يريد فانتظروا ﴿ إِنّا مَعَكُم مُّتَرَبِّصُونَ ﴾ [التّوبَة: 52] يريد إنا معكم منتظرون لحزنكم.

## ﴿ قُلُ أَنفِقُواْ طَوْعًا أَوْ كَرْهًا لَن يُنَقَبَّلَ مِنكُمٍّ إِنَّكُمْ كُنتُمْ قَوْمًا فَوْمًا فَنسِقِينَ ﴿ قُلْ إِنَّاكُمْ كُنتُمْ قَوْمًا فَنسِقِينَ ﴿ قَالَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالّ

(قُلْ) يا محمد (أَنفِقُواْ طَوَعًا أَوْ كَرَهًا) يريد طائعين أو كارهين (لَن يُنَقَبَلَ مِنكُمُّ ) يريد أن الله تبارك وتعالى لا يتقبل من أعدائه نفقاتهم يريد صدقاتهم وإن كان كثيرًا (إِنَّكُمُ كُنتُمْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴾ [التوبَة: 53] يريد عاصين لله على غير طريقة الإسلام.

#### 

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقَبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنَتُهُمْ إِلَّا أَنَّهُمْ كَفُرُواْ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ، وَلا يَأْتُونَ الصَّلَةِةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَكُ ﴾ يريد إن كان وحده لا يصلِّي. يريد إن صلّى لم يرجو لها ثوابًا وإن تركها لم يخف عليها عقابًا ﴿ وَلا يُنْفِقُونَ ﴾ يريد إن صلّى لم يرجو لها ثوابًا وإن تركها لم يخف عليها عقابًا ﴿ وَلا يُنْفِقُونَ ﴾ يريد يتصدقون ﴿ إِلَّا وَهُمُ كُنْوِهُونَ ﴾ [التّوبَة: 54] يريد لا يصدقون .

## ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أَمْوَلُهُمْ وَلَا أَوْلَكُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبُهُم بِهَا فِي الْحَكَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنفِرُونَ ﴿ إِنَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ فَلا تُعْجِبُكَ ﴾ يا محمد ﴿ أَمُولُهُم ﴾ يريد كثرتها ﴿ وَلاَ أَوْلَدُهُم ۗ [التّوبَة: 55] يريد إن إصلاح أولادهم لأنفسهم وهم لا يغنون عن هؤلاء من الله شيئًا يريد إن

أولادهم يغنون من الله بمنزلة حنظلة بن أبي عامر غلبه الملائكة.

وسئل عبد الله بن أبي سلول شهد بدرًا وكان له من الله مكان في النصرة واليقين وهم يسير كثير صالحون وبرايا من النفاق (\*) ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي النَّحَيَوْةِ اللَّهُ يُرِيدُ اللهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الْحَيَوْةِ اللَّهُ يُلِيدُ اللهُ لِيُعَذِّبَهُم عَلَيْهُمْ كَيْفِرُونَ ﴾ [التّوبَة: 55].

#### ﴿ وَيَعْلِفُونَ بِأَللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِّنكُمْ وَلَاكِنَّهُمْ قَوْمٌ يَفْرَقُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَيَحْلِفُونَ بِأَلْقِهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِنكُرُ ﴾ يريد إنهم ليسوا بأنصار ولا ذوات كرامة ﴿ وَلَكِكَنَّهُمْ قَوْمٌ يَفْرَقُونَ ﴾ [التّوبَة: 56] يريد يفرقون منكم.

#### ﴿ لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَنَّا أَوْ مَغَكَرَتٍ أَوْ مُدَّخَلًا لَّوَلُواْ إِلَيْهِ وَهُمْ يَجْمَحُونَ ﴿ اللَّهِ ا

﴿لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَنًا﴾ مسهربًا عسلسى وجسه الأرض ﴿أَوْ مَغَنَرَتِ أَوْ مُدَّخَلًا﴾ بيوتات منحوتة في الحبال والأحجار وفي الأراضي والأشجار ﴿لُوَلُوا إِلَيْهِ وَهُمْ يَجْمَحُونَ﴾ [التّوبَة: 57] مثل ما يجمح الفرس.

# ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَلْمِزُكَ فِي ٱلصَّدَقَنتِ فَإِنْ أَعُطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ يُعْطَوّاْ مِنْهَآ اللهُمْ يَسْخَطُونَ ۞

﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَتِ ﴾ يريد يغتابك ويوافقك في الصدقات ﴿ فَإِنَّ أَعْطُواْ مِنْهَا رَضُواْ وَإِن لَمْ يُعْطُواْ مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسَخُطُونَ ﴾ [التّوبَة: 58] ويغضبون ويمتنعون من المتابعة والموافقة.

#### ﴿ وَلَوْ أَنَّهُ مَ رَضُوا مَا ءَاتَنَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَقَالُوا حَسَبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ مِن فَضْلِهِ، وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ ﴿ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ ﴾

﴿ وَلَوْ أَنَهُمْ رَضُوا مَا ءَاتَنهُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ ﴾ نسم ﴿ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللّهُ سَيُؤْتِينَا اللّهُ مِن فَضَّلِهِ ، وَرَسُولُهُ إِنّا إِلَى اللّهِ رَغِبُونَ ﴾ [التّوبة: 59] ولكن غلب عليها الفسوق ولم يحيق الإيمان ولم يثبت في قلوبهم فيتوكلوا على الله حق التوكُّل .

هذا ﴿ إِن تُصِبُكَ حَسَنَةٌ ﴾ أقول: من النصرة والظفر والغنيمة في بعض الغزوات ﴿ تَسُوِّهُم ۗ تحزنهم أي الكافرين المنافقين لفرط حسدهم وكمال بغضهم

<sup>(\*)</sup> هكذا وردت العبارة في الأصل المخطوط.

وكثرة عداوتهم (وَإِن تُصِبُك مُصِيبَةٌ) [التّوبة: 50] مضرّة قتل وشدّة مرض وموت لشدّة بغضهم وحدّة نفاق بعضهم وكثرة عداوتهم كما وقع في أحد يقولون: قد أخذنا حذرنا عن الغزو وخرقنا في العقود وترك الخروج وترك التخلُف من قبل أي قبل وقوع المصيبة ويتولُّوا ويدبروا ويعرضوا عن محمد وأصحابه وهم في إحذارهم وحذرهم ووقوع المصيبة عليهم في حول مبهجون ومسرورون.

(قُلْ) يا محمد (لَّن يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَا) [التوبة: 51] وعلينا بعلم القدرة من ذوات تدبيره في اللوح المحفوظ من الخير والشرّ والنفع والضرّ في البحر والبرّ للفاجر والبارّ، هو مولانا وناصرنا وحافظنا وهو ولينا وأولانا من أنفسنا حال الحيرة والممات (وَعَلَى ٱللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ) [التوبة: 51] لا على غيره لأنه مولاهم وحافظهم ويتولى أمرهم.

(قُلُ هَلْ تَرَسُّونَ بِنَا ) أيها المنافقون ﴿ إِلَا إِحْدَى الْحُسْنِينِ ) في الدنيا العافية النصر والغنيمة والشهادة والمغفرة. قال عليه السلام: تكفل الله لمن جاهد في سبيله ولا يخرجه من بيته إلا للجهاد في سبيل الله وتصديق كلمته أن يدخله الجنة أو يرجعوا إلى مسكنة الذي منه مع ما قال من أجر وغنيمة ﴿ وَغَنُ نَتَرَبَّعُ لَلَهُ ) من عنده لإهلاك كإهلاك الخالية بكم الماضية بالبلدان النائية بقرع الصواعق ولمع البوارق بإرسال ريح صرصر كقوم عاد وثمود وصالح وفرعون ونمرود، أو بأيدينا وبأيدي المؤمنين ﴿ فَتَرَبَّعُوا ) إهلاكنا فإن الشيطان يمني المنافقين والمشركين بموت الرسول والمؤمنين وبهدم بنيان الإسلام والدين ﴿ إِنَّا مَعَكُمُ مُتَرَبِّعُونَ ﴾ [التّوبَة: 25] مواعيد الحق من إظهار الدين وإشهاد أحوال أهل اليقين، واستئصال مخالفتهم إلى يوم الدين.

(قُلْ) يا محمد (أَنفِقُوا) أمر من الإفعال بمعنى الشرط والجزاء، أي إن أنفقتم (طَوَّعًا أَوْ كَرَهًا) نزلت في جد بن قيس حيث استأذن للعود قبل الإعانة بالمال بالإنفاق ليخفي آثار النفاق (لَن يُنقَبَّلُ مِنكُمٌ عند الله وعند الرسول فلا يدفع عذاب الدنيا والآخرة (إِنَّكُمُ كُنتُم قُومًا فَسِقِينَ ) [التوبة: 53] ولعلَّ القوم قد خرجوا على علي وخالفوه في خلافته وقاتلوا ظنًا منهم أن عليًا قد كفر حيث صالح معاوية ورضى بالصلح معه عند جعل الناس أبا موسى الأشعري وعمرو بن العاص حَكَمًا بينهم وصالحوا بترك القتال سنة.

﴿ وَمَا مَنْعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَنتُهُمْ إِلَّآ أَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَبِرَسُولِهِ، وَلَا يَأْتُونَ

ٱلصَّكَلَوْةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَكَ ﴾ [التّوبَة: 54] متثاقلون وكارهون وكاهلون، ولا يرجون على ألصَّكَلَوْةً إِلَّا وَهُمْ وَلا يرجون على تركها عقابًا.

فإن قبل: كيف ذمّ الكسل في الصلاة ولا صلاة لهم أصلًا؟ أجيب بأن الذمّ متعلّق بالكفر الباعث على الكسل، يعني ليس الصلاة مع الكفر لأنه مكسل والإيمان منبسط (فَوَيَلُ لِلمُصَلِّنَ فَي النّينَ هُمْ عَن صَلاَتِهمْ سَاهُونَ والمَاعون: والإيمان منبسط (فَوَيَلُ لِلمُصَلِّنَ فَي النّينَ هُمْ عَن صَلاتِهمْ سَاهُونَ والمَاعون: الآيتان 4 - 5] الآية (ولا يُغفِقُونَ إِلّا وَهُمْ كَرِهُونَ [التوبَة: 54] لأنهم يعدُّونها خسارة ومضرة ليبين (فلا تُعْجِئكَ أَمُولُهُمْ ولا أَوْلَدُهُمْ ومسرتهم بها ونهجتهم منها لأن العبد إذا كان في استدراج ومكر من الله كثر الله ماله وولده وجاهه (إنّما يُريدُ اللهُ لِعُذَبَهُم بِها أي بالمال والولد والجاه والتعب في تحصيلها أو حفظها والغصة عند زوالها بالإنفاق والفوت والتلف، والموت في الحياة الدنيا، وزهقت أنفسهم وخرجت عن البدن وانقطع تعلقاتهم (وَهُمَ ) أي والحال أنهم (كَفرُونَ ويحرجت عن البدن وانقطع تعلقاتهم (وَهُمَ ) أي والحال أنهم (كَفرُونَ ويكتسبون الأولاد والأحفاد ويهمون في تحصيل الجاه، وكانت أموالهم تتزايد ويكتسبون الأولاد والأحفاد ويهمون في تحصيل الجاه، وكانت أموالهم تتزايد شيئًا فشيئًا وتتضاعف يومًا فيومًا مع تمكُّنهم في الكفر والإشراك والمعصية واستحكامهم فيه، فيكون في حقهم استدراجًا ومكرًا.

(وَيَعْلِفُونَ بِأللّهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ ويأسون في دينكم وعلى دينكم ومن جملة خلّص المؤمنين وما هم والحال أنهم ليسوا منكم ولا يثبتون على دينكم ولا يتدرجون في زمرة المؤمنين (ولَلكِنَّهُمْ قَوْمٌ يَفّرَقُونَ) [التّوبَة: 56] يتخافتون منكم أن تفعلوا بهم ما تفعلون بالمشركين فيظهرون الإسلام باللسان تقيّة لأنفسهم وبقية لأحكام تحبسهم وأعلام تفحصهم.

(لَوْ يَجِدُونَ مَلْجَنًا) حِرزًا وحصنًا ومنجأً أو مغارات جمع مغارة وهي الموضع الذي يعود فيه ويتفحص من الأرض أو مدخلًا اسم مكان من الافتعال من الدخول على وزن المفعول، فإن أسماء الأمكنة من المزيدات إنما تكون على موازين المفعولات (لَوَلَوْ إَلَيْهِ) قبلوا وتوجهوا لديه أو لأدبروا وتراجعوا إليه هربًا منكم (وَهُمْ يَجْمَحُونَ) [التوبَة: 57] يسرعون إسراعًا إليه لا يردّهم شيء منهم، مأخوذ من الفرس الجموح وهو الذي إذا حمل لم يطمع برد اللجام.

﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ أي يعيبك في نفسها ﴿ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا ﴾ وسكنوا عن الإلماز والعيب ﴿ وَإِن لَمْ يُعْطَوّا مِنْهَا إِذَا هُمّ يَسْخَطُونَ ﴾ [التوبة: 58]

ويغضبون. نزلت في ذي الحويصة اليمني واسمه حرقوص بن زهير أصل الخوارج، أتى رسول الله على حيث يقسم غنائم حنين وهو يعطف قلوب أهل مكة فقال: إعدل يا رسول الله، فقال الرسول على: «ويلك ومن يعدل إذا لم أعدل أنا! قد خسرت وخنت إن لم أعدل». فقال عمر بن الخطاب: ائذن لي فيه أضرب عنقه، فقال عليه السلام: «فإن له أصحابًا يحقِّر أحدكم صلاته وصيامه مع صيامه يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرميّة». وهو رجل أسود في إحدى يديه مثل ثدي المرأة، فقال عليه السلام: «فإذا خرجوا فاقتلوهم ثم إذا خرجوا فاقتلوهم».

قال أبو سعيد: أشهد أن عليًّا رضي الله عنه حين قتلهم وأنا معهم جيء بالرجل الذي بعثه رسول الله ﷺ فلو أنهم رضوا وقنعوا بما آتاهم الله ورسوله قسمة لهم وقالوا: حسبنا الله وكافينا الله سيؤتينا من فضله ورسوله ما يحتاج إليه (إِنَّا إِلَى ٱللهِ رَغِبُونَ ﴾ في أن يوسع علينا من فضله فيغنينا من الصدقة وغيرها من أموال الناس جواب لو محذوف أي لكان خيرًا لهم وأعوذ عليهم.

#### إشارة وتأويل

(إِن تُصِبُك حَسَنَةٌ تَسُوّهُم م إشارة إلى تغاير مقتضيات الأطوار النورية الصريحية والمرتضيات الظليّة الضمنية، يعني بأحقية الحقائق والحقيقة المحمدية السارية في مظاهر أعيان الأدوار النورية الكنانية الرحمانية المتضمنة للأكوان الظليّة المضمنية الشيطانية التي تخالف مرتضى أدوارها إذ ارتضائها هو الخفاء والإخفاء لا الظهور والإظهار حسنة أي إظهار التجلّي الذاتي لتساهم أي تخفي الأعيان النورية وتستر الأكوان الظليّة التي تكون من مقتضيات الأسماء والصفات، وذلك لأنَّ التجلّي الذاتي هو ظهور الذات لذاته بذاته في أحدية الذات يختفى فيه جميع الأعيان وتمام الأكوان.

﴿ وَإِن تُصِبُكَ مُصِيبَةٌ ﴾ أي خفاء ذلك التجلِّي ﴿ يَقُولُواْ قَدَ أَخَذْنَا أَمْرَنَا مِن قَبُلُ ﴾ هذا الخفاء والإخفاء في الدرّة الضمنية الظليّة ﴿ وَيَكْتُولُوا ﴾ عن موافقة حصة الحقيقة المحمدية الظاهرية في تلك المظاهر ﴿ وَهُمُ مَ فَرِحُونَ ﴾ [التّوبَة: 50] بهذا الإخفاء لموافقة أعراضهم.

﴿ قُلُ لَنَ يُصِيبَنَا ۚ إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا ﴾ في الفطرة الأولى، في بداية هذه الدورة ﴿ هُوَ مَوْلَئناً ﴾ [التوبة: 51] وحافظنا في النشأة في المراتب والأدوار

والتوراة ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوكِّلُونَ ﴾ [التوبة: 51] المؤمنون في تمام الأدوار وعموم الأطوار في جميع الأكوار.

(قُلْ هَلْ تَرَسُّونَ بِنَا ۚ إِلَا إِحْدَى ٱلْحُسْنَيْنِ ۗ أَي التجلِّي الذاتي الجمالي يقتضي البقاء الذاتي ، والتجلِّي الذاتي الجلالي الذي يرتضي الفناء في الله أو التحقيق بالذات بتمام الأسماء والصفات والأفعال والآثار والتخلُّق بها ، أو بمقتضى الدورة النورية الجمالية ، وبمرتضى الكورة الظليّة الجلالية (وَكَنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمُ الله (أَو النورية الجمالية ، وبمرتضى الكورة الظليّة الجلالية (وَكَنُ نَتَرَبَّصُ بِكُمُ الله (أَو النورية المُعلِية أَلَهُ بِعَدَابٍ مِّنَ عِندِوة ) بإفنائه إياكم في ضمن البقاء في الله (أَو أَن يُصِيبَكُو الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله والأخلاق الودية بالاستعلاء والمرضية . فتربصوا أنتم بأحوالنا في الكمالات الجمعية الذاتيَّة والأسمائيَّة والأفعالية (إنَّا مَعَكُمُ ) في الوجود الكوني واليقين العيني الإفرادية (مُتَرَقِصُونَ التوبَة : 52] أحوالنا بأحوالكم .

وَلُو اَنْفِقُوا طَوْعًا أَوْ كُرُهًا على مقتضى الحكم الظليّ الضمني بأموال العلوم والإدراكات الحصولية والدرايات الحضورية التي هي عكس العلم النوري والإدراك الحضوري، أعني الجهل والافتراء والكذب والحيل والمكر والإغواء والإضرار والإضلال على العلم التقليدي إلا ضرارًا وكرهًا على مقتضى حالة الحكم النوري حكم الظليّ لدى تبديل الأخلاق وتعديل الأوصاف بأن يبدلوا تلك الأوصاف والأحوال الظليّة المشار إليها إلى الأحوال والأحكام النورية يعني الجهل إلى العلم والافتراء، والكذب إلى الصدق وغير ذلك (لَن يُنقَبَّلُ مِنكُمُّ النوري حقيقتكم لأن عن مقتضى حقيقتكم لأن حقيقتكم مجبولة على الخفاء والإخفاء لا الظهور والإظهار.

﴿ وَمَا مَنَعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنْهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلّا أَنَهُمْ كَفَرُواْ بِاللّهِ وَبِرَسُولِمِهِ وخرجوا عن مقتضى حكمهما لأنهما حكما عليهم بالإخفاء والخفاء ﴿ وَلَا يَأْتُونَ الصّكَلّةَ ﴾ أي الصلاة الجمعية والهيئة الكمالية ﴿ إِلّا وَهُمْ كُسالًى ﴾ [التّوبة: 54] أي لا لكمال التوحيد لنقصان فطرتهم ولذلك أخلفوا وصار حكمهم ضمنيًا فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم من حيث الكثرة والتنوع، أما كثرة الأموال وهي الجهل وما يرادفه ويعاطفه وهو الافتراء والكذب وغير ذلك فظاهر أن العالم والعارف معدود والجهّال غير معدودة وغير محصورة، وكذا المؤمن الصادق والكافر الكاذب المنافق، وأما الأولاد فإن كان العطف للبيان فظاهر، وإن كان غيره فإن الأعيان الظليّة والأكوان العدمية وهي الأهوائيات والأغوال والشياطين والجان فإن هذه

الأعيان في أنفسهم كثيرة، وإن توالدهم دفعي ليس كتوالد الأعيان النورية الجمالية لكونها متأخرة في الوجود، ظاهرة في الشهود، يكون تولُّدهم مشروطًا بشروط كثيرة، فتكون أقل من توالد الأكوان الظليّة العدمية.

وكذا توالدهم ليس كتوالد الإنسان والحيوانات والنباتات أو توالد الأعيان الظليّة لكونهم بسائط عدمية بما يكون بالنفخ ونفث النفس في النفس القابلة، فيظهر منه واحد منها في ساعة واحدة وأعيان كثيرة كما ورد في الخبر، وربما تتحقّق الأعيان النورية بما هو ثابت في الأكوان الظليّة كما ورد لي، فإنه بعد أن صاحبت الجني وأمرني الله أن أدعوه إلى الله ود بتكميله واستكماله وتحقّق بالكمالات الإنسية قد ناكح ابنته لي فباشرته بالنفخ فيها تولد منها عشرون مولودًا، وتولّد من كل منها أولاد غير متناهية. وذلك لأن النتيجة تابعة لأخسّ المقدمتين.

(إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُعَذِيّهُم يَهَا فِي الْحَيَوْةِ الدُنيّا) أي في الفرداريّة النورية بعلمة جعلهم تابعين للأعيان النورية (وَتَرْهَقَ) وتخرج (أَنفُسَهُمُ التوبة: 55] عند غلبة الأحكام النورية في التعديلات الخلقية، وعند انتقال حكم فرداريّة الحكم والريبة من دورة نورية إلى دورة نورية أخرى. فإن في هذا الانتقال، وإن هلكت الأعيان النورية مع الأكوان الظليّة، إلا أن الأعيان الكاملين من الدورة النورية لا يهلكون أبدًا لتحقّقهم بالذات بتمام الأسماء والصفات في تمام الدورات والكورات فيكون تصرفهم بعينه هو تصرف الحق وتصرف الحق هو تصرفهم بطريق البروز. قال آدم الأولياء على المرتضى: «أنا الذي عندي مفاتيح الغيب بعينها لا بعد محمد غيري، أنا بكل شيء عليم، أنا صاحب موسى والخضر وبتعلّمهما، أنا محمد غيري، أنا بكل شيء عليم، أنا المصوّر في الأرحام، أنا الذي أبرأ منشأ الملكوت في الكون، أنا الباري، أنا النقطة التي ضرب الله بها، أنا الحجر الذي انفجرت منها إثنا عشر عينًا»(\*) انتهى.

<sup>(\*)</sup> يتكلم بلسان الجمع يعني في الحادث الذي لم يكن الذي هو على المتوهم وبقي من لم يزل وهو الحق المتحقق لا أنه عليًا صار إلهًا إنما الحق يتكلم على لسان علي ويسمى مقام الفناء أو مقام الجمع. إنما كان الإمام علي وارثًا محمديًّا متحققًا بقوله تعالى: (إِنَّ اللَّهِ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ المحمدية.

لأنهم قد تحقَّقوا بالحياة السرمدية وهي الصورة الجمعية الكاملية، نعم إن الكاملين من الأكوان الظليّة وإن تحققوا بالحياة السرمدية أيضًا إلا أنهم في الدورة النورية تابعة للكاملين في الدورة، فإذا انتقلت الفرداريّة من النورية إلى الظليّة انعكس الأمر.

وَعَلِفُونَ بِاللّهِ بِاللّهان الحالي والترجمان الغيبي (إنّهُم لَمِنكُم للدى مطاوعتهم إياكم وإطاعتهم عند التبديل المذكور (وَمَا هُم مِنكُرُ في الحقيقة والماهية وأحوالها ومقتضى لوازمها ومرتضى عوالمها (وَلَكِنّهُم قَوْمٌ يَفَرَوُنَ والتقربة: 65] ويخافون عند التبديل وتحسين الأوصاف فتشايعوا في الظاهر لكن مقتضى حقيقتهم لا ينفك عنهم أصلًا وإلا لانقلبت الحقائق وارتفع التميُّز والتحق النور بالظلمة، والتصق الظلّ والظلمة بالنور في الأدوار الإفرادية المتميَّزة الاقتضاء، أو مخالفة الارتضاء، لأنهم (لَو يَحِدُونَ مَلَجَنًا أَو مَغَنرَتٍ حالة التبديل ولدى الأدوار الإفرادية أو الجمعية الإفرادية الجمالية والجلالية (لَوَلُوا النقلة المتمرِّد في الفردارية الجمالية هي أعيان الجلال، وفي الجلالية الظليّة إلا أن المتمرِّد في الفرداريّة الجمالية هي أعيان الجلال، وفي الجلالية هي أعيان الجمال عند استبدال الحكم وانتقال الأدوار إلى الأدوار، وارتحال أحوال النقطة والشهود لسلطنة النوم والحُلُم (وَهُم يَجْمَحُونَ والتّوبَة: 57] لعقودهم بالنفار والتباين والاستنكار لتخالف حقائقهم وتغاير طبائعهم بحقائق إيمان الجمال.

﴿ وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَتِ ﴾ في صرف فضائل أموال العلوم والإدراكات باستيلاء القوة الواهمة ، فإن القوة الوهمية هي من مظاهر أحكام الجلال ، والقوة العاقلة من مجال أطوار النور والجمال ، فإذا دخل حكم الوهم في مدارك أحكام القوة العاقلة من محال أطوار النور والجمال أفسد الحكم والرأي لديها ﴿ فَإِنّ الْقَوْةُ العاقلة من صدقات الفضائل العلميّة والعملية على وجه اقتضت طبائعهم ﴿ رَضُوا ﴾ وإلا لاستدبروا أو عاضوا ومرضوا ﴿ وَإِن لَمْ يُعْطَوا مِنْهَا إِذَا هُمٌ يَسْخَطُونَ ﴾ [التوبة: 58] ويتمردون بالكليّة عن إطاعة حكم القلب وتكراره .

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمُ رَضُوا مَا ءَاتَنَهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللَّهُ ﴾ عند التبديل والاستبدال من الطور الجمالي إلى الطور الجلالي، والحكم الجلالي وبالعكس ﴿ سَيُوْتِينَا اللَّهُ مِن فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُونَ ﴾ [التوبة: 59] بشهود جماله

طالبون على ما يقتضيه أصل الفطرة الإسلامية «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه ويمجسانه وينصرانه».

﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱلْعَنْمِلِينَ عَلَيْهَا وَٱلْمُؤَلِّفَةِ فَلُوجُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْغَنْرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ فَرِيضَةً فَلُوجُهُمْ وَفِي ٱلرِّقَابِ وَٱلْفَهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (إِنَّ) ﴿ مِنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (إِنَّ) ﴾

﴿ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسَكِينِ ﴾ [التّوبَة: 60] الفقير المحتاج المتعفِّف عن المسائلة، والمسكين هو السائل المحتاج.

عن ابن عمر رضي الله عنه: الفقير مَن جمع الدراهم والمأكولات، ولكن من أنقى نفسه عن المسألة، وثيابه عن البذلة والأوساخ لا يقدر على الشيء من الدنيا ﴿ يَحْسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيآهُ مِنَ ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْتَلُونَ ٱلنَّاسَ إِلْحَكَافَأَ وَمَا ثُنفِقُواْ مِنْ خَكْيرٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ بِهِ، عَلِيكُمْ ﴾ [البَقَرَة: 273] قال يعض: الفقير المحتاج الزمِن، والمسكين صحيح محتاج. أو الفقير من المستكن السكين من أهل الكتاب. روي أن عمر رضي الله عنه رأى كفيفًا مطروحًا على باب المدينة، فقال له: ما لك؟ قال: استرنى في هذه الحالة الخربة فليس لى أحد يعول على شيء. فقال عمر رضي الله عنه: ما أنصفت إذًا، فأمر له بقوته وما يصلحه من الصدقات. قال الشافعي رضي الله عنه: الفقير من لا مال له ولا حِرفة تقع منه موقعًا زمنًا كان أو غير زمِن. والمسكين هو المحتاج إلى كل شيء. قال بعضهم: المسكين من لا مال له ولا حرفة تغنيه سائلًا كان أو غير سائل. قيل: الفقير هو المحتاج وله المسكن والخادم، والغنى الذي يمنع أخذ الصدقة. فالأول هو مَن يكون له مال يكفيه وعياله سنة، وهو قول مالك والشافعي. وقال أصحاب الرأي: هو أن يملك مائتي درهم أو خمسين درهمًا أو أربعين درهمًا، فكل ما وجد من هذه المذكورات في حد الفقير، والمسكين في أخذ فهو يستحق الصدقة وما وجد في حد الغناء فهو يمنع الصدقة.

﴿ وَٱلْعَنْمِلِينَ عَلَيْهَا ﴾ وهم السعاة الذين يتولون قبض الصدقات وجمعها من أهلها ووضعها في موضعها ومستحقِّيها سواء كانوا فقراء أو أغنياء، جزاء لأعمالهم وهو الثمن ﴿ وَٱلْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ ﴾ [التّوبَة: 60] وهم الصنف الرابع من

المستحقين للصدقة، وهم قسمان: قسم مسلم وقسم كفار.

أما المسلمون فقسمان:

قسم: دخلوا في الإسلام ونيتهم ضعيفة، وكان على يعطيهم تألُّفًا لقلوبهم كما أعطى عيينة بن حصين والأقرع بن حابس وعباس بن مرداس وأسلموا ونيتهم قوية في الإسلام فهم شرفاء وفي قومهم مثل عدي بن حاتم والزبرقان بن بدر فكان يعطيهم تألُفًا لقومهم وترغيبًا لأمثالهم في الإسلام، فيعطيهم الإمام من خُمس خُمس الغنيمة والفيء وسهم النبي، وكان النبي يعطيهم من ذلك ولا يعطيهم من الصدقات.

والقسم الثاني: قوم من المسلمين بإزاء قوم من الكفار في موضع مناء لا يبلغهم جيوش المسلمين إلا بمؤونة كثيرة، فيعطيهم الإمام من سهم الغزاة من الصدقة، وقوم بإزاء قوم من مانعي الزكاة يأخذون منهم الزكاة ويحملون إلى الإمام فيعطيهم الإمام من سهم المؤلفة من الصدقات. روي أن عدي بن حاتم جاء أبا بكر بثلاثمائة من الإبل من صدقات قومه فأعطاه ثلاثين بعيرًا، وأما الكفار من المؤلفة فهو من نخشى شره أو يرجى إسلامه، أما اليوم هذا فقد أعز الله الإسلام فسقط سهمهم. ﴿وَفِي ٱلزِقَابِ ﴾ وهم الصنف الخاسر، فهم المكاتبون لهم سهم من الصدقة ﴿وَٱلْعَرْمِينَ ﴾ وهم قسمان أدانوا لأنفسهم في غير معصية فلهم من الصدقة سهم إذا لم يكن لهم من المال ما يفي بديونهم، وإن كان فالإنفاق في المعروف وإصلاح ذات البين، فلهم من الصدقة ما يقضون به فيلانهم، وإن كانوا أغنياء.

قال عليه السلام: «لا تحلّ الصدقة لغني إلا لخمسة: الغازي في سبيل الله، وغارم، ولرجل اشتراها بماله، أو رجل له جار مسكين فتصدّق على المسكين للغنى، وعامل عليهما هم المجاهدون».

﴿ وَفِ سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ يعطون من الصدقة قدر النفقة والكسوة والسلاح، وإن كانوا أغنياء ولا يعطون للحاج وعليه الأكثرون.

قيل: في بناء المقاطر والمصانع، والثامن ﴿وَأَبْنَ ٱلسَّبِيلِ﴾ [التوبَة: 60] كأنه سيّره لأمر مباح لا معصية كقطّاع الطريق، يعطى لهم قدر ما يقطع به المسافة من الزاد والكسوة والراحلة إن احتاج إليه سواء كان له في بلده مال أو لا. قال

بعضهم: هم الضيف والآخرون هم الحاج المنقطع ﴿ فَرِيضَةً ﴾ واجبة ﴿ مِن الله الله الله والمستكن نصبها بفعل مقدم صدر الآية أي فرضت الصدقات لهؤلاء الأصناف فريضة وهي مصدر أو حال من الضمير المستكن في الفقراء. وقرأت بالرفع على الخبرية محذوف مبتدؤها أي تلك فريضة والعدول الأخيرة من اللام إلى (من) إيذانًا بأن الاستحقاق فيهم أرسخ وهم أحقاء لأن توضع فيهم. وقيل: لأن الاستحقاق للجهة لا للرقاب.

اختلف العلماء في كيفية الصرف، قال الشافعي: يجب أن تقسم زكاة كل صنف من ماله على الموجودين من الأصناف الستة الثابتة سهامهم قسمة على السواء، هذا إنما يكون إذا تولى ربّ المال قسمتها على هذه الأمثال الأصناف الستة إذ سهم المؤلفة والعامل قد سقطا، فإن تولى الإمام فعلى سبعة أصناف وأيًّا ما كان لا يجوز أن يعطى لكل صنف منهم أقل من ثلاثة، ولو أعطى بالتفاوت يجوز إن لم يجد من بعض الأصناف إلا واحد صرف حصة ذلك الصنف إليه ما لم يخرج عن حدّ الاستحقاق، فإن انتهت حاجته وفضل شيء ردّه إلى الباقين. وذهبت الأئمة الثلاثة وبعض من أصحاب الشافعي إلى أنه يجوز أن يصرف الكل الى صنف واحد وإلى شخص واحد منهم.

والقصد من الآية أن الصدقة لا تخرج من هذه الأصناف الثمانية لإيجاب قسمتها عليهم، وعلى هذا أفتى المتأخرون. واختلفوا في نقل الصدقة من بلد إلى موضع آخر مع وجود المستحقين فيه، فكره أكثر العلماء لما روي أن رسول الله عن معاذًا إلى اليمن فقال له: "إنك تأتي قومًا أهل كتاب فادعوهم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله فإنهم إذا أطاعوك لذلك فأعلمهم أن الله فرض عليهم خمس صلوات في اليوم والليلة، فإن أطاعوك فأعلمهم أن الله تعالى افترض عليهم صدقة أموالهم بواحد من أغنيائهم وترد على فقرائهم، فإنهم إن أطاعوك لذلك فإياك وكرائم أموالهم واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينه وبين الله حجاب». واتفقوا مع الكراهية على أنه إذا نقل إلى بلد آخر سقط الفرض عنه إلا ما حكي عن عمر بن عبد العزيز رحمه الله أنه رد صدقة حملت من خراسان إلى الشام إلى مكانها من خراسان ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ ﴾ بالصدقات وكيفية قسمتها ﴿ مَكِيمٌ ﴾ [التّوبة: 60] ويحكم من خراسان ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ ﴾ بالصدقات وكيفية قسمتها ﴿ مَكِيمٌ ﴾ [التّوبة: 60] ويحكم ما يريد من وضع الأشياء في مواضعها.

# ﴿ وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلنَّبِيّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنَّ قُلَ أَذُنُ خَيْرٍ لَّكُمْ مُ اللَّذِينَ وَيُؤْمِنُ لِللَّمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُورٌ وَٱللَّذِينَ يُؤْذُونَ يُؤْدُونَ وَلَكَمْ اللَّهِ لَهُمْ عَذَاجٌ أَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَاجٌ أَلِيمٌ ﴾

وَمِنْهُمُ الّذِينَ يُؤَدُونَ النّبِي عَلَيْ وَيَقُولُونَ هُو اُدُنًّ لِنلت في جماعة من المنافقين كانوا يؤذون النبي على ويقولون ما لا ينبغي في حق النبي على ولا يتحرّى ولا يليق بشأنه، فقال بعضهم: لا تفعلوا فإنّا نبلغه ما يقولون في حق النبي على المعتهم بعضهم: نقول ما شئنا فإذا آتيناه تصدّقنا وأخبرنا بما نقول، فإن محمدًا أذنّ سامعة أصله من أذن يأذن أي سمع يسمع كأنه قيل: نعم (هُو أُدُنّ لكم نِعم الإذن (قُل أُدُنُ سامعة حَيْرٍ لَكَ مُم وراً بالإضافة، أي أذن هو خير الآذان، تصديق لهم بأنه أذن لكن لا على الوجه الذي رموا به بل من حيث إنه يسمع كلام الخير والرحمة والحق (يُؤمِنُ لِلمُؤمِنِينَ وَرَحَمَّةٌ بالله على على خبر مرفوع على قراءة أذن على أنه خبر مبتدأ محذوف. نعم أنه أذن إلا أنه هو خير لكم ورحمة يرحم عليكم بأن يسمع كلامكم في حقه ولا يكشفه بل يسرّه مع سائر أسراركم وباقي أخباركم في مذمته كلامكم في حقه ولا يكشفه بل يسرّه مع سائر أسراركم وباقي أخباركم في مذمته منه ذلك الإيمان، ولا يكشف سرّه يعني يقبل إيمانهم بجهلهم بحالهم، بل هو متوقع، هذا رفقاء بكم ورحماء عليكم قرأ بالجر عطف على (خير منكم) من غير تصريح بكم وفوض أمرهم إلى الله (وَالّذِينَ يُؤذُونَ رَسُولَ اللهِ هُمُ عَذَابُ أَلِمٌ فَهُ اللهِ الله (وَالّذِينَ يُؤذُونَ رَسُولَ اللهِ هُمُ عَذَابُ أَلِمٌ فَا التَوبَة : 16] تصريح بكم وفوض أمرهم إلى الله (وَالّذِينَ يُؤذُونَ رَسُولَ اللهِ هُمُ عَذَابُ أَلِمٌ اللهِ الله الله الله إلى الله وكمال نفاقهم.

### ﴿ يَعْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمُ لِيُرْضُوكُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُۥ آَحَقُ أَن يُرْضُوهُ إِن كُمُ فَوْمِنِينَ ﴿ يَكُمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّالَّاللَّا اللَّا اللَّهُ

فإذا حضروا لديك ﴿ يَعْلِفُونَ بِأَللَهِ لَكُمْ ﴾ معذرةً مما قالوا وظهر للنبي وأصحابه ﴿ لِيُرْشُوكُمْ ﴾ الخطاب للمؤمنين، فرد الله عليهم بما قالوا من المعاذير ﴿ وَاللّهَ وُرَسُولُهُ وَ أَخَقُ أَن يُرْشُوهُ ﴾ أي أحق الإرضاء والاسترضاء بالطاعة بالإخلاص والوفاء الخاص وتوحيد الضمير إشعار بأن إرضاء الحق هو إرضاء رسوله وبالعكس ﴿ إِن كَانُوا مُوْمِنِينَ ﴾ [التوبة: 62].

#### ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنْهُ مَن يُحَادِدِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَأَنْ لَهُ اللَّهَ خَلِدًا فِيهَا ذَلِكَ الْخِرْيُ الْعَظِيمُ ﴿ اللَّهِ مَا ذَلِكَ الْخِرْيُ الْعَظِيمُ ﴿ اللَّهِ مَا ذَلِكَ الْخِرْيُ الْعَظِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ

﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ أَي إنسان، وقرأ بالخطاب ﴿ مَن يُحَادِدِ اللهَ وَرَسُولُهُ ﴾ ويخالفه ويشاققه فإنه من المحاددة على وزن المفاعلة من الحدّ كالمشاقة من الشقاق، والشقاق هو كثرة الخلاف وشدّة المخالفة كما ورد في الحديث: «كثرة الوفاق نفاق، وكثرة الخلاف شقاق»، ﴿ فَأَتَ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدًا فِيها ﴾ على حذف الخبر أي فحق أنَّ له نار جهنم.

قيل معناه: فله، وتكرار إن لتوكيد أنه، ويجوز أن يكون معطوفًا على أنه جواب من محذوف تقديره: ألم تعلموا أنه من يحادد الله ورسوله فإن له نار جهنم (ذَلِكُ البحزاء الجهنمي هو ﴿ ٱلْخِزْكُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: 63] والإهلاك اللازم، والإهلاك التامَّة، والوقيحة العامَّة.

## ﴿ يَحَذَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنَيِّتُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اللهِ عَلَيْهِمْ مَا تَحْذَرُونَ ﴿ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا تَحْذَرُونَ ﴿ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا تَحْذَرُونَ ﴿ اللهُ عَلَيْهِمْ مَا تَحْذَرُونَ ﴾

(يَحَدَّرُ الْمُنَافِقُونَ أَن تُنزَّلَ عَلَيْهِم ) أي على المؤمنين الموافقين (سُورَةً ) من السور القرآنية بواسطة الرّسول (نُنبِّنُهُم ) وتخبرهم (بِمَا فِي قُلُوبِم ) [التّوبة: 64] أي في قلوب المنافقين، يعني ذلك أن تلك السورة النازلة يُخبر المؤمنين أي في قلوب المنافقين كيت وكيت ويذيع أسرارهم التي يخفيها عنهم (قُلِ ) يا محمد في تفصيح المنافقين (استهزَوُوا إن الله عُمْنِ ) ومُظهر ومُنزل من اللوح المحفوظ (مَّا تَعَدَرُون ) [التّوبة: 64] من إنزال الرسول أو تحذرون إظهار مساوئهم واشتهار فضائحهم.

نزلت في إثنا عشر رجلًا من المنافقين وقفوا على العقبة لقصد رسول الله على الما رجعوا من غزوة تبوك ليفتكوا به إذ علاها ومعهم رجل مسلم يخيفهم شأنه في ليلة مظلمة، فأخبر جبرائيل رسول الله لما قدَّروه وأمره أن يرسل إليهم من يضرب وجوه رواحلهم وعمار وياسر يقودان برسول الله تعالى، وحذيفة يسوق به وجوه رواحلهم فضربها حتَّى نجاهم، فلما نزل الحذيفة قال: مَن عرفت من القوم؟ قال: لم أعرف منهم أحدًا. فقال النبي ﷺ: كان فلان وفلان حتَّى عدّهم كلّهم.

## ﴿ وَلَهِ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَلَهِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَنْتُمُ قَدْتُهُ نِهُ وَنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ عَنْتُمُ قَدْتُهُ نِهُ وَنَ اللَّهِ عَرْسُولِهِ عَنْتُمُ قَدْتُهُ فِي وَرَسُولِهِ عَنْتُمُ فَاللَّهُ عَنْتُهُ فِي وَرَسُولِهِ عَنْتُمُ فَا لَا اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا ا

(وَلَبِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُكَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ النَّرلت في ثلاثة نفر من المنافقين، اثنان يستهزآن بالقرآن والرسول والثالث يضحك قائلين بأنَّ محمدًا يزعم أنه يغلب الرُّوم ويفتح مدائنهم، فأطلع الله نبيّه فقال عليه السلام: احبسوا على الرّكب، فدعاهم فقال لهم: قلتم كذا وكذا، فقالوا: إنَّا كنا نخوض ونلعب لقطع الطريق علينا. قال ابن عمر رضي الله عنه: لقد رأيت عبد الله بن أبي سلول يسري قدام النبي وينكب الحجارة وهو يقول: إنا كنَّا نخوض ونلعب (قُلُ يا محمد ﴿ أَبِاللهِ وَالنَّهِ وَ وَرَسُولِهِ عَنَمُ نَسُمُ إِنُونَ ﴾ [التوبة: 65] مقسِمًا بالله وبآياته كنتم تستهزؤون.

### ﴿ لَا تَعْنَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَنِكُو ۚ إِن نَعْفُ عَن طَآيِفَةِ مِنكُمْ لَا تَعْنَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَنِكُو ۚ إِن نَعْفُ عَن طَآيِفَةً بِأَنْهُمْ كَانُواْ مُجْرِمِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ لَا تَعَنَذِرُوا ۚ فَدَ كَفَرَتُم بَعَدَ إِيمَنِكُو ۗ بِما أَظهرتم الكفر بعد إظهاركم الإيمان ﴿ إِن نَعْفُ عَن طَآبِفَةٍ ﴾ ونتُب عن طائفة يعني واحد ﴿ مِنكُم نُعُذِبُ طَآبِفَةٌ ﴾ وواحدًا منكم ﴿ يِأَنَّهُم صَحَانُوا بُحْرِمِينَ ﴾ [التوبة: 66] بالاستهزاء، فالذي عفى عنه من الرجال الثلاثة المذكور هو الذي كان يضحك، فإنه تاب وقبل الله توبته قائلًا: اللهم اني لا أزال أسمع آية تُقرأ فتقشعر منها الجلود وتحتُ منها القلوب، اللهم وفاتى قتلًا في سبيلك.

# ﴿ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعَضُهُ مِ مِّنَ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِٱلْمُنكِرِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمُّ نَسُواْ ٱللَّهَ فَنَسِيَهُمُّ إِنَّ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمُّ نَسُواْ ٱللَّهَ فَنَسِيَهُمُّ إِنَّ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمُّ فَسُواْ ٱللَّهَ فَنَسِيَهُمُّ إِنَّ وَيَقْبِضُونَ أَيْنَا اللَّهُ فَنَسِيَهُمُّ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ فَاللْمُوالِلَّالَا لَلْمُلْلِمُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّهُ فَاللَّه

﴿ ٱلْمُنَافِقُونَ وَٱلْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُم ﴾ نشأ وظهر ﴿ مِنْ بَعْضِ ﴾ كأنهم شخص واحد في أمر النفاق ﴿ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُعْرُوفِ ﴾ أمر النفاق ﴿ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُعْرُوفِ ﴾ والمعصية والنفاق ﴿ وَيَنْهُونَ عَنِ ٱلْمُعْرُوفِ ﴾ والإيمان والطاعة والوفاق ﴿ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُم ﴾ ويمسكونها عن الصدقة والإنفاق في سبيل الله ، وانصرفوا عن الخيرات بالجمعية والإنفاق ، فلا يبسطونها على الخير بالوفاق ﴿ نَسُوا ٱللّهَ فَنَسِيَهُم ﴾ أي تركوا طاعة الله وطاعة رسوله فترك الله إيّاهم

على الكفر والعصيان ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَافِقِينَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ [التّوبَة: 67] الخارجون عن طاعة الله إلى المعصية والكفر وإخفائه.

# ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُنْقِيمٌ ﴿ إِنَّا لَهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُنْقِيمٌ ﴿ إِنَّا اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُنْقِيمٌ ﴿ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَذَابٌ مُنْقِيمٌ ﴿ إِنَّا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عِلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَالِكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

(وَعَدَ اللهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَارَ ﴾ من المشركين وأهل الكتاب (نار جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا هِي حَسَبُهُمُ ﴾ وكافيهم عذابًا وجزاءً على كفرهم (وَلَعَنَهُمُ ﴾ وطردهم (اللهُ على كفرهم من رحمته ووفور رأفته ودرور نعمته وكمال مغفرته (وَلَهُمُ ) في لعنهم وطردهم (عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ [التوبة: 68] دائم غير زائل عنهم طرفة عين، فهؤلاء المنافقون فعلوا من أمر المعصية والنفاق.

﴿ كَالَذِينَ مِن قَبْلِكُمْ كَانُواْ أَشَدَ مِنكُمْ قُوَّةً وَأَكْثَرَ أَمُولُا وَأَوْلَا وَأَوْلَا وَأَوْلَا وَأَوْلَا وَأَوْلَا وَأَوْلَا فَاسْتَمْتَعُواْ بِخَلَقِهِمْ فَأَسْتَمْتَعُمْ بِخَلَقِكُمْ كَالَذِى خَاضُوٓا أَوْلَتِهِكَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ بِخَلَقِهِمْ وَخُضَّتُمْ كَالَّذِى خَاضُوٓا أَوْلَتِهِكَ كَيْمُونَ أَوْلَتِهِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْلَاخِرَةً وَأُولَتِهِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ اللهِ عَلَى اللَّهُ الْعَلَامِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

والمنافقين (كَالَّذِينَ) أصرُّوا على الكفر والعصيان (مِن قَبْلِكُمُ) وفعلوا ما فعل الله بهم ما فعل من اللّعن والطرد وإنزال العذاب (كَانُوَا أَشَدَ مِنكُمُ قُونًا) وبطشًا ومنعة وقدرةً (وَأَكْثَرَ أَمْوَلًا وَأَوْلَدُا) وأوفر جدالًا وعِنادًا (فَاسْتَمْتُعُوا) وبطشًا ومنعة وقدرةً (وَأَكْثَرَ أَمْوَلًا وَأَوْلَدُا) وأوفر جدالًا وعِنادًا (فَاسْتَمْتُعُوا) وتمتَّعوا وأنفقوا (عِنَلَقِهِمُ وسهامكم ونصيبكم من الدنيا وحطامِها بإشباع الشهوات واستيفاء الحظوظ واللّذات ورضوانها عوضًا عن الآخرة (فَاسْتَمْتُمُ الشَمْتَةُمُ اللّغِرَدُ) كانوا (مِن قَبْلِكُم عِنَلَقِهُمُ وتقلّدتم إيّاهم وسلكتم اسم سبيلهم (وَخُصْتُمُ في الباطل والكذب عِنَلَقِهِمُ وتكذيب رسوله والاستهزاء بالمؤمنين وكتاب الله (كَالَذِي خَاصُواً) على الله وتكذيب رسوله والاستهزاء بالمؤمنين وكتاب الله (كَالَذِي خَاصُواً) [التوبَة: 69] فيما ذكر. قيل: الذي هنا بمعنى الذين كما مرّ في قوله تعالى: اللّذي أَنَاكُ فَمَا اللّهُ بِنُورِهِمُ [البقرة: 71] اللّه، (أُولَيَكُ الذين (حَبِطَتُ أَعْمَلُهُمْ فِي اللّهُ يَنُورِهِمُ اللهُ بِنُورِهِمُ اللهُ والكذب وأَولَتِكَ هُمُ النَحْسِرُونَ التّوبَة: 69] على فقدان سعادة الدارين ونسيان وأفعالهم (وأُولَتِكَ هُمُ الخَورُنَ التّوبَة: 69] على فقدان سعادة الدارين ونسيان ونسيان

دولة النّشأتين، الحاضرون السعادات على استيفاء اللّذات والاستعلاء على تعاطى الشهوات.

قال حذيفة: المنافقون الذين فيكم اليوم أسرّوا وأصرُّوا وأضرُّ من الذين في عهد رسول الله على المنافقون الذين نفاقهم وهم يعدونهم في الظاهر من المسلمين.

#### إشارة وتأويل

(إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ [التوبة: 60] أي فضلات أجناس العلوم وفضائل الأحكام الدينية والأعلام اليقينيّة، وزكوات نقود الأحوال والمقامات والمكاشفات والحالات الجمعية لمستحقي أعيان الأدوار المربعة وفقراء الأكوار الأربعة الإفرادية دون الدورات، وهم ثمانية أصناف: أربعة الأدوار النورية الجمالية، وأربعة الأكوار الظليّة الجلالية الإفرادية دون الدورات الجمعية، إذ الفقراء مما هو لازم لأعيان الأدوار النورية والأكوان الظليّة الإفرادية، والفناء دائم للدورة الجمعية.

واعلم أن العلم الإلهي والحاكم الربّاني نوعان، أحدهما: ما يتعلّق بذاته بأنحاء ووجوه لا يتناهى بعنوان ذاتي وعنفوان غيبي. والثاني: ما يتعلّق بهذه العلوم بالوجوه المذكورة. ولا خفاء أن هذا العلم فاضل على تلك العلوم في المرتبة الثانية، وهذا العلم الفاضل أصل الأعيان النورية الجمالية والأكوان الجلالية، ويصرف هذا العلم الفاضل والمال الزائد أولًا على فقراء مرتبة العلميّة لأنهم لا مال لهم أصلًا، بل لا شيء لهم من مال العلم بالعلم وإدراك الإدراك، وشعور الشعور، ومن مال الوجود العيني الغيبي والشهادي، سوى تلك الشؤونات. والوجوه الغيبية القائمة بالذات وهذه الوجوه ليست أمور التجارة إذ نصل فيها فلا زكاة فيها، بخلاف هذا العلم الثاني الفاضل فإنه يصرف على فقرء الأعيان النورية والأكوان الظليّة للفقراء أي محتاجي الأعيان الدورية العضمى الجمالية والمساكين أن الأعيان الدورية الكبرى النورية والعاملين أي أعيان الدورة الوسطى النورية، والمؤلفة قلوبهم أعيان الدورة الصغرى النورية، وفي الرقاب أي محتاجي الأكوان في الكورة العظمى الظليّة الجلالية.

وإنما عدل من لام الاختصاص إلى في الظرفية إشعارًا بأن أصل الأكوان الكورية هي القابليات البعيدة في الأدوار الأربعة الأصلية: الأحوال الجمالية، والحالات الكمالية، والاستعدادات الذاتيَّة السارية في أعيان المراتب الكونية القريبة بالفعل الأدوار النورية الفرعية الحالات العينية والمقالات القلبية والمعارف الإلهيَّة، والعلوم الحقيقية. والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل، إشارة إلى الأصناف الباقية من الأكوان الظليّة. وهذه الصدقات المتبرعة تصرف على فقراء الأعيان النورية التي هم أهل الإسلام أولًا وبالأصالة، ثم على محتاجي الأكوان الظليّة التي هم أهل الكتاب، والله عليم بأحوال الأعيان الجمالية النورية، حكيم على الأكوان الجلالية وباقي الآيات من هذه العشرة.

#### تفسير

 ما تشاء؟ قال: إنك حي، فقال: نعم والحمد لله، قال: فمن هؤلاء النفر الذين معك؟ قال: ملائكة ربّي، قال: تقدر أن تخرج؟ قال: نعم. فانفرج الجحيم فخرج علي قل وقد زاده الله جمالًا ونورًا قال نمرود: إنك لكريم على ربّك، قال كذلك لمن أطاعه، قال: أتراني إن أتقرّب إلى ربّك بقربان يقبله مني؟ قال: إنما يتقبّل الله من المتقين. فذبح أربعة آلاف كبش فأكل الناس منها حتّى أكل منها الطير والسّباع في الأرض والهوام. ثم قال: يا إبراهيم أرني جند ربّك الذين يهدوني بهم، قال إبراهيم: أوه أضعف جندك، فنزلت سحابة فقال إبراهيم: في هذه جند ربّي، فقال إبراهيم: فانتشر فيها بعوض فما برح حتّى أراه عظام أصحابه يلوح وعظام خيلهم. ثم وقعت في شفته السفلى فصاح حتّى مرّ بها فغبطت فارتفعت البعوضة إلى شفته العليا فاستعاب فغبطت فدخلت في منخره فما كان بهذا ليلًا ولا نهارًا، كان يضرب رأسه بمضربة من حديد، فأقام في ذلك أربعمائة سنة.

وخرج إبراهيم مهاجرًا إلى أرض الشام، فلما عبر الفرات حرَّف كلامه من السّريانية فصار عبرانية، فبها نزلت التوراة والإنجيل وصحف إبراهيم وموسى عليهم السلام، والزّبور كلام النبيين من يومئذ، وذكر في سورة العنكبوت فآمن له لوط، يريد فصدّق به لوط وقال: إني ذاهب إلى ربّي معك، وهو ابن أخيه.

﴿ وَأَصْحَابِ مَدِّينَ ﴾ [التوبة: 70] يريد شعيب بن نونه بن مدين بن إبراهيم وأصحابه من وُلد إسماعيل ابنه، وهم الذين ذكر حيث قال: ﴿ كُذَّبَ أَصَحَابُ أَنَيْكَةِ المُرْسِلِينَ ﴿ اللهِ إِذَ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبُ ﴾ [الشعراء: الآيتان 176، 177] ليس فيها أخوهم لأنهم ليسوا من بني ابنه. وذكر بعض أهل العلم أنهم أخواله وهم خدّام. والأيكة شجر الدوم وقراهم شعيب وبدو عروقًا أصحاب هؤلاء عذب يوم الظلّة وذلك أنهم أصابهم سموم شديدة في بيوتهم فخرجوا إلى شجر الدوم ليستظلُّوا فصبّ الله عليهم نارًا. فأما قوله: فإنهم أخذتهم الرجفة فأصبحوا في دارهم جاثمين يريد مثل جامدين أجسادًا بلا أرواح.

﴿ وَٱلْمُؤْقِكَ فِي يَرِيدُ الْكَلْبَةِ مِن قُومُ لُوطٌ ﴿ أَنَهُمُ رُسُلُهُم ﴾ لوط وحده ﴿ إِلَّهُ يَنْكُ فِي يَرِيدُ ما شَرِّع الله من دينه وحد من حدوده، وما فرض من فرائضه ﴿ فِلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكُو وَيُقْمِدُنَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ عَنِ الْمُنكُو وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَاللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنِينًا حَكِيمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَنِينًا حَكِيمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَنِينًا حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَنِينًا حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِينًا حَكِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِينًا اللَّهُ عَنِينًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِينًا اللَّهُ اللْمُوالِلْمُوالِمُ اللْمُولَالَةُ اللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولَ

(وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَةُ) يريد المصدِّقين والمصدِّقات، يريد الله ورسوله وجميع أنبيائه وما أعدَّ الله من الثواب والعذاب (بَعْمُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْنِ ) يريد في الرحمة والمحبة (يَأْمُرُونَ بِالله من الثواب والعذاب (بَعْمُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْنِ ) يريد في الرحمة والمحبة (يَأْمُرُونَ بِأنه لا إله إلا الله (وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنكُونَ ) عن الشرك بالله، وأنه لا ندّ له ولا صاحبة ولا ولد (وَيُقِيمُونَ الصَّلَوةَ وَيُؤَتُّونَ الرَّكُوةَ ) مخافة ربّهم وما أعدّ لمن استكبر عن عبادته، مقرِّين لله بالربوبية، ويزيدون بذلك عليهم إن فعلوا أثابهم وإن عصوا عاقبهم لا يعدلون بالله شيئًا (ويُطِيعُونَ اللهَ وَرَسُولَهُمُّ ) يريد فيما فرض عليهم وفيما نهاهم (أَوْلَيْكَ سَيَرَمُهُمُ اللهُ ) يريد وجبت محبتي ورحمتي (إنَّ اللهَ عَزِيزُ حَكِيمً ) [التوبة: 71] يريد منيعًا في ملكه، حكيمًا في خلقه، حيث حكم لأوليائه المحبة والرحمة، وحكم لأعدائه بالعذاب والبغضة.

﴿ وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجَرِى مِن تَعَلِّهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِى جَنَّتِ عَدْنٍ وَرِضْوَنُ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿ آَنِهُ ﴾

(وَعَدَ اللهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَةِ) يريد المصدِّقين والمصدِّقات بما جاء به محمد ﷺ والنبيُّون (جَنَّةِ بَجْرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِينَ فِيهَآ) هذا ما لا يوصف لما فيها من النعيم والسرور (وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةٌ) يريد قصور الزبرجد والياقوت، يفوح طيبها من مسيرة خمسمائة عام (في جَنَّةِ عَدْنُ وهي صفة الجنة وسقفها عرش الرحمٰن (وَيضُوَنُ مِّنَ اللهِ ) يريد رضوانًا ثواب الله ورضى الله عنهم (أكبر) يريد أعظم مما يوصف (ذَلِكَ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ [التوبة: 72] السبق وكل شيء خلقه عظيم فلا أعظم منه.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَلَهُمْ وَيَثْمَ الْمُصِيرُ اللَّهِ اللَّهِمَ وَمِأْوَلَهُمْ الْمُصِيرُ اللَّهَا اللَّهِمَ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلْمُ عَلَيْهِمْ عَلِي مُعَلَّا عَلَي

﴿ يَكَأَيُّهُ النِّي جَهِدِ الصَّفَارَ وَالمُنفِقِينَ ﴾ بالسيوف والرماح والنبل بالقتل والجراح في الليل والصباح، يريد شدة الاشتهار، فإن الذكر والموعظة ينفع

المؤمنين لأنهم يزدادوا إيمانًا (وَأَغُلُظُ عَلَيْهِمْ وَمَأُولُهُمْ) يريد المنافقين والمشركين (جَهَنَّمُ وَيِشَنَ المَهِيرُ) [التوبة: 73] ويحلفون بالله ما قالوا إن الجلاس بن سويد بن صامت كان في غزوة تبوك، فذكر رسول الله على بعض من تخلف ورجع سويد إلى رحله وفيه ابن امرأته عمر بن سعيد كان حديث السن، فذكر سويد بعض حديث النبي على فقال: والله لئن كان ما يقول محمد في أصحابه حقًا فنحن أشر من الحمير، فقال عمر في نفسه: لئن سكت عن ربيبتي لقد خنت الله ورسوله وأخبرت ولئن أجبت ربيبتي لقد أديت الأمانة إلى الله ورسوله، والله لأؤدين الأمانة إلى الله ورسوله، فقال: والله إنما يقول رسول الله الحق وإنك لأشر من الحمار، فوثب إليه وقد تناوله فهرب منه حتَّى أتى النبي على فأخبره، فأرسل رسول الله على فلما أتاه حلف بالله أنه ما قال، فقبل علانيته ووكل سريرته إلى الله كذلك يفعل بمن حلف، فوجد عمر في نفسه وجدًا شديدًا واغتم غمًا شديدًا وأقبل يقول: يا ربّ نبيّك صدَّق عدوًك وكذّبني، فأنزل الله من ساعته الوحي في اليوم.

﴿ يَعْلِفُونَ بِاللّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدُ قَالُواْ كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَكَفَرُواْ بَعْدَ إِسْلَكِهِمْ وَهَمُّواْ بِمَا لَمْ يَنَالُواْ وَمَا نَقَمُواْ إِلّا أَنَ أَغْنَىٰهُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ, مِن فَضْلِهِ فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا لَمُكُمُّ وَإِن يَتَوَلَّواْ يُعَذِّبُهُمُ اللّهُ عَذَابًا ألِيمًا فِي فَضْلِهِ فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا لَمُكُمُّ وَإِن يَتَوَلَّواْ يُعَذِّبُهُمُ اللّهُ عَذَابًا ألِيمًا فِي اللّهُ فَيْ وَلِا نَصِيرٍ ﴿ إِنَّ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللللللللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللل

(يَعْلِفُونَ بِاللّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدْ قَالُواْ كَلِمَةَ ٱلْكُفّرِ وَكَفَرُواْ بَعْدَ إِسْلَيْهِمْ وَهَمُواْ بِمَا لَهُ يَنَالُواْ ) أو قد كان حلف الجلاس بن سويد ليقبلن عمرًا. قال الله: (وَمَا نَقَمُواً) يريد من نبي الله شيئًا (إِلّا أَنَ أَغْنَنهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَلِوْ ) يريد مما كان غنموا حتَّى صارت لهم العقل والأموال من العير والحيوان (فَإِن يَتُوبُواْ يَكُ خَيْرًا لَمُمُ أَلَهُ قَد الله وعند رسول الله على والله قد فأرسل رسول الله على فأتاه قال: أليس قد حلفت بك لم يقل، قال: بلى والله قد قلت وأنا أستغفر الله وأتوب إليه فازداد عند الله وعند رسوله محبة وازداد رتبة له وإكرامًا وكان من خيار شبّان الأنصار (وَإِن يَتَوَلَّواْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللّهُ عَذَابًا) شديد وعقابًا وإليمًا وكان من خيار شبّان الأنصار (وَإِن يَتَوَلَّواْ يُعَذِّبُهُمُ ٱلللهُ عَذَابًا) شديد وعقابًا ولي الدُّنيَا وَالْآخِرَةِ وَمَا لَمُمْ فِي ٱلأَرْضِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ [التّوبَة: 74] يريد من نبي يتولاهم ولا أحد من الأنصار، ولا يعذّبهم ولا ينصرهم من عدو يقاتلهم.

### ﴿ ﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدَ ٱللَّهَ لَـ إِنْ ءَاتَلْنَا مِن فَضَّلِهِ ۽ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ وَلَنَكُونَنَّ وَلَنَكُونَنَّ وَلَنَكُونَنَّ وَلَنَكُونَنَّ وَلَنَكُونَنَّ وَلَنَكُونَنَ مِن الصَّلِحِينَ (فَ ﴾

﴿ وَمِنْهُم مَّنْ عَهَدَ ٱللَّهَ لَهِ مَا تَنْنَا مِن فَضْلِهِ النَصَّدَقَنَ ﴾ وهو ثعلب بن حاطب قد شهد بدرًا، وكان مسكينًا فعاهد الله لئن وسع الله عليه وأفضل ليتصدقن وليحجن، فوسع الله عليه ﴿ وَلَنَكُونَنَ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [التّوبَة: 75] يريد الحج.

#### ﴿ فَلَمَّا ٓ ءَاتَنَهُم مِّن فَضَّلِهِ ، بَخِلُوا بِهِ ، وَتَوَلُّوا وَّهُم مُّعْرِضُونَ ﴿ ﴾

### ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ يَلْقَوْنَهُۥ بِمَاۤ أَخْلَفُواْ ٱللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَفَاعُقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي كَلْوَبُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ وَبِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ فَأَعْقَبُهُمْ ﴾ يريد أعقبه ﴿ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ ﴾ يريد حتَّى تاب ﴿ بِمَا أَخْلَفُوا أَللّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ ﴾ [التّوبَة: 77].

### ﴿ أَلَوْ يَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ وَنَجُونِهُمْ وَأَنَ اللَّهَ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ عَلَـٰمُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰمُ اللَّهُ اللّ

﴿ أَلَوْ يَعْلَمُواْ أَنَ اللَّهَ يَعْلَمُ سِرَّهُمْ ﴾ يريد ضمائرهم وما كان قبل أن يكون في قلوبهم ﴿ وَنَجْوَنَهُمْ ﴾ بعضهم لبعض ﴿ وَأَنَ اللَّهَ عَلَىٰمُ الْغُيُوبِ ﴾ [التّوبَة: 78] يريد علم غيبهم وما يكون قبل أن يكون.

# ﴿ ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِعِينَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِ ٱلصَّدَقَاتِ وَٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهْدَهُمْ فَيَسَّخُرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ ٱللَّهُ مِنْهُمْ وَلَمُمْ وَلَمُمْ عَدَابُ ٱلِيمُ الْآلِيمُ اللَّهُ الْآلِيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ ٱلْمُطَّوِعِينَ ﴾ أي الذين يغيبون ويطعنون المطوعين المنقادين والمسلمين ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ فِ ٱلصَّدَقَاتِ ﴾ يريد عبد الله بن أبي سلول المطوعين من المؤمنين يريد عمر بن الخطاب وعبد الرحمن بن عوف وتصدّقوا واغتابوا في غزاة تبوك بمال كثير فأمرهم وأغناهم ﴿ وَٱلَذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلَّا جُهَدَهُمْ ﴾ [التوبَة: 79] وهو

سهل بن رافع، وهو الذي كان آجر نفسه ليلة إلى الصبح يسقي كل من الأنصار فأخذ أجرته فجعل نصفها لله وتصدّق بها لوجه الله، والنصف لعياله، فأمره وقال: هؤلاء لهم مال كثير تصدّقوا به وهو الذي آجر نفسه ليلة إلى الصبح فأخذ أجرته فتصدّق بها على أهل الصفة فرآها محمدًا ﴿فَيسَّخُرُونَ مِنْهُمٌ سَخِرَ اللّهُ مِنْهُمٌ حيث جازوا إلى النار ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: 79] يريد وجعًا لا يقطع إليه أبدًا.

هذا ﴿ أَلَمْ يَأْتِهِمْ نَبَأُ اللَّينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ أقول بأنهم عصوا رسلنا وخالفوا أمرنا فأهلكناهم بذنوبهم وهم قوم نوح أهلكوا بالطوفان، وعاد عصوا أمر نبيهم هود فأهلكوا بريح صرصر فأهلكوا بمخالفتهم أمر نبيهم صالح بالرجفة، وقوم إبراهيم هلكوا بنفي النعم وتسليط البعوضة، وأصحاب مدين بعث الله فيهم شعيب فعصوا فأهلكوا بعذاب يوم الظلّة، والمؤتفكات المنقلبات التي جعلت عاليها سافلها، وهم قوم لوط فعصوا فأهلكهم الله.

أتتهم رسلهم بالبينات الواضحة والآيات الصحيحة فكذّبوه فاحذروا يا أهل النفاق ومعاشر الكفار والشقاق تعجيل النقمة والعذاب وتنزيل البلاء والعقاب قبل الوقت، فما كان الله ليظلمهم بأن يهلكهم بلا جرم وخيانة ولكن كانوا بالجروم المذكورة والمعاصي المزبورة ﴿أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [التّوبَة: 70] فاستحقوا العقاب في الدنيا والعذاب في العقبي.

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُمُ أَوْلِياآءُ بَعْضُ في الدين والملَّة بالنصر والإمداد والمعونة، وإنفاق النصح بالكلمات الحقّة ﴿ يَأْمُرُونَ عِلَامَوْنَ عَنِ اللَّيمان والطاعة وبالإحسان وإنشاء الخيرات، وإفشاء المبرّات ﴿ وَيَنْهُونَ عَنِ المُنكرِ ﴾ عن الشرك والمعاصي والكذب والإفك والرياء والقتل والسفك وغير ذلك من الكبائر التي لا تعرف في شريعة وسنَّة سنيَّة. فأما المعروف والمقارنة معروف وبالمناسبة والمقابلة موصوف ﴿ وَيُقِيمُونَ الصَّلُوةَ ﴾ المكتوبة، وهي خمسة ﴿ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ ﴾ المفروضة والصدقة الواجبة المعروضة ﴿ وَيُطِيعُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُمُ ﴾ [التوبة: 17] في سائر الأحكام الدينية كالصوم والجهاد.

وقال النبي عليه السلام: «الإسلام ثمانية أسهم، سهم الإسلام، وسهم الصلاة، وسهم الزكاة، وسهم الحج، وسهم الجهاد، وسهم صوم رمضان، والأمر بالمعروف سهم، والنهي عن المنكر سهم، وقد خاب مَن لا سهم له». أولئك الذين استعانوا هذه السهام واستوفوا هذه الأمور العظام سيرحمهم الله ﴿إِنَّ

الله عَزِيزُ حَكِيمٌ عالب على كلّ شيء، لا يمتنع عليه ما يريده ولا ما أراد أن يعيده، ويضع الأشياء في موضعها بعدما علم حقائقها وأحوالها وسوابقها ولواحقها ولوازمها الذاتيَّة والعرضية على ما بنى عليه في نفس الأمر.

(وَعَدَ اللهُ المُؤْمِنِينَ وَالمُؤْمِنِينَ امتنانًا وجزاء صرفًا وكفاء، كلَّا وبعضًا، سماءً وأرضًا (جَنَّتِ بَحِّى مِن تَعَيِّهَا ٱلأَخْرُ خَلِدِينَ فِيهَا ومساكن طيبة تستطيب بها النفس أو يطيب فيها ويهنأ العيش. وفي الخبر أنها من اللؤلؤ والزبرجد والياقوت الأخضر (في جَنَّتِ عَدَّنُ ) أي بساتين خلد ودار إقامة مؤبد. يقال: عدن بالمكان إذا أقام فيه. عن ابن مسعود: هي بطنان الجنة ووسطها. قال النبي عليه السلام: «جنات عدن دار الله التي لم ترها عين ولم تخطر على قلب بشر، ولا يسكنها غير ثلاثة: النبيُّون والصدِّيقون والشهداء، ويقول الله: طوبي لمن دخلك». روي أن في الجنة قصرًا يقال له عدن، حوله البروج والمروج، له خمسة آلاف باب لا يدخله إلا نبي أو صدِّيق أو شهداء.

وقال أيضًا: «جنات عدن في السماء العليا لا يدخلها إلا نبي أو صديق أو شهداء أو إمام عدل أو محكم في نفسه مخيّر بين الشرك والإيمان فيختار الإيمان على الشرك فيفعل». قال أيضًا عليه السلام: «جنات الفردوس أربع: ثنتان من ذهب حليها وأبنيتها وما فيها، وثنتان من فضة مثله، وليس بين القوم وبين أن ينظر إلى ربّه أو إلى ربّهم إلا رداء الكبرياء على وجه في جنة عدن».

قيل: عدن نهر في الجنة جناته على ضفتيه. وقال جماعة: عدن أعلى درجة في الجنة وفيها عين التسنيم والجنان حولها محدقة بها، وهي مغطاة من حين خلقها الله حتَّى ينزلها أهلها الأنبياء والشهداء والصدِّيقون والصالحون ومَن شاء الله. وفيها قصور الدُّر والياقوت والذهب فيهبّ ريح طيبة من تحت العرش فيدخل عليه كُثبان المسك الأذفر.

واعلم أن هذه الجنات المختلفة إنما هي بالنظر إلى اختلاف أوصاف جنة عدن، وفيها جهات متفاوتة ولها نعوت وحالات متغايرة، فيكون من مانعية الخلو لا الجمع (وَيضَونُ مِن اللهِ أَكَبُرُ [التّوبَة: 72] أي يكون رضاء الحق عنهم أكبر من ذلك الرضوان أو من جميع ما تقدَّم ذلك، أي رضوان الله هو الفوز العظيم مبدأ كل سعادة ومنشأ تمام فوز وكرامة، والمؤدي إلى نيل الوصول والظفر إلى لقاء الله، والتصبُّر بوجه الله الذي هو أعلى المقاصد. وعنه عليه

السلام: «إن الله يقول لأهل الجنة: هل رضيتم، فيقولون: ما لنا لا نرضى وقد أعطيتنا ما لم تعطه أحدًا من خلقك. فيقول: أفلا أعطيكم أفضل من ذلك؟ فيقولون: ربّنا وأيّ شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: أتجلّى عليكم فلا أسخط عليكم بعده أبدًا».

(يَتَأَيُّهَا النَّيِّ جَهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَفِقِينَ ) بالسيف والرماح والنبل، بالحجج والبراهين وحسن النظر والبيان، وبعد ذلك (وَاَغْلُظْ عَلَيْهِمُ ) [التوبة: 73] في الجهاد بين المذكورين، فإن لم يستطع فيغلبه. وإظهار الكرامة والبغضاء والتبرئ منه. وقيل: بإقامة الحدود عليهم (أَدَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةُ وَحَدِلْهُم بِاللَّهِ مِنْ أَحْسَنُ اللَّهُ وَمَا النحل: 125] (وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِثْسَ الْمَصِيرُ) [التوبة: 73] جهنم.

فقال: إنه سيأتيكم إنسان فينظر إليكم بعيني شيطان، فإذا جاء فلا تكلموه. فلم فقال: إنه سيأتيكم إنسان فينظر إليكم بعيني شيطان، فإذا جاء فلا تكلموه. فلم يلبثوا أن طلع رجل أزرق، فدعاه رسول الله فقال: علام تشتمني أنت وأصحابك، فانطلق الرجل فجاء بأصحابه فحلفوا بالله أنهم ما قالوا. قال بعضهم: نزلت في جلاس بن سويد حيث قال: ولئن كان محمدًا صادقًا لنحن أشر من الحمير، فسمعه عامر بن قيس فقال: إن محمدًا لصادق وأنتم أشر من الحمير. فلما بلغ رسول الله وأنكر جلاس فأمر رسول الله والله العظيم أنه ما قال ما قيل وجلاس فقام الجلاس عند المنبر بعد العصر فحلف بالله العظيم أنه ما قال ما قيل في حقّه. ثم قام عامر يحلف بالله الذي لا إله إلا هو لقد قاله وما كذبت عليه. ثم رسول الله: آمين. فنزل جبرائيل قبل أن يتفرق المجلس هذه الآية: (فإن يَتُوبُوا رسول الله: آمين. فنزل جبرائيل قبل أن يتفرق المجلس هذه الآية: (فإن يَتُوبُوا صدق عامر فيما قال، ثم تاب فحسنت توبته.

(وَلَقَدْ قَالُواْ كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَكَفَرُواْ بَعْدَ إِسْلَمِهِمُ التّوبَة: 74] أي أظهروا الكفر بعد إظهار الإسلام وكلمة الكفر هي سبّ النبي ﷺ أو قول الجلاس المذكور، أو قول المنافقين: (لَهِن رَّجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَرُّ مِنْهَا الْأَذَلُ ) [المنافقون: 8] كما سيأتي بقيّة هذه القصة (وَهَمُواْ بِمَا لَمْ يَنَالُواْ ) [التّوبَة: 74] من قبل الرسول وهو خمسة عشر رجلًا منهم يوافقوا عند مرجعه من تبوك أن يدفعوه من مراحله إلى الوادي إذ تنقسم العقبة بالليل فأخذ عمار بن ياسر بحطام راحلته وحذيفة يسوقها

فقال: إليكم يا أعداء الله، فهربوا وما نقموا وما أنكروا وما وجدوا مناقمتهم إِلَا أَنْ أَغْنَنهُمُ اللهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ إن مولى الجلاس قتل فأمر رسول الله ﷺ بديته إثنى عشر ألفًا فاستغنى.

قيل: كانوا قبل قدوم النبي عَيَّةُ المدينة في ضنك العيش، فلما قدم المدينة استغنوا ﴿فَإِن يَتُوبُوا ﴾ من النفاق والكفر ﴿يَكُ ﴾ ذلك العدول عن الكفر وعن النفاق والتوبة ﴿فَيْرًا لَمُمَّ وَإِن يَتَوَلَّوا يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ ويعاقبهم عقابًا عظيمًا ﴿فِي اللَّهُ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ ويعاقبهم عقابًا عظيمًا ﴿فِي اللَّهُ عَلَا الله والخلود ودار المهوان والسبي وضرب الجزية عليهم ﴿وَالْآخِرَةِ ﴾ بالنار والخلود ودار الهوان والبوار ﴿وَمَا لَهُمُ فِي الْأَرْضِ ﴾ في دفع عذاب الدنيا ﴿مِن وَلِي وَلَا نَصِيرٍ ﴾ التوبية وطهير.

﴿ فَلَمّا ٓ ءَاتَنهُم مِن فَضّلِهِ بَخِلُواْ بِهِ ، ومنعوا حق الله منه ﴿ وَتُولُوا ﴾ وأعرضوا عما عاهدوا الله وتركوه ونبذوه وراء ظهورهم ﴿ وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ [التّوبة: 76]، أي والحال أنهم قوم عادتهم الإعراض عن طاعة الله والإدحاض بمعاهده، فأعقبهم وجعل عاقبة فعلهم وآخر أمرهم نفاقًا، وسوء اعتقادهم وفساد نيّتهم وتبديل أمنيتهم متمكنًا في قلوبهم الحسد والنفاق ونقض العهد إلى يوم يلقونه ويصلون لله بالموت وجزائه يوم القيامة.

﴿ بِمَا آَفَلَفُواْ ٱللَّهُ ﴾ أي بسبب إخلافهم ما وعدوه من التصدُّق والخيرات والصلاح والإصلاح وإنشاء المبرّات ﴿ وَبِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [التّوبَة: 77] أي بسبب أحكامهم كاذبين، فإن خلف الوعد متضمِّن الكذب مستقبح من الوجهين، أو المقال مطلقًا.

(أَلَرُ يَعْلَمُواْ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ سِرَهُمْ وَنَجُونِهُمْ ما يتناجون فيما بينهم من المطاعن أو تسمية الزكاة جزية (وَأَنَ اللهَ عَلَىمُ الْغُيُوبِ [التّوبة: 78] قال النبي عليه السلام: «أربع من كنَّ فيه كان مؤمنًا خالصًا، ومن كانت فيه خصلة من النفاق حتَّى يدعها إذا حدَّث كذّب، وإذا وعد أخلف، وإن عاهد غدر، وإذا النفاق حتَّى يدعها إذا حدَّث كذّب، وإذا وعد أخلف، وإن عاهد غدر، وإذا خاصم فجر». وقال أيضًا برواية حسن: «ثلاث من كنَّ فيه فهو منافق، وإن صلَّى وصام وزعم أنه مؤمن: إذا حدَّث كذب، وإذا وعد خلف، وإذا ائتمن خان». ومصداق قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَنْ عَلَهَدَ اللهَ لَيْنَ ءَاتَلَنَا مِن فَضَلِهِ عِلَى الآية.

(ٱلَّذِينَ يَلْمِزُونَ اللَّمزة للطعن والغيبة والقدح في النسب. واللمزة هي الطعن وذكر المعائب بالمواجهة. قال بعضهم: الهمز باللسان، واللمز بالعين. قال ابن كيسان: الهمَّاز هو الذي يؤذي جليسه بسوء اللفظ، واللمَّاز من يكسر عينه على جليسه ويشير برأسه ويومض بعينيه ويرمز بحاجبيه وهما نعتان للمتكلم (المطوعين) المتبرعين في الصدقات.

روي أن النبي عليه السلام حتّ الناس على الصدقة، فجاء عبد الرحمٰن بن عوف بأربعة آلاف درهم وقال: كان لي ثمانية آلاف فجئتك بأربعة آلاف، فاجعلها في سبيل الله، وأمسكت أربعة آلاف لعيالي، فقال عليه السلام: بارك الله لك فيما أعطيت وفيما أمسكت. فتبارك في مال عبد الرحمٰن حتَّى إنه خلّف امرأتين يوم وفاته فأعطي من ثمن ماله مائة ألف أو ستين ألف درهم وتصدّق في ذلك اليوم عاصم بن عدي العجلاني ثمانية أو ستون. وجاء أبو عقيل الأنصاري، اسمه الخباب، بصاع من تمر فلمزهم المنافقون وقالوا: ما أعطى عبد الرحمٰن وعاصم إلا رياء وإن الله ورسوله لغنيان عن صاع أبي عقيل، لكنه أحبّ أن يذكر نفسه ليعطى من الصدقة. فأنزل الله تعالى: ﴿وَالَذِينَ لَا يَجِدُونَ إِلّا جُهَدَهُمُ فَيَسُمُ أَي جزاء لهم على السخرية ﴿وَلَهُمُ فَيسَخرون بهم ويستهزؤون ﴿ سَخِرَ اللهُ عِبْهُمُ أَي جزاء لهم على السخرية ﴿ وَلَهُمُ اللهُ وَلِهُمُ اللهُ وَسخريتهم.

#### إشارة وتأويل

(أَلَةَ يَأْتِهِمْ نَبَأُ ٱلَّذِينَ مِن قَبِلِهِمْ قَوْمِ نُوحِ وَعَادِ وَثَمُودَ وَقَوْمِ) إلى الأطوار السبعة القلبية، وبني آدم الطور القالبي، ونوح الطور النفسي، وهو الطور القلبي، وصالح الطور السرّي، وإبراهيم الطور الروحي، ولوط الطور الخفي، وشعيب الطور الغيبي الحقيّ. وإنما ترك آدم الطور القلبي إشعارًا بأنه من الخفي، وشعيب الطور الغيبي الحقيّ. وإنما ترك آدم الطور القلبي إشعارًا بأنه من خنس العالم الشهادي، وهو ظاهر لا يحتاج إلى البيان لغاية ظهوره. وكذا ترك ذكر شعيب الطور لغيب الغيوب والعماء المطلق لغاية خفائه وارتفاع اعتبار الشهود والمشاهدة في هذه المرتبة (فَمَا كَانَ اللهُ لِيظَلِمُهُمُ لأنه مبدأ تمام الأفاعيل الخير والشر، العدل والظلم، والنفع والضرّ، والجود والبرّ (وَلَاكِن الشَّهُمُ يَظَلِمُونَ التَّوبَة: 70] يعني أن مرآة ظهور نعت الظلم إنما هو النفس الشيطاني كما هو أن مرآة ظهور العدل إنما هو العقل والملك.

﴿ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ ﴾ يعني الأعيان الجمالية والجلالية، فإن الأعيان الصريحة الجمالية إنما هي الذكور، والأعيان الصريحة الجلالية إنما هي الآيات، ولذا اختفت وصارت ضمنية ﴿ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَّا لَهُ بَعْضٌ ﴾ إذ المراد القوى الروحانية النظرية والقوى النفسانيَّة العملية ومراتبها، فإنهما يترتب بعضها على بعض، أو المراد القوى الغضبية والشهوية، أو القوى الفاعلية والقابلية ﴿ يَأْمُرُونَ إِلَّهُمُوفِ ﴾ لموافقتهما في مرتضى النشأة وتطابقهما في مقتضى المرتبة فساعد بعضها بعضًا في الاقتضاء ﴿وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكُرُ ﴾ وينأون ويبتعدون عن أمر يخالف العقل والنفس المطيعة له، إشارة إلى توافق اقتضاء النور الجمالية والوجود، ومرتضى الظلّ والجلال والعدم في الإدراك والشهود ﴿ وَيُقيمُونَ ٱلصَّالَوْهَ ﴾ التي هي مقتضى النور والجمال ﴿ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ ﴾ [التّوبَة: 71] التي هي مرتضي الظلّ والجلال في الفرداريّة الكبرى الإفرادية، فإن مراتب القوى العلميَّة وهي التصفية والتخلية والتحلية والتجلية، وإنما يتكامل في مقتضى حكم الجلال ومراتب القوى النظرية وهي العقل الهيولاني والعقل بالملكة والعقل المستفاد والعقل بالفعل إنما ليستكمل في مرتضى حكم الجمال، فالصلاة هي صورة جمعية القوة النظرية، والزكاة هي صورة جمعية العملية ﴿ وَيُطِيعُونَ أَللَّهُ ﴾ في الفردية العظمى الجمعية النورية والظليّة، ورسوله في الفرداريّة الكبرى الجمعية ﴿أَوْلَيْكِ﴾ الذين استكملوا في

جمعية الجمعية (سَيَرَّمُهُمُ اللهُ بالكمال الجمعي والجمع النوعي وبما يترتب عليهما من الكمالات الجمعية والصفات الكليَّة، والنعوت المعيَّة، والهيئات الإحاطية (إنَّ اللهَ عَزِيزُ) قوي غالب على جمعية المقتضيات النورية والمرتضيات الظليّة (حَكِيمُ) [التّوبة: 71] في تدبير كيفية الترتب النوعي والتركيب الجمعى.

(وَعَدَ اللهُ المُؤبِينِ وَالْمُؤمِنَةِ جَنّةٍ) جمعيات جمالية وجلاليات إفرادية، وهي ثمانية كما علمت (تَجْرِى مِن تَعْنِهَ) الأنهارُ الأربعة المذكورة (خَلِينِ فِهَا أَبَدًا [التَوبَة: 72] غير خارجين عنها. وأما الانتقال من فرداريّة دورة إلى دورة أخرى فلا توجب الخروج من جنة الفرداريّة المنتقل منها إلى جنة المنتقل إليها لأن الجنة والنار والدنيا والآخرة وغير ذلك من المواعيد والوعدات ليست بخارجة عن المؤمنين والمؤمنات عن كل شيء، فإن الجنة الوحدة الذاتيَّة والعرضية وهي مطلق الوجود هو حقيقة كل موجود ومعدوم، مدار اعتوار المفهومات الثبوتية والأحوال العامَّة الوجودية والعدمية، وهذه الأحوال والعوارض إنما هي النسب والإضافات نشأت من مطلق الوجود لا من أمر خارج وفيض زائد، فكل ما ظهر ويظهر في الدنيا والآخرة لكل حصة من الحصص الوجودية والعدمية فإنها لا يؤخذ فيها إلا من نفسها وذاتها، وهي مطلق الوجود ومغلق الكرم والجود، فكل ما وصلت هي إليه من الجنات والكمالات والتجليات والحالات والأحوال والمقامات والنيران والدركات وغير وطائقها الأولية والثانية التي هي الوجود المطلق ومطلق الوجود.

فإذن كما حصل للمؤمنين والمؤمنات من المذكورات فإنها لا تزول منهم ولا تنفك هي عنهم، بل تبقى وتثبت فيها أبد الآباد في الأدوار والآراء بحسب اقتضاءات الأدوار وارتضاء الأكوار، يتبدل ويتنقل من هيئة إلى هيئة، ومن كيفية إلى كيفية أحسن أو أقبح من الجنات والدركات ومساكن طيبة وأماكن لطيفة في جنات عدن وهي جنات التجليات الجمعية اللازمة للصورة النوعية الكاملة الفاضلة في مطاوي الأدوار ومجاري الأكوار التي تنوُّعات جمعياتها وتطورات معناها كليّاتها تمامية أربعة: الأدوار النورية، وأربعة أخرى الأكوار الظليّة، والجنات في الحقيقة إنما هي التجليّات الأربعة، أعنى الذاتيّة والصفاتية

والأفعالية والآثارية الإفرادية على مقتضيات الأدوار النورية الجمالية، ومرتضى الأكوار الظليّة الجلالية، فتكون ثمانية.

(يَتَأَيُّهُا النَّيُّ بالنبوَّة الذاتيَّة في الأحدية، والحقيقة المحمدية (جَهِدِ الْكُوانِ النورية في الأدوار النورية في الأكوان الخلالية لينصرفوا من الحالة الإفرادية إلى الحالة الجمعية والهيئة النوعية الأكوان الجلالية لينصرفوا من الحالة الإفرادية إلى الحالة الجمعية والهيئة النوعية في الأدوار والأكوار الأصلية والفرعية (وَالْمُنَافِقِينَ) والأعيان المتردِّدين في النشأة البحمالية والجلالية، الغير الواصلين إلى الكمال الجمعي (وَاعْلُظُ عَلَيْمِمَّ) [التوبة: 73] وشدِّد لديهم في أنواع الرياضات وأصناف المجاهدات لترتفع الحجب الظلمانية والنعت النورانية بخلاف الكفار الخُلَّص والفجّار اللُّصص، فإن فيهم الحجب الظلمانية والفتق النفسانيَّة فقط وإزالتها أسهل (وَمَأُونَهُمُ جَهَنَمُّ) أي مأوى الكفار والمنافقين والفجار النار والسعير (وَبِشُ المُصِيرُ) [التوبة: 73] مختص بالمنافقين والكفار المعاندين والفجار الجاحدين.

﴿ يَعْلِفُونَ بِاللَّهِ ﴾ على ما يقتضي أصل فطرتهم وأول نشأتهم وهي الإسلام أنهم (مَا قَالُوا ﴾ وما يكلِّموا بكلمة الكفر والنفاق والحال أنهم لقد ﴿ قَالُوا كَلِمَةَ ٱلكُفّرِ ﴾

بالقصد والاختيار ووفور الرغبة ودرور الافتخار، وكفروا بعد إسلامهم على ما يقتضي أصل الظلمة والجلال (وَهَمُوا بِمَا لَمَّ يَنَالُواً من إخفاء أحكام سلطنة النور والجمال المحمدي (ومَا نَقَمُوا إِلَا أَنْ أَغْنَلُهُمُ الله ورَسُولُهُ مِن فَضَلِوْ ) بالأموال الجمالية والجلالية (فإن يَتُوبُوا) ويرجعوا عن مقتضيات الظلّ والجلال وعمًا يعتدوا به (بك هذا الرجوع (فَيْرًا لَهُمُ ) أصل يكن وقع جزاء الشرط فجزم فحصل التقاء الساكنين حذف النون والواو لأنها أحق بالحذف لدلالة الضمة عليها (وَإِن يَتَوَلَّوا) ويصرفوا وانصرفوا عن الرجوع المذكور (يعُلِّمُ ألله ) بترديدهم في النشأة وتبديدهم في الشؤونات (في الدُنيا) أي في الأدوار النورية (وَمَا لَهُمُ في الأَرْضِ ) القابلية والعرض وكالإنورية (وَمَا لَهُمُ فِي الأَرْضِ ) القابلية والعرض الإستعدادية (مِن وَلِي وحافظ عن عذاب الدنيا والدورة الفورية الجمالية الإفرادية (وَلَا نَصِيرٍ) [التّوبَة: 74] ومعين في دفع العقوبات الأخروية الظليّة الجلالة والظلالية الضلالية والباقية من الآيات ظاهرة.

#### تفسير

﴿ ٱسْتَغْفِرْ لَهُمُ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمُ إِن تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَهُمُّ وَاللّهُ لَهُمُ اللّهُ لَهُمُ اللّهُ لَهُمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

هذا ﴿ اَسْتَغْفِرُ هُمُ أَوْ لا تَسْتَغْفِرُ هُمُ ﴾ وذلك أن أباه كان رجلًا صالحًا سيّدًا من سادات الأنصار يرى ما فعل أبوه ولا يوافقه في ذلك ويرجو التوبة لأبيه، فلما مرض أتى النبي عَيِّة فأخبره بمرضه وسأله أن يستغفر له رسول الله عَيْهُ ﴿ إِن تَسْتَغْفِرُ هُمُ سَبِّعِينَ مَرَّهُ فَلَن يَغْفِرَ اللهُ هُمُ مَّ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَم أَنَّ رسول الله عَيْهُ وَالله أعلم أن رسول الله عَيْهُ مَا الله عَيْهُ وَالله أعلم أن رسول الله عَيْهُ قَال الله ولا لنظرائه، وأكده والله أعلم أن رسول الله عَيْهُ قَال الله ولا لنظرائه ، وأكده والله أعلم أن رسول الله وَلا أنتَعْفِر هُمُ الله وَلا يَعْفِر الله عَلْمُ ذَاك الله وتوحيده، وكان والله عَيْهُ وَلا الله وتوحيده، وكان رسول الله عَيْهُ قد دخل عليه يعوده ويطلب بذلك رضاء أبيه وسروره فقال: يا أبا الحباب قد كنت أكره إليّ حبّ اليهود، فقال: قد كان أسعد بن زرارة يبغضهم فما نفعهم فقد مات.

#### ﴿ فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلَفَ رَسُولِ ٱللَّهِ وَكَرِهُوٓا أَن يُجَاهِدُوا يِأْمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَقَالُواْ لَا نَنفِرُواْ فِي ٱلْحَرِّ قُلُ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرًّا لَوْ كَانُواْ يَفْقَهُونَ (إِنَّهُا)

(فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ) يريد جماعة من المنافقين منهم غيلان (بِمَقَّعَدِهِمَ) يريد المدينة (خِلَفَ رَسُولِ ٱللهِ) يريد بعد خروج رسول الله ﷺ إلى تبوك (وَكَرِهُوٓا أَن يُجَهِدُوا بِأَمْوَلِمِهُ وَاللهُ اللهِ وَقَالُوا لَا نَفِرُوا فِي ٱلْحَرِّ قُلُ يا محمد لهؤلاء الكفار (نَارُ جَهَنَمُ أَشَدُ حَرًا لَو كَانُوا يَفْقَهُونَ [التوبَة: 81] يريد يفهمون ويفعلون أن مصير المنافقين إليها.

#### ﴿ فَلْيَضْحَكُواْ فَلِيلًا وَلْيَبَكُواْ كَثِيرًا جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ ﴾

﴿ فَلَيْضَكُواْ قَلِيلًا وَلْبَبَكُوا كَثِيرًا ﴾ يريد الضحك والفرح مثل ما فرحوا بما عندهم من العلم، يريد استهزؤوا بما عند الأنبياء من العلم وجاؤوا ما كانوا به يستهزؤون ﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [التّوبَة: 82] في الدنيا من النفاق والتكذيب.

﴿ فَإِن رَّجَعَكَ ٱللَّهُ إِلَى طَآبِهَ مِ مِنْهُمْ فَٱسْتَغَذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَن تَخْرُجُواْ مَعِى عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيشُم بِٱلْقُعُودِ أُوَّلَ مَرَّةٍ فَٱقَعُدُواْ مَعِى عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيشُم بِٱلْقُعُودِ أُوَّلَ مَرَّةٍ فَٱقَعُدُواْ مَعِى عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيشُم بِٱلْقُعُودِ أُوَّلَ مَرَّةٍ فَٱقْعُدُواْ مَعَى الْخَيْلِفِينَ إِنَّى ﴾

﴿ فَإِن رَّجَعَكَ ٱللَّهُ ﴾ يريد إذا ردِّكُ الله إلى المدينة ﴿ إِلَى طَآبِفَةِ مِّهُمْ ﴾ يريد المنافقين خاصة ﴿ فَأَسَنَفْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ ﴾ يريد الغزو معك ﴿ فَقُلُ ﴾ يا محمد ﴿ لَن تَخْرُجُوا مَعِى أَبدًا وَلَن نُقَيْلُوا مَعِى عَدُوا ﴾ يريد أهل الكتاب، وذلك أنه لم يكن يومئذ أحد من المشركين إلا لحق بالشام وجازوا في مملكة الروم على دينهم ودخل في الإسلام سائرهم ﴿ إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِاللَّهُ عُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقَعُدُوا مَعَ ٱلْخَلِفِينَ ﴾ [التوبة: 83].

# ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبِدًا وَلَا نَقُمْ عَلَىٰ قَبْرِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللّهِ وَلَا نَقُمْ فَاسِقُونَ ﴿ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاثُواْ وَهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ إِنَّهُمْ كَافُواْ وَهُمْ فَاسِقُونَ ﴿ إِنَّهُمْ كَافُرُواْ بِٱللّهِ

﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰٓ أَحَدٍ مِّنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُمُ عَلَىٰ قَبْرِهِ ۚ ﴾ يريد عبد الله ابن أبي سلول ﴿ إِنَّهُمْ كَفَرُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ فَاسِقُونَ ﴾ [التّوبَة: 84] يريد كاذبون بتوحيد الله وسلطانه وملكه وقدرته.

# ﴿ وَلَا تُعَجِبُكَ أَمُوا لَهُمْ وَأَوْلَكُ هُمْ ۚ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا تُعَجِبُكَ أَمُوا لَهُمُ وَهُمْ كَيْفِرُونَ (اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ

﴿ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُكُمُ ﴾ يعني كثرة أموالهم ﴿ وَلَا آوَلَدُهُم ﴾ يريد صلاح أولادهم ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي الدُّيْنَا ﴾ يريد تجازي، وما أولئك عليه من الدين ﴿ وَتَزْهَقَ اَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَفِرُونَ ﴾ [التّوبَة: 85] يريد عند الموت وشدة ما يلقون من ضرب الملائكة.

### ﴿ وَإِذَاۤ أُنزِلَتُ سُورَهُ أَنۡ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَجَهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ ٱسۡتَعۡذَنَكَ أُولُواْ اللَّهِ وَجَهِدُواْ مَعَ الْقَاعِدِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ ا

﴿ وَإِذَا آُنزِلَتَ سُورَةٌ أَنْ ءَامِنُواْ بِاللَّهِ وَجَهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ ﴾ يريد صدقوا الربوبية وقدرة الله وجاهدوا مع رسول الله ، يريد مع نيته الصادقة ﴿ اَسْتَعُذَنَكَ أُولُواْ اَلطَوْلِ مِنْهُمً ﴾ الله وجاهدوا مع رسول الله ، يريد مع نيته الصادقة ﴿ اَسْتَعُذَنَكَ أُولُواْ اَلطَوْلِ مِنْهُمً ﴾ أَقَاعِدِينَ ﴾ [التوبَة: 86].

#### ﴿ رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ ٱلْخَوَالِفِ وَطُهِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴿ ١

﴿ رَضُوا بِأَن يَكُونُوا مَعَ ٱلْخَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهُمْ فَهُمْ ﴾ يىريىد بالنفاق ﴿ لَا يَفْهُونَ ﴾ [التّوبَة: 87] يريد لا يفهمون ما يُراد بهم في الآخرة.

# ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ, جَنهَدُوا ۚ بِأَمْوَلِهِ مَ وَأَنفُسِهِمَ ۗ وَأَفْسِهِمَ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ( اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ الْمُفْلِحُونَ ( اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

(لَكِكِنِ ٱلرَّسُولُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ يريد صدّقوه وصدّقوا الله والذين آمنوا معه يريد المهاجرين والأنصار ومن آمن من أهل مكة (جَنهَدُواْ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ على محبة الله وطلب رضائه وثوابه وما أعدّ الله من الكرامة بنيّة صادقة وحرصًا على محبة الله وطلب رضائه وثوابه وما أعدّ الله من الكرامة لمن نصح لله ورسوله (وَأُولَتَهِكَ لَهُمُ ٱلْخَيْرَاتُ وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ الله من يريد الذين سعدوا في الدنيا وبقوا في الجنة أحياء يرزقون فرحين بما آتاهم الله من فضله ونعمته الحقة.

﴿ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ جَنَّنَتٍ تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ آَلَهُ اللَّهُ لَهُمْ جَنَّنَتٍ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ ﴾ السفوز هـو إِنَّا وَأَعَظِيمُ ﴾ [التّوبَة: 89].

هذا (أَسَتَغَفِرَ لَمُمُ أَوْ لَا) إلى آخر الآية، أقول: لفظه إنشاء، ومعناه أو لم تستغفر لهم يعني إن استغفرت لهم وطلبت المغفرة من الله لهؤلاء المنافقين أو لا تستغفر لهم أصلًا أي لا يقع عنك الاستغفار لهم (إن تَسَتَغْفِرَ لَهُمُ في كل يوم (سَبْعِينَ مَرَّةُ فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَهُمُ لا يقم عنك الاستغفار لهم وتمكُّنهم في نفوس خلافهم وشقاقهم (سَبْعِينَ مَرَّةُ فَلَن يَغْفِرَ اللّهُ لَهُمُ لا يَحمال نقمتهم وتمكُّنهم في نفوس خلافهم وشقاقهم (فَاللهُ عُلَم اللهُ وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا وَلَا اللهُ وَلَا وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُو

(فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ) عن الجهاد والقاعدون عن غزوة تبوك اتباعًا لأهل الكفر وأصحاب العناد (بِمَقْعَدِهِمَ ) أي بسبب قعودهم وتخلُّفهم عن موافقة رسوله وإظهارهم (خِلَفَ) أمر (رَسُولِ اللّهِ) وحكمه، (وَكَرِهُوَا أَن يُجَهِدُوا بِأَمْوَلِمِهُ وَأَنفُهِمُ وَإِظْهَارِهُم (فَلَهُ وَاللّهُ وَلَا يَعْرَجُوا إلى غزوة تبوك (في) أيام شدة (المُرِّ قُلُ نَارُ جَهَنَمُ أَشَدُ حَرًا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ) [التوبَة: 81] يعلمون ظاهر الأمر وباطنه على ما هو عليه في نفس الأمر.

(فَلَيْضَكُواْ) أو يبتهجوا أو يفرحوا أو يبشروا في أمر الدنيا وزخرفها والعلم بحطاماتها (فَلِيلاً) إذ أثر الضحك يظلم القلب ويتعسه ويحرِّك غضب الربّ وسخطه لإغفاله عنه وإلهائه عن حكمه، والإقدام على امتثال أمره (ولِيبَكُوا) بكاءً (كَثِيرًا النّوبة: 82] لأنه ينوِّر القلب ويقرب برضاء الربّ، وتحزن له النفس وتفرح الروح وتروح الفؤاد لأن كمال التوجه من الخلق ومما لهم إلى الحق يزعج النفس ويثبت فيها عن الدنيا اليأس، فتشعبت في دفعه إلى الحرارة الغزيرة والغريبة، فتنبعث الحرارة من القلب إلى الدماغ الذي هو محل الفكر والعلم في دفع غير الملائم، فأصابت الرطوبة الغريزية والغريبة فيذيبها ويسيلها عن طريق البصر فيخرج دمعًا. ويجوز أن يكون المراد بالضحك الفرح الذي يلزمه، وبالبكاء الحزن الذي استلزمه، والخوف والخشية ودقة القلب يتبعها.

﴿ فَإِن رَّجَعَكَ اللَّهُ ﴾ وردِّك وأعادك إلى المدينة من غزوة تبوك وطائفة منهم من المنافقين المخلفين. وإنما حصر طائفة بالذكر لأنه ليس كل من تخلف يكون منافقًا، وهم إثني عشر رجلًا يعتذرون ويسترضون، فإذا استأذنوك لغزاة سيقع للخروج معك في تلك الغزوة ﴿ فَقُلُ ﴾ يا محمد في جوابهم ﴿ لَن تَخَرُجُوا مَعِى أَبدًا ﴾ لا

في غزاة ولا في سفر آخر ﴿ وَلَن نُقَنِلُواْ مَعِيَ عَدُوًا ﴾ بعد اليوم، وذلك ﴿ إِنَّكُمْ ﴾ تعليل، أي لأنكم ﴿ رَضِيتُم بِاللَّقُعُودِ ﴾ في المدينة ﴿ أَوَّلَ مَرَّةٍ ﴾ وفي ابتداء الأمر في غزوة تبوك ﴿ وَالْمَصْلِينَ اللَّهِ مِنْ النَّمِةِ . [التّوبَة: 83] مع النساء والصبيان والمشايخ الهرم والمرضى والزمِن.

وَلَا تُصُلِّ عَلَى آَحَدٍ مِّنْهُم مَاتَ آبَدًا التوبة: 184 نزلت في موت عبد الله بن أبي سلول حيث بعث في مرض موته إلى رسول الله ودعاه إليه، فلما دخله قال: يا رسول الله ما بعثت إليك لتأتيني ولكن بعثت إليك لتستغفر لي، وسأله عن تكفينه في قميصه ويصلِّي عليه، فلما مات عبد الله انطلق ابنه إلى النبي في ودعاه إلى جنازته فقال النبي في: ما اسمك؟ قال: الخباب بن عبد الله، قال عليه السلام: أنت عبد الله؟ إن الخباب هو الشيطان. ثم انطلق رسول الله، فلما أقام قال له عمر بن الخطاب رضي الله عنه: يا رسول الله تصلِّي على عدو الله! فتبسم رسول الله وقال: أخر عني يا عمر إني قد صِرت؟ قال: صرت. قيل لي: ﴿ السّعَفِيرَ لَمُمُ أَوَ لا تَسَعَفُورَ لَمُمُ أَوْ لا تَسَعَفُورَ لَمُمُ أَوْ لا تَسَعَفُورَ لَمُمُ أَوْ لا تَسَعَفُورَ الله على السبعين غفر له لزدت. ثم شهد وكفّنه في قميصه وبعث في جلده ودلاه في قبره. قال: فعجبت بعد جرأتي على رسول الله في فما لبث رسول الله في إلا يسيرًا عبى نزلت عليه: ﴿ وَلا نَقْلُ مِنْهُورُهُ إِللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ عَنِيقُونَ ﴾ [التوبة: 84]، بأمر فلان إذا كفاه أمره ﴿ إِنّهُمْ كَفَرُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ عَلى قبره حتَّى قُبِض. [التوبة: 84]، بأمر فلان إذا كفاه أمره ﴿ إِنّهُمْ كَفَرُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ عَلَى قبره حتَّى قُبِض.

بلغني من سيدي وشيخي وسندي السيد تاج الدين الحسني قدّس سرّه أنه لما أراد النبي على أن يتوجه إلى صلاته منعه عمر فما امتنع، فجرّ عمر رداء النبي على بالعنف، فغلظ النبي وفظ على عمر: نزلت هذه الآية ﴿فَيمَا رَحْمَةِ مِنَ اللّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَو كُنتَ فَظًا عَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُوا مِنْ حَوْلِكُ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْ فَإِذَا عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي الْأَمْ فَإِذَا عَنْهُمْ وَاللّهُ أَنْ اللّهُ إِنّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ [آل عِسمران: 159]، ﴿وَلا تُعُجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تُعْجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تَعْدِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تَعْدِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا تَعْدِبُكَ أَمُولُهُمْ وَلَا اللّهِ اللّهُ أَنْ يُعَذِبُهُم بِهَا فِي الدُّنِيَا وَتَزْهَقَى أَنفُسُهُمْ وَهُمْ كَنْفِرُونَ ﴾ [التوبَة: 85].

﴿ وَإِذَا أَنْزِلَتُ سُورَةً ﴾ من القرآن أو بعضها من باب المجاز المرسل داعية إلى ﴿ أَنْ عَامِنُواْ بِاللَّهِ وَجَلِهِ دُواْ مَعَ رَسُولِهِ ﴾ وفاقًا لا نفاقًا ﴿ اَسْتَغَدَنُكَ ﴾ ويطلب منك الإذن في التخلُّف اتباعًا بالصبيان ودون العجز من النسوان ﴿ أُولُواْ الطَّوْلِ ﴾ والخناء والسعة والرخاء ، ﴿ وَقَالُوا ﴾ لك يا محمد ﴿ ذَرُنًا ﴾ واتركنا أمر من نذر ، ونا ضمير منصوب

متّصل بـ ﴿نَكُنُ ﴾ مضارع مجزوم لوقوعه جوابًا للأمر وقد مرّ آنفًا إعلاله ﴿مَعَ أَلْقَلَ عِدِينَ ﴾ [التوبّة: 86] في رجالهم.

(رَصُوا بِأَن يَكُونُوا مَعَ الْخُوالِفِ وَصُلِيعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ فَ لَكِيَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ عَامَوُا مَعَهُ مِ مِن المهاجرين والأنصار وسائر صحبه الأخيار (جَهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ وَأُولَتِهِكَ لَهُمُ الْخَيْرَاتُ ﴾ [التوبة: 87 - 88] وهي الحسنات المتضاعفة من الواحد إلى العشرة، ومنها إلى سبعمائة، والله يضاعف لمن يشاء. والحواري الحسان فيهن خيرات حسان. حكي عن ابن عباس: إن الخيرات لا يعلم معناها إلا الله لقوله: «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن يعلم معناها إلا الله لقوله: «أعددت لعبادي الصالحين ما أخْفِي لَمُمْ مِن قُرَّةٍ أَعَيْنِ السّمعت ولا خطر على قلب بشر» قط (فَلا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَمُمْ مِن قُرَّةٍ أَعَيْنِ السّمعة ولا خطر على قلب بشر» قط (فَلا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَمُمْ مِن قُرَّةٍ أَعَيْنِ السّمعة ولا خطر على قلب بشر» قط (فَلا تَعْلَمُ مَنْ مُنَّةً اللهُ نَهْنَ مُن أَنَّ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [التوبة: 88] في النشأتين والفائزون في المدارين بالسعادة السرمدية (أعَدَّ اللهُ لَهُمُ جَنَّتِ بَعَرِي مِن تَعْبَهَا الْأَنْهَدُرُ خَلِدِينَ فِيهاً الله الله المذكور والأمر المزبور وهو الفوز العظيم والجود العميم.

#### إشارة وتأويل

(استغفر هُمُ أَو لا تَسْتَغفِر هُمُ إِن تَسْتَغْفِر هُمُ سَبْعِينَ مَرَهُ التوبَة: 80] إشارة إلى السعادة السرمدية والسعاية الأبدية، متوقف على المناسبة الأصلية والمقارنة الأزلية بالحقيّة المحمدية والأحدية الجمعية. وهي متفرّعة على الاستعدادات الذاتيّة، وهي بالنسبة إلى الأعيان النورية والأكوان الظليّة متفاوتة. فمن كانت مساسيته تامّة ومقارنته عامة بتلك الحقيقة نظرًا إلى كمال الاستعدادات الذاتية القريبة يكون استغفاره له ومغفرة الحق له أقوى وأتمّ وأسنى وأعمّ، ومَن كان بالعكس فالأمر معكوس (وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ (يس: 10] الآية.

(ذَلِكَ) أن عدم تأثير الاستغفار وانتفاء المغفرة (بِأَنَّهُمْ كَفُرُوا) [التّوبَة: 80] واستتروا عن المناسبة المذكورة وخالفوا أمر الله ودعوة رسوله واختفائها (وَلَا تُصُلِّ عَلَى آَحَدِ مِنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلَا نَقُمُّ عَلَى قَرْوِةً ﴾ [التّوبة: 84] أي لا تسأل من الله لأحد من الأعيان النورية الجمالية والأكوان الظليّة الجلالية الإفرادية المنغمسة في ظلمات القيود وهيئات الحدود البعيدة عن الكمال الجمعي والجمع الكمالي إلى مراكز الحالات الغيبية والمقامات القلبية والعلوم الحقيقية

والمشاهدات الإلهيَّة وشهود التجليَّات الذاتيَّة والأسمائيَّة والأفعالية والآثارية الإفرادية، والصورة الجمعية والهيئة الكليَّة والإحاطة المعيَّة وغير ذلك من الأحوال. وبالمقامات قبل حصول المناسبة الأصلية ووصول المقادير الأزلية، وظهور آثار الاستعدادات الذاتيَّة القريبة بالفعل.

(فَرِحَ ٱلْمُخَلَّفُونَ) عن الكمال الجمعي والمتقيِّدون بقيود صور الإحساس البصري والأجناس السمعي (بِمَقْعَدِهِمَ) في القيود النورية الوجودية والحدود الظليّة الإفرادية خلاف مقعد رسول الله عليّة والخليقة المحمدية السارية في تمام الأعيان والأكوان (وَكِهُوَا أَن يُجَهِدُواْ بِأَمُولِمَ وعلومهم وأحوالهم ومقاماتهم الجمالية والجلالية (وَأَنفُسِمِمُ التقوبَة: 18] أي خصوصيات ماهياتهم الغيبية، ونصوصيات هوياتهم العينية (في سَبِيلِ اللهِ والسير إلى الله ومن الله وفي الله.

(وَقَالُواْ لَا نَنفِرُواْ فِي ٱلْحَرِّ الطبيعي والحر الغريزي (قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ التحسُّر والندامة الموقدة على الأفئدة (أَشَدُّ حَرَّاً ) وأحد سطوة وشرًّا درجة (لَوْ كَانُواْ يَفْقَهُونَ ) [التوبة: 81] ويدركون الأشياء ظاهرًا وباطنًا ، صورة ومعنى ، غيبة وعيانًا .

وفي الباطن ظلمة وقساوة في الظاهر يورث غمًّا وحزنًا وهمًّا وضيقًا وحريقًا، وفي الباطن ظلمة وقساوة في القلب وظلمة في القبر. قال النبي عليه السلام: «الضحك في المسجد ظلمة في القبر، والضحك الكثير يميت القلب»، وبالجملة أن الضحك مذموم سيما في مواضع العبادات ومواقف العبرة والاعتبارات كالمقابر. قال النبي عليه السلام: «إن الله كره لكم العبث في الصلاة والرفث في الصيام، والضحك في المقابر، والضحك من غير عجب يذهب بالمروءة ويمحق الرزق». ﴿ وَلَيْبَكُوا كَيْبًا ﴾ قال عليه السلام: «بكاء العيون وحشة القلوب برحمة الله فإذا وجدتموها فاغتنموا الدعاء » الحديث، لأنه يقرب العبد بالربّ بل الربّ دائم في هذا القلب يسمع مناجاة صاحبه الخفية، بل هو يكفي المناجاة والأمنيات وكثيرًا ما يتطابقان ويتصادقان على أمر واحد فيستجاب الدعاء في تلك الحالة. والبكاء لا يحصل إلا من حرق القلب، وهو محبوب عند الله، يحبّ الله كل حزين في تلك الحالة فليجزون ﴿ جَزَاءً إِما كَاثُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [التّوبة: 82] من الحسنات حزين في تلك الحالة فليجزون ﴿ جَزَاءً إِما كَاثُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [التّوبة: 82] من الحسنات والسيئات، فإن رجعك الله ثانيًا وثالثًا ورابعًا إلى مدينة الأحدية الجمعية في السير والى الله وجدت طائفة من الأعيان الجمالية والجلالية يبايعونك في الظاهر غير إلى الله وجدت طائفة من الأعيان الجمالية والجلالية يبايعونك في الظاهر غير

الذين يبايعونك كرابًا ومراياة، فاستأذنك للخروج في بداية السير من الله إلى كثرات مراتب الكائنات. وأيضًا إشارة إلى تطابق الأدوار والأكوار، وتوافق ما فيها من الأعيان والأكوان وما لها من الأحوال والمقامات والمعارف والعلوم والإدراكات من حيث النوع لا الشخص فإنه محال.

(فَلَا تُعْجِنُكُ أَمُولُهُمُ [التوبة: 55] وأولادهم وعلومهم ومعارفهم وأحوالهم ومقاماتهم وشطحهم وطاماتهم وكثرة مقالاتهم في المجالس، وإظهار الكرامات، وإظهار الشطح، وإفشاء الفضائل والكمالات إشارة إلى أن ما هو غير شهود الوجه الباقي ومشاهدة الذات والتحقق بها فهو في طريق الحق مردود وإن كان علومًا وأحوالًا ومقامات عليّات وإظهار معجزات وكرامات، فإنها وسائل وطرق إلى الوصول بالحق وشهود جماله وجلاله، وإلى التحقُّق به، فالمقصود بالذات إنما هو الحق والعلم به والتحقق به محققًا سرمديًّا، أو التخلُّق به أزلًا وأبدًا بطريق الكمالي الجمعي والجمعي الكمالي.

﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ أَن يُعَذِّبَهُم أي المتعبدين بهذه المذكورات بها بسبب مقتضيات هذه المعاني المفهومات في الدنيا في الدورة النورية الإفرادية والنشأة الناقصة والشهوات النافقة وتزهق أنفسهم وتخرج عن خصوصية أبدانهم في الدورة النورية والشهوات النافقة وتزهق أنفسهم وتخرج عن خصوصية أبدانهم في الدورة النورية والكورة الظليّة الضمنية ﴿وَهُمْ كَيْفِرُونَ ﴾ [التّوبَة: 85] بالكمال الجمعي والطور المعي ﴿وَإِذَا آُنِلَتُ سُورَةً ﴾ [التّوبَة: 86] جذبة من جذبات الرحمان توازي الثقلين والباقي ظاهر.

#### تفسير

﴿ وَجَاءَ ٱلْمُعَذِّرُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَمُتُمْ وَقَعَدَ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ ٱللَهَ وَرَسُولَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

هذا ﴿وَجَآءَ ٱلْمُعَذِّرُونَ مِنَ ٱلأَغْرَابِ ﴾ يريد يعتذرون إلى النبي ﷺ في تخليفهم ﴿ لِيُؤْذَنَ لَمُمُ ﴾ في التخلُف ﴿ وَقَعَدَ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا ٱللّهَ وَرَسُولَةً ﴾ يريد لم يصدقوا بعثته واتخذوا إسلامهم جنة ﴿ سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمْ عَذَابُ ٱلِيدٌ ﴾ [التّوبَة: 90] يريد وجيعًا لشّكهم في الله ورسوله وما جاء به من الحق، ثم عذر الله الثقلين من

الموحدين وعذرهم المرضى وهم الضعفاء من الشيوخ فقال:

﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضَّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ بِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ ثَنْفِقُونَ حَرَجُ إِذَا نَصَحُواْ بِلَّهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ ثَنْفَهُ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَكُنْفُونَ رَجِيعٌ الله عَنْفُونُ رَجِيعٌ الله عَنْفُونُ وَجِيعٌ الله عَنْفُونُ الله عَنْفُونُ وَجِيعٌ الله عَلَى الله عَنْفُونُ اللهُ عَنْفُونُ الله عَلَى الله عَلَيْفُ الله عَنْفُونُ الله عَنْفُونُ الله عَنْفُونُ الله عَنْفُونُ الله عَلَى الله عَلَيْفِي الله عَلَى الله عَلَيْكُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْكُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُونُ الله عَلَيْكُونُ الله عَلَيْكُ الله عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهِ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُونُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُونُ الله

﴿لَيْسَ عَلَى الضَّعَفَآءِ وَلَا عَلَى الْمُرْضَىٰ وَلَا عَلَى الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنفِقُونَ حَرَّ يُو يُرَسُولِهِ فَي اللهِ عَلَى اللهِ شَيئًا وعرفوا الله بتوحيده وربوبيته ودوام ملكه، وأن ما جاء به محمد حق، وغضبوا لله، وبغضوا في الله ما أبغض الله وأحبوا أولياء الله (مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ يعني الموحدين من إثم والله عَنُورٌ رَجِيمٌ [النوبة: 19] لمن كان على هذه الخصال.

﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوَكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَجِدُمَا أَجْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوْلُواْ وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَنًا أَلَّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ تَوْلُواْ وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَنًا أَلَّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ

وَعَلَمَة بِن يَزِيد أَحَد بِنِي حَارِثَة، وعمر بِن الحمام أَخو بِنِي سلمة وهو مِن بِنِي وَعَلَمْة بِن يَزِيد أَحَد بِنِي حَارِثَة، وعمر بِن الحمام أَخو بِنِي سلمة وهو مِن بِنِي عبد الله بِن مغفل المزني، وقائل هو عبد الله بِن عمرو البري، وسرقة بِن عمير، وعمر ابن أخي بني واقف، وعبد الرحمٰن بِن عوف بِن كعب، وأبو ليلى أخو بني مازن بِن النجار، وعبد الله بِن مغفل المزني. فقال قائل: (قُلْتَ) يا محمد (لآ أَجِدُ مَا أَمِدُ كُمُ عَلَيْهِ لأَن الشفقة بعيدة والرجل يحتاج إلى بعيرين، بعير يركبه وبعير يحمل عليه ماءه وزاده وهو جيش العسرة (تَوَلُواْ وَأَعْيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْع حَزَةً أَلَّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: 92] ورجعوا إلى هويتهم يبكون حين فاتتهم غزاة مع رسول الله عليه وهي غزاة تبوك مما عرفوا من الحق فعرفوا ما فيه من غزاة مع رسول الله عليه الذي لا جرم ألا يجدون ما ينفقون.

﴿ ﴿ إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَسْتَنْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِيَاهُ رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ ٱلْخَوَالِفِ وَطَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا لَهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا لَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

﴿إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ﴾ الآثم ﴿عَلَى ٱلَّذِينَ يَسْتَنْذِنُونَكُ وَهُمْ أَغْنِياَءُ ﴾ بالله وة في أبدانهم وأموالهم ﴿رَضُوا بِأَن يَكُونُوا مَعَ ٱلْخَوَالِفِ﴾ مع العيال والصبيان ﴿وَطَبَعَ ٱللَّهُ ﴾ بالنفاق ﴿عَلَى قُلُومِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [التّوبَة: 93] عقابهم في الآخرة.

﴿ يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمُ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ قُلُ لَا تَعْتَذِرُواْ لَن نُؤْمِنَ لَكُمُ قَد نَبَّأَنَا اللَّهُ مِن أَخْبَارِكُمْ وَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ, ثُمَ تُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنْتِئُكُم بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللْفُلِمُ الللْمُولَى الْمُؤْمِنِ الْمُعَلِّمُ اللللْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الللْمُعَالِمُ اللللْمُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِلِي الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ

الجزء الحادي عشر: (يَمْتَذِرُونَ إِلَيْكُمُ إِذَا رَجَعْتُمْ إِنَّا يَبِمَ لَ يَرِيد بِالأَبِاطِيلِ (قُلَ) يا محمد لهم (لَا تَعْتَذِرُوا لَن نُوْمِنَ لَكُمُ يريد لن نصدقكم (قَدْ نَبَانَا الله مِن الْحَكُمُ يريد لن نصدوركم (وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمُ أَنْ أَنْهُ عَمَلَكُمُ وما تخفي صدوركم (وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ مُمْ تُرَدُونَ إِلَى عَلِمِ الْعَنْبِ وَالشَّهَلَدَةِ يريد شهد على ما غاب عنا من ضمائركم ونيَّاتكم (فَيُنبِيثُكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ) [التوبة: 94] يريد يخبركم بما كنتم تتكلمون وتسرُّون.

﴿ سَيَحُلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ إِذَا انقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُواْ عَنْهُمٌّ فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمٌ لِللَّهِ لَكُونُ وَهُواْ عَنْهُمٌ لِخَدْلُ وَمَأْوَلُهُمْ حَمَانُواْ يَكْسِبُونَ (١٠٠٠) النَّهُمْ رِجْسُنُ وَمَأْوَلُهُمْ جَهَنَّمُ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ (١٠٠٠)

(سَيَحْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا انقلَتَتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُواْ عَنْهُمٌ اللهِ عَيْهُمُ اللهِ العرض عنهم والبغضة لهم (فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمُ الله السلام والكلام والموالاة (إِنَّهُمُ رِجْسُ من عمل الشيطان ليس يرضي الله (وَمَأْوَنهُمْ رَجْسُ من عمل الشيطان ليس يرضي الله (وَمَأْوَنهُمْ جَهَنَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ ا

﴿ يَعْلِفُونَ لَكُمْ لِرَّضَواْ عَنْهُم فَإِن تَرْضَواْ عَنْهُمْ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يَرْضَىٰ عَنْهُمْ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يَرْضَىٰ عَنْهُمْ فَإِنَ اللَّهَ لَا يَرْضَىٰ عَنِ ٱلْفَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَرْضَىٰ

(يَحْلِفُونَ لَكُمُ لِرَّضُواْ عَنْهُمُ يريد أن المؤمن إذا حلف بالله اطمأن قلبه فأحب الله أن يخبر المؤمنين بما في قلوبهم حتَّى لا يصدّقون، وكان رسول الله على فأحب الله أحد يعذر، وإن كان كاذبًا قبل علانيته أوكل سريرته إلى الله حتَّى أخبره الله بنفاق المنافقين وأسمائهم واسمًا آثارهم وقتالهم (فَإِن تَرْضَوُا عَنْهُمْ فَإِنَ اللهَ لَا يَرْضَىٰ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ [التّوبَة: 96] يريد الذين ألسنتهم مخالفة لما في قلوبهم والله لا يرضى أن يكون ما في اللسان غير ما في القلب لكون اللسان شاهدًا على ما في القلب كل واحد منهم يصدق صاحبه بصدق اللسان.

# ﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجْدَرُ أَلَّا يَعْلَمُواْ حُدُودَ مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلِيمُ مَالِكُ اللَّهُ عَلِيمُ مَا اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْكُ عَلَاهُ عَلَيْكُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُو

﴿ ٱلْأَعْرَابُ أَشَدُّ كُفْرًا وَنِفَاقًا وَأَجَدَرُ أَلَّا يَعْلَمُواْ حُدُودَ مَا آَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ يريد فرائض ما أنزل الله ﴿ عَلَى رَسُولِهِ عَ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [التوبَة: 97] يريد عليمًا بما في قلوب خلقه، حكيمًا بما فرض عليهم من فرائضه.

# ﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُ بِكُو ٱلدَّوَآبِرُ عَلَيْهِمْ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ مَغْرَمًا وَيَتَرَبَّصُ بِكُو ٱلدَّوَآبِرُ عَلَيْهِمْ كَاللهُ سَمِيعُ عَلِيهُ ﴿ إِنَّا لَهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

﴿ وَمِنَ ٱلْأَغْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنْفِقُ مَغْرَمًا ﴾ يريد يرجو له ثوابًا ولا يخاف على إمساكه عقابًا ﴿ وَيَتَرَبَّصُ بِكُو ۗ ٱلدَّوَآبِرَ ﴾ يريد القتل والموت ﴿ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوَّةِ ﴾ يريد دوائر السوء ﴿ وَٱللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [النوبة: 98] يريد سميع لقولهم عليم بنيّاتهم.

﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْـرَابِ مَن يُؤْمِثُ بِأَلَّهِ وَٱلْمَوْمِ ٱلْآخِرِ وَيَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَكَتٍ عِندَ ٱللَّهِ وَصَلَوَتِ ٱلرَّسُولِ ٱلآ إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَهُمْ سَيُدْخِلُهُمُ اللَّهِ فَرُبُكَتٍ عِندَ ٱللَّهُ وَصَلَوَتِ ٱلرَّسُولِ ٱلآ إِنَّهَا قُرْبَةٌ لَهُمْ اللَّهُ فِي رَحْمَتِهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ لَرَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ اللّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ اللّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ اللّهُ لَلّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ عَنْوَلًا لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ ﴾ وبما جاء به نبيّه من الثواب والعقاب ﴿ وَيَتَخِذُ مَا يُنفِقُ قُرُبَنتٍ عِندَ اللهِ ﴾ يريد يتقرّب بذلك من الله ﴿ وَصَلَوَتِ اللّهَ الرّسُولُ ﴾ يريد يرغب في دعاء النبي ﷺ ويرجو بطاعة الله الجنة ﴿ أَلاّ إِنّهَا قُرْبَهُ لَهُمّ ﴾ النّوبَة: [9] يريد نورًا لهم مكرّمة عند الله ﴿ سَيُدَخِلُهُمُ ٱللّهُ فِي رَحْمَتِهُ ۚ إِنّ ٱللّهَ عَفُورٌ رّحِيمٌ ﴾ [التّوبَة: 99] يريد في جنّته. هذا يريد غفور لديهم رحيم بأوليائه.

هذا ﴿ وَجَاءَ ٱلْمُعَذِرُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَمُمْ ﴾ أقول: أسد وغطفان وغيرهم استأذنوا في التخلُف معتذرين بالجهد وكثرة العيال وقيل: هم رهط عامر بن الطفيل قالوا: إنا غزونا معك غارات طيء والأعراب على أهالينا ومواشينا ، فقال لهم عليه السلام: «قد نبَّأني الله من أجنادكم وسيغني الله عنكم». قال ابن عباس: إنهم تخلفوا بعذر بإذن الرسول عليه السلام ﴿ وَفَعَدَ الَّذِينَ كَذَبُوا اللهَ وَرَسُولُمْ ﴾ من المنافقين الذين اعتذروا ولا عدد لهم. قال بعض العلماء: كلا الفريقان سيَّان بادِّعائهم الإيمان وكونهم من المخلصين، وقد كفرهم الله ورسوله

بادعائهم لنفسهم الإيمان ﴿سَيُصِيبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْهُمٌ ﴾ أي من الأعراب أو من المعذرين، فإن منهم من اعتذر لكسله لا بكفره ونفاقه ﴿عَذَابُ ٱلبِعُ ﴾ [التوبة: 90] بالقتل والسبى والجزية في الدنيا وبالنار والخلود في دار البوار في الآخرة.

ثم شرع في ذكر باب الاعتذار فقال: ﴿ لِيَّسَ عَلَى الضَّعَفَاءِ ﴾ وهم الزّمن والمشايخ الهرم والصبيان والعجزة والنسوان ﴿ وَلَا عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى اللّهِ عَلَى الْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ وَرَسُولِةً ﴾ ووعظوا الخلق بالإيمان والدعوة إلى الطاعة والعبادة سرًّا وعلانية بما قدروا عليه فعلًا وقولًا. قال النبي عليه السلام: «الدين النصيحة» (مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِن سَبِيلٍ ﴾ بالعقوبة ولا من طريق الجراح والمعاينة وفي وضع المظهر موضع المضمر إشعار بأنهم سينخرطون في مسالك المحسنين لا المغتابين والمجرمين المعذبين ﴿ وَاللّهُ عَفُورٌ ﴾ للمسيئين المعتذرين ﴿ رَحِيمٌ ﴾ التوبة: 19] لمن عداهم من المقصرين فكيف للمحسنين .

(وَلا عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ عطف على الضعفاء أو على المحسنين وهم الباكون سبعة من الأنصار هم: معقل بن يسار، وعبد الله بن كعب، وسالم بن عمر، وثعلبة بن عثمان، وعبد الله بن مغفل، وعلي بن زيد، وثعلبة بن زيد الأنصاري أتوا رسول الله على وقالوا: أنذرونا بالخروج واحملنا على الخفاف المرقوقة والنعال المخصوفة نغزو معك، فقال: ﴿لاَ أَجِدُ مَا أَمِلُكُمُ عَلَيْهِ تَوَلُواْ وَأَعَينُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمِع ﴾ وتسيل وتربو من الدمع أي دمعًا أو علة أو مفعول مطلق حذف عامله ﴿حَزَنًا أَلّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: 92] متعلّق بحزنًا أو بتفيض.

﴿إِنَّمَا ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَسْتَغُذِوْنَكَ ﴾ [التوبة: 93] وهم أغنياء، جملة حالية من فاعل ليستأذنوك رضوا جزاء آخر للضمير أو صفة لأغنياء، وطبع على قلوبهم حتَّى غفلوا من وخامة العاقبة وما عقلوا حسن العاقبة. قيل: استئناف لبيان ما هو السبب لاستئذانهم من غير عذر وهو الرضاء بالدنائة والانتظام في جملة الجواب إيثارًا للإراحة والراحة فيهم، لا يعلمون صلاح الدنيا وفلاح العقبى في الأخرى والأولى.

﴿ يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمُ إِذَا رَجَعْتُم التِّهِمُ ﴾ من غزوة تبوك، نزلت حين كان المنافقون بضعًا وثمانين نفرًا، فجاؤوا إلى الرسول معتذرين ﴿ قُلُ ﴾ يا محمد ﴿ لاَ تَعْنَذِرُواً ﴾

يا معشر المتخلفين (لَن نُوَّمِن لَكُمُّمُ ولن نصدقكم أبدًا (قَدْ نَبَانًا اللهُ مِنْ أَخْبَادِكُمُّ فيما سيأتي (وَرَسُولِهِ مَ وسائر المؤمنين بعد انقضاء فيما سلف (وَسَيْرَى اللهُ عَمَلَكُمُ فيما سيأتي (وَرَسُولِهِ مَ وسائر المؤمنين بعد انقضاء النشأة الأولى (ثُمُّ تُردُون إلى عَلِمِ الْغَيْبِ أي عالم العلم والجبروت والأرواح والبرزخ موطن الصور الخياليَّة والمثل النورية والأشباح وأرباب النوع مراتب أصحاب الفساد، وأرباب الصلاح والشهادة، ومرتبة العناصر والأفلاك والأجرام والأعراض الحسية والأغراض النفسية إلى الرتبة الناسوت، والمرتبة الأنسية. وإنما وضع الوصف موضع الموصوف تلويحًا إلى أنه مطلع على أسرارهم وإعلانهم، لا يفوت عنه شيء لا من ضمائرهم ولا من أحوال سرائرهم (فَيُنَيِّنُكُمُ وإعلانهم، لا يفوت عنه شيء لا من ضمائرهم ولا من أحوال سرائرهم (فَيُنَيِّنُكُمُ بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ التوبة: 99 من أعمال النفاق وأفعال الموافقين وأرباب الشقاق.

(سَيَحْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا انقَلَتَ تُمْ ورجعتم من الغزاة المذكورة (إلَيْهِمْ لِتُعْرِضُوا وتتحرفوا وتتحرفوا (عَنْهُمْ اللّه على عيرهم، وإذا كان أمرهم على ما ذكرنا (فَأَعْرِضُوا) وتصفحوا وانحرفوا (عَنْهُمْ وعن التوبيخ عليهم (إنّهُمْ رِجُسُّلُ ما ذكرنا (فَأَعْرِضُوا) وتصفحوا وانحرفوا (عَنْهُمْ وعن التوبيخ عليهم (إنّهُمْ رِجُسُّلُ نجس وعملهم قبيح وكوكب طالعهم نجس، فإذا (وَمَأُولُهُمْ فِي الدنيا ومصيرهم في الآخرة (جَهَنَمُ ) جزاؤهم من الله (جَزَآءُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ [التوبة: 95] نزلت في الآخرة (جَهَنَمُ ) جزاؤهم من الله (جَزَآءُ بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ النبي عليه السلام في جد بن قيس وأصحابه، كانوا ثمانين رجلًا منافقين فقال النبي عليه السلام حين قدم المدينة: «لا تجالسوهم ولا تكلموهم».

﴿ يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِنَرْضَوُا عَنْهُمْ ﴾ مع كمال نفاقهم ووفور شقاقهم ﴿ فَإِنَ ٱللَّهَ لَا يَرْضَىٰ عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَنسِقِينَ ﴾ [التوبة: 96].

(اَلْأَعْرَابِ) أي أهل البدو وسكّان البرايا (اَشَدُّ كُفُرًا وَنِفَاقًا) من أهل الحضر وساكن المدر وبناء الحجر (وَأَجَدَرُ) وأحرى وأليق (ألَّا يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنزَلَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ، من الشرائع وفرائضها وسننها ولعدم المؤانسة بأهل العلم وكمال توحشهم وقساوة قلوبهم واكتسابهم أخلاق البهائم والسباع وقلة المصاحبة بأهل الكتاب وأصحاب السنّة والجماعة وأولي الألباب (وَاللهُ عَلِيمً) بأحوال أهل الوبر وأصحاب الحجر والمدر (حَكِيمُ التوبة: 97] حاكم عليهم بالأمر والنهي وبالإحسان وبالإساءة والسوآت والعقاب، والإطاعة والإطابة بهما عمن شاء بما شاء.

﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْرَابِ مَن يَتَّخِذُ مَا يُنفِقُ مَغْرَمًا ﴾ وخسرانًا وغرابة وكراهة ورياء الناس

بغية بهم من المسلمين لا لوجه الله وابتغاء لمرضاته (وَيَنَرَبَّصُ بِكُمُ الدَّوَاتِرُ دوائر الزمان وصروف الدوران الثاني مرّة بالخير وأخرى بالشرّ وهم ينتظرون موت الرسول وفوت الإسلام وظهور الشرك والإشراك بين الأنام من الخواص والعوام. نزلت في أعراب أسد وغطفان وتميم وحاضري المدينة (وَاللهُ سَمِيعُ) [التوبة: 88] بأقوالهم عند الإنفاق بالكراهة والقول المضمر في نفوسهم، لتتربصهم الفتنة في الإسلام وهدم الشرائع وتغيّر الأحكام (عَلِيمٌ) [التوبة: 88] بما أسرُّوا وأضمروا وأبرزوا وأظهروا.

﴿ وَمِنَ ٱلْأَعْدَابِ مَن يُؤْمِثُ بِأَللَهِ وَٱلْمَيْوِمِ ٱلْآخِدِ ﴾ [النوبة: 99] هو مقرون من مزينة وبني أسلم وغفار وجهينة. قال النبي عليه السلام: «وغفار وهي من الجهنية ومزينة خير عند الله يوم القيامة من أسد وتميم وغطفان وهوازن» اهـ.

#### إشارة وتأويل

(وَجُآهُ ٱلْمُعَذِّرُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ) إلخ، تكرار آية الاعتذار إشارة إلى كثرة نشأة المنافقين في الأدوار والأكوار، وإلى أن استكمالهم لا يحصل في دورة واحدة بخلاف الخلص من الكفار، فإن أكثرهم يستكملون في دورة واحدة وكورة متحدة لاتحاد وجهتهم وتعدد وجهة المنافقين. نعم إن استكمالهم أتم واستحصالهم مراتب الكمالات أعم لكثرة مواطن نشئات أطوار الأدوار والأكوار في حق المنافقين، وعقد الذين كذبوا الله ورسوله ومكنوا في الدورة الجمالية، ولبثوا في الدورة الجمالية، ولبثوا في الدورة الجلالية الأصلية والفرعية الإفرادية.

(سَيُصِيبُ الَّذِينَ كَفَرُوا) في دناءة الدورة الجمالية لله منهم من الأعيان النورية (عَذَابُ الَيِمُ) [التوبة: 90] آخرها عند انتقال الفرداريّة الوجودية الصريحة إلى الفرداريّة العدمية الظليّة الضمنية المتخلّلة بين الدورتين الصريحتين (لَيْسَ عَلَى الضَّعَفَاءِ) أي على الأعيان الجمالية في الدورة العظمى العلمية لكونهم موجودين بالوجود الواحد وهو الوجود العلمي (وَلا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ) [التوبة: 91] أي الأعيان النورية الجمالية الموجودة في الدورة الفرعية، أو المراد بالضعفاء هم السالكون الغير المجذوبين، وبالمرضى المجذوبين الغير السالكين. والمراد بالأول هم العالمون الغير العالمين، أو العمل بلا علم العالمون الغير العالمين، أو العمل بلا علم

ضلال والعلم بلا عمل وبال لقوله عليه السلام: «سلوا الله علمًا نافعًا، ونعوذ بالله من علم لا ينفع». ومن لا ينفعه علمه ضرّه جهله. أو المراد من الأول الطور القالبي، ومن الثاني الطور النفسي، وغير ذلك من الأطوار الباقية والأعيان النورية الجمالية الإفرادية، والأكوار الظليّة الوحدانية.

(يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ) الآية، إشارة إلى أن طور الوجود كوري وسيره دوري، فإن الحقيقة المحمدية بما لها ومن لها من الكمالات الذاتية والأسمائية، وهي النبوة الذاتية والولاية المقيدة والمطلقة، يدور على المراتب النورية والظليّة الصريحة والمضمنة (قُل لاّ تَعْتَذِرُوا) أو لا تميلوا يا أيها الأعيان النورية والأكوان الظليّة الإفرادية الصريحة والضمنية إلى الصورة الجمعية والهيئة الكليّة النوعية والأصلية (قَد بَنَانًا الله مِن أَخْبَارِكُمْ الله النوية: 94] بما هو في قابلياتكم الجامعة لشرائط الاستعمال والتكميل في مراتب الأجسام والعناصر والأجرام واستعداداتكم الذاتيّة السارية في الأعيان الثابتة والماهيات الكونية، والحقائق الإلهيّة، وهي التي أفاض الفيض الأقدس الذي هو ظاهر التجلي والحقائق الإلهيّة، وهي التي أفاض الفيض الأقدس الذي هو ظاهر التجلي الذاتي الذي يفيض الكمال الذاتي والشهود الذاتي على الأعيان الثابتة والماهيات الكونية، إما بالأصالة والاستقلال أو بالتبعية والتطفل، والفرعية في ضمن شهود الذات، وتجلّي الذاتي والكمال الأسمائي والوصفي والآثاري.

أما الكمالي الذاتي فهو شهود الذات في مرايا الذات بالعنوان الذاتي أو بالعنوان الذاتي أو بالعنوان الوصفي الذاتي كالعلم والحياة والقدرة والإرادة والسمع والبصر والكلام. وأما الكلام الأسمائي فهو شهود الذات في مرايا الأسماء والصفات لصور منسوبات الأسمائية الذاتيّة كالمعلومات والأحياء والمقدورات والمرادات والمسموعات والمبصرات والكلمات وسائر الكمالات.

وأما الكمال الأفعالي فهو ينحصر على الفاعل الحقيقي والمؤثر الأزلي والأبدي بأن يرى تمام الأفاعيل وجميع الآثار وتكوين عموم الأطوار في كل الأدوار وجلّ الأكوار الإفرادية والجمعية الأصلية والفرعية راجعة إلى ذلك التفاعل، رابعة إلى ذلك المؤثر، راتعة إلى ذلك المدبر المصور. فلا نرى لأحد تأثيرًا ولا لفرد تدبيرًا.

وأما الكمال الآثاري وهو ما ظهر من تأثير الفاعل وصدر من تدبير المؤثر

كما شاهد الكمال الجمعي الإلهي بصورة آدم وحواء فبشّر الله بقوله: (يسّ وَهَذَهُ وَالْقُرُءَانِ الْخَكِيمِ (١) [يس: الآيتان 1-2] في نهاية السير من الله، ياسين، وهذه الصورة بعينها إشارة ورمز أو عبارة ومعنى وصورة هي الصورة الأولى كما يلوح إليها تطابق النشأة بالزبر وتوافق الزبر والفتوحات (سيرين) فإن الله تعالى خلق في النشأتين على صورة. وأما الإنسان الكامل الجامع للصورتين فهو إنما يكون في السير في الله الجامع للسيرين. هذا هو المقصد الأقصى والمطلب الأعلى من الحالات والمقامات، فتدبّر.

#### تفسير

﴿ وَالسَّبِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِيِنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اَتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ
رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـٰذَ لَهُمْ جَنَّنتٍ تَجَـٰرِي تَحْتَهَـا
رَضِي اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـٰذَ لَهُمْ جَنَّنتٍ تَجَـٰرِي تَحْتَهَـا
الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا آبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللّم

(وَالسَّبِقُونَ ٱلْأُولُونَ) يريد الذين صدقوا النبي عليه السلام وهاجروا إلى المدينة أمِنَ ٱلْمُهَجِيِنَ وَٱلْأَصَارِ) يريد أهل العقبة السبعين (وَٱلَّذِينَ ٱتَبَعُوهُم) [التوبة: 100] حيث قدم عليهم أبو زرارة مصعب بن عمرو أخو هاشم بن عبد الدار يعلمهم القرآن، وكان مع السبعين للبقاء فلما قدم مصعب بن عمرو أخو عبد بني الدار يعلمهم القرآن ويفقههم في الدين، وكان أول من جمع الصلاة بالمدينة فكانت الأنصار تحته، فأسلم معه سعد بن معاذ، وعمرو بن الجموح وهو عبد الأشهل كلهم وخلف من الأنصار من النساء والصبيان وكان مصعب بن عمير صاحب راية

وأُخذ أخوه يوم بدر أسيرًا فقال الأنصار: من أنت؟ قال: أنا أبو غدير بن عمير أخو مصعب بن عمير، فلم يشدوه في الباقي مع الأسرى وقال له: هذه طريق اذهب حيث شئت، فقال: إني أخاف أن يقتلني قريش. فذهبوا به إلى منزلهم فأكرموه بالخبز والتمر وكان يمد يده إلى التمر ويدع الخبز، والخبز عند أهل المدينة أعز من التمر، وعند أهل مكة التمر أعز من الخبز، فقالوا له: إنا نؤثرك بالخبز لأنه عندنا أعز من التمر. فلما مضوا إلى مصعب بن عمير فقالوا: إن أخاك عندنا، وأخبروه بما فعلوه به فقال لهم: ما هو بأخ ولا كرامة، شدُّوا أيديكم به فإن أمَّه أكثر أهل البطحاء حليًا. فشدُّوا في الوثاق فأرسلت أمه في فدائه ثم قتل يوم أحد فلما رآه أخوه مصعب بن عمير قال في نفسه: والله لا يقتلك غيري. فما زال عنى جاءه فقتله فأنزل الله فيه: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَى إِنَّ اَلْمَيْوَةَ اَلدُنيًا ﴿ فَإِنَّ الْمَيْعِيمَ اللهِ عَدِير بن عمير.

﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ ﴾ يريد يذكرون المهاجرين والأنصار الجنة والرحمة والدعاء لهم ، ويذكرون محاسنهم ويسألون الله أن يجمعهم بنبيّهم ﴿ رَضِى الله عَنْهُمُ وَنَصُوا عَنَهُ ﴾ يريد رضي الله عن أعمالهم ورضوا ثواب الله ﴿ وَأَعَدَ لَمُمْ جَنّتِ تَجَدِي عَنَهُ عَنْهُمُ اللَّهُ ﴿ وَأَعَدُ لَمُمْ جَنّتِ تَجَدِي اللَّهُ عَنْهُمُ اللَّهُ ﴿ وَأَعَدُ لَكُمْ جَنّتِ تَجَدِي اللَّرض عَنَهُ اللَّهُ القرآن غيرها ، ليس بمحفور في الأرض تَعَيّهُ الأَرْض حروفها منها حافتاها الزعفران والكافور وضفافها إنما هي على وجه الأرض حروفها منها حافتاها الزعفران والكافور وضفافها المسك ، وحراجها الحصا ، وحصباؤها الدرّ والزبرجد ، سبحان الله العظيم ما أعظم ما أعظم ما أجلّ الله العظيم وأعزّ الله ﴿ خَلِدِينَ فِهَا الْبَدَ الله العظيم ما أجلّ الله العظيم وأعزّ الله ﴿ خَلِدِينَ فِهَا الْبَدَ الله العظيم ما أجلّ الله العظيم وأعزّ الله ﴿ خَلِدِينَ فِهَا الْبَدَ خالدين في

ربوبيته، ناعمين في ملك الله، قد نزع الله عنهم كل غمّ وهمّ وكل سقم وجوع ﴿ وَأَعَدُ لَهُمْ جَنَّاتِ تَجَدِي تَحَتَّهَا ٱلْأَنْهَارُ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: 100].

﴿ وَمِمَّنَ حَوْلَكُمُ مِّنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنَ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى النِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمُّ نَعْنُ نَعْلَمُهُمُ سَنُعَذِبُهُم مَّرَّتَيْنِ ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَظِيمٍ اللَّهِ اللَّهُ عَلَمُهُمُ عَنَابٍ عَظِيمٍ اللَّهُ ﴾

(وَمِمَّنْ حَوْلَكُمُ مِّرَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونُ ) يريد من مزينة وأسلم وجهينة وأشجع وغفار (وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى النِفَاقِ ) يريد الأوس والخزرج (لا تَعْلَمُهُمُّ نَمْنُ نَعْلَمُهُمُّ مَرَّتَيْنِ) [التّوبة: 101] يريد في الأرض في الدنيا، وعذاب الآخرة. وذلك أن من مرض من المؤمنين كفر الله سيئاته ومحض ذنوبه وأبدله الله لحمًا ودمًا خيرًا مما ذهب منه، وأعقبه ثوابًا عظيمًا، ومَن مَرِضَ من المنافقين زاده نفاقًا. وإنما وضعنا كما قال في هذه السورة: (أَوَلا يَرُونَ أَنَّهُمُ اللهُ المَنْافِينِ فِي عَامِ مَرَةً ﴾ [التّوبة: 126] أو مرتين (مُمَّ يُردُونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ) [التّوبة: 101] يريد شديدًا فظيعًا.

(وَءَاخَرُونَ اَعْتَرَفُواْ بِذُنُوبِمَ ) يُريد قومًا من الأنصار (خَلَطُوا) عَمِلُوا (عَمَلًا صَلِحًا) يريد صادقًا وبراءة من النفاق وإيمان يتعين (وَءَاخَرَ سَيِعًا) غير الكبائر (عَسَى اللهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمُ ) يريد يقبل حسناتهم ويمحوا سيئاتهم، والعسى من الله واجب، عسى الله بعد عسر يسرًا ففعل ذلك باب على هؤلاء الأنصار (إنَّ اللهَ عَفُورٌ رَحِيمُ ) [التوبة: 102] غفور لزلاتهم رحيم بهم إن ندموا ورجعوا.

﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ ﴿ خُذْ مِنْ أَمُولِهِمْ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَحِيعُ عَلِيكُ ﴿ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَحِيعُ عَلِيكُ ﴿ إِنَّ الْمَاتُ اللَّهُ مَا لَكُنُ الْمَاتُ الْمَاتُ اللَّهُ مَا لَكُنْ اللَّهُ عَلِيكُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللّ

﴿ خُذْ مِنَ أَمْوَلِهُمْ صَدَفَةً ﴾ يريد من ثمارهم وأموالهم ﴿ تُطَهِرُهُمْ وَتُرَكِّهِم يَهَ ﴾ أي يطهرهم بها من الذنوب ويزكيهم، يريد أقبل منهم وأطهر وأتوب عليهم ﴿ وَصَلِ عَلَيْهِمْ ﴾ يريد ادعو لهم ﴿ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ لَمُمُ اللهُ عَلِيمٌ ﴾ يريد ادعو لهم ﴿ وَاللهُ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ التوبة: [103] سميع لقولهم، عليم بندمهم ورجوعهم.

### ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ وَأَنَّ وَأَنَّ اللَّهِ هُوَ ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّا ﴾ اللَّهَ هُوَ ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ إِنَّا ﴾

(أَلَدْ يَعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوَبَةَ) لمن رجع عن معاصي الله (عَنَّ عِبَادِهِ) يريد من عباده (وَيَأْخُذُ الصَّدَقَتِ) أي الصدقة إذا وضعت إنما وضعت في حرز الله يربيها لصاحبها كما يربي أحدكم فصيله حتَّى يجدها يوم القيامة كالجبل العظيم ولو كانت تمرة أو أقل (وَأَنَّ اللهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ) [التوبة: 104] يريد يا عبادي المحسنين والمسيئين.

﴿ وَقُلِ اَعْمَلُواْ فَسَكِرَى اللَّهُ عَمَلَكُم وَرَسُولُهُ. وَالْمُؤْمِنُونَ ۗ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ اللَّهُ عَمْلُونَ وَأَلَيْ عَلَمُ اللَّهُ عَمْلُونَ وَأَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

(وَقُلِ اَعْمَلُواْ فَسَيْرَى اللّهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَرُدُونَ إِلَى عَلِمِ الْفَهَ عَلَمُ وَالشّهَدَةِ ) علم ما غاب عن خلقه، وقد قال رسول الله على الله على الله على الله عبد الله في صخرة لأناب، ولأتوه يخرج عمله إلى النار كائنًا ما كان والله يطلع قلوب المؤمنين على ما في قلوب أصحابهم من الخير والشرّ، إن كان خيرًا أوقع في قلوبهم لهم المحبة، وإن كان شرًا أوقع في قلوبهم لهم البغضة وإن لم يروه (فَيُنتِثُكُمُ بِمَا كُنُمُ مَعْمَلُونَ) وإن كان شرًا أوقع في قلوبهم على أعمالكم فيثيب المحسنين ويعاقب المسيئين كما قال تبارك وتعالى في سورة النجم: (لِيَجْزِيَ ٱلّذِينَ اَسْتُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ ٱلّذِينَ أَحْسَنُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ ٱلّذِينَ أَحْسَنُوا الله بالجنّة.

﴿ وَ َاخْرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْنِ ٱللَّهِ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ اللَّهِ

﴿ وَمَاخَرُونَ مُرْجَوْنَ لِأَمْنِ اللّهِ ﴾ يريد لتوبة الله ﴿ إِمَّا يُعَذِّبُهُمْ ﴾ يريد التمادي على معاصي الله والخذلان ﴿ وَإِمَّا يَتُوبُ عَلَيْهِمُ ﴾ يريد بما في قلوب خلقه ﴿ وَاللّهُ عَلِيمُ ﴾ يريد بما في قلوب خلقه ﴿ حَكِيمُ ﴾ [التوبة: 106] فيما صنع بأوليائه وأعدائه.

﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَـٰذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِبِهَاْ بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِلَّا اللَّهِ وَرَسُولَهُ, مِن قَبْـٰلُ وَلِيَحْلِفُنَّ إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا وَإِرْصَادًا لِيَمْ خَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, مِن قَبْـٰلُ وَلِيَحْلِفُنَ إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا وَلِيَحْلِفُنَ إِنَّ أَرَدُنَا إِلَّا اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُولِمُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَٱلَّذِينَ ٱلَّخَدُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا ﴾ وذلك بأنهم بنوا مسجدًا بقباء وصلُّوا فيه بالنفاق، وكتبوا إلى رؤساء تبوك أن محمدًا قد تجهّز يريد غزوكم فاحذروا

واهربوا، فقدم رسول الله تبوك فلم يجد غزوة، وأتوا النبي وهو على رأس سفرة، وهم إثنا عشر رجلًا: معونة بن عامر، ونبيل بن الحرث، ووداعة بن ثابت، وحذامة بن جلد، ومجمع وهو كان إمامهم فقد أتوه وقالوا: يا رسول الله إنًا قد بنينا مسجدًا نقتصر عليه دواء لعلة منا ونصلً فيه في الليلة الشتائية الممطرة فلو جئت مسجدًا نقتصر عليه دواء لعلة منا ونصلً فيه في الليلة الشتائية الممطرة فلو جئت فيه فأنزل الله: ﴿ وَاللَّذِينَ المَّخَذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا ﴾ على المؤمنين، ﴿ وَكُفُرًا ﴾ يريد كفرانًا بالنبي في وما جاء به محمد في ﴿ وَتَفْرِهُمُ ابْرُنَ المُؤْمِنِينَ ﴾ يريد يفسدون عليه عدوهم حتى لقوا عدوهم ولا يقيمون في سفرهم ﴿ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولُمُ ﴾ يريد لمن لم يصدِق محمدًا في ولا ما جاء به، يريد يحاربه ويقاتله، والحق في يد رسول الله ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ يريد أنهم كفروا بما جاء به، يريد يحاربه ويقاتله، والحق في يد ورسوله ﴿ وَاللَّهُ يَنْهُدُ إِنَّهُمُ لَكَذِبُونَ ﴾ في إيمانهم، فأرسل رسول الله في عاصم بن ورسوله ﴿ وَاللَّهُ مِنْهُ لَمْ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى من ذكر النبي على علمي ومالك بن الدخم، فنزل كل واحد منهما في قومه ثم عدوا مع أحدهما ناس والآخر بشعلة من نار، وهم في صلاة الصبح، فحرقوا وهدموا فأتوا النبي على يحلفون، فأنزل الله: ﴿ وَاللَّهُ مُنْهُدُ إِنَّهُمُ لَكُذِبُونَ ﴾ [التوبَة: 101].

﴿ لَا نَقُدُ فِيهِ أَبَدًا لَمُسْجِدُ أُسِسَ عَلَى ٱلتَّقُوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُ أَن تَقُومَ فِي اللَّهُ فَيُعِبُ الْمُظَهِّرِينَ اللَّهِ اللَّهُ فَعِبُ الْمُظَهِّرِينَ اللَّهِ ﴾ فييةً فِيهِ رِجَالُ يُحِبُونَ أَن يَنظَهَّرُوا وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُظَهِّرِينَ اللَّهِ ﴾

﴿ لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدًا ﴾ يريد لا يصلي فيه أبدًا ﴿ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ ﴾ بنيانه ، قالوا : هو مسجد المدينة . وقال بعض أهل العلم : هو مسجد قباء ﴿ عَلَى التَّقُوَىٰ ﴾ يريد بُني على طاعة الله وبناه المتقون الموحِّدون ﴿ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾ يريد من أول يوم بُني ﴿ أَحَقُ أَن تَعُومَ فِيهُ ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُجِبُونَ أَن يَنطَهَرُوا ﴾ يريد أن أن تَقُومَ فِيهُ ﴿ فِيهِ رِجَالُ يُجِبُونَ أَن يَنطَهَرُوا ﴾ يريد أن الأنصار استنجوا بالماء ﴿ وَاللّهُ يُجِبُ المُطَهِرِينَ ﴾ [التوبة : 108] يريد من الشرك ، كانوا براء من الشرك والنفاق .

﴿ أَفَ مَنَ أَسَسَ بُنْكَنَهُ عَلَى تَقُوَىٰ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُوَنٍ خَيْرٌ أَم مَّنَ أَسَكَ بُنْكَنَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَادٍ فَٱنْهَارَ بِهِ عَنِى نَادِ جَهَنَّمُ وَٱللَّهُ لَا أَسَكَ بُنْكِ نَادٍ جَهَنَّمُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ أَفَكُنَّ أَسَّسَى بُنْيَكُنَّهُ عَلَىٰ تَقُونَىٰ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ يريد على مخافة من الله ورجاء

﴿ وَرِضَوَنِ ﴾ يريد ورضوانه ، يريد أنهم يحلفوا مرضاة الله في بنيانه ﴿ خَيْرُ أَم مَّنُ أَسَكَسَ بُنْكَنَهُم عَلَى شَفَا جُرُفِ هَارٍ ﴾ يريد انهار بأهله ﴿ فَأَنْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمٌ ﴾ يريد صيّرهم النفاق إلى النار ﴿ وَاللّهُ لَا يَهْدِى ﴾ لا يُرشد ﴿ اَلْقَوْمَ اَلظَّالِمِينَ ﴾ [النوبة: 109] يريد المشركين ولا من عاند الله وعاند رسول الله .

هذا ﴿ وَالسّبِقُونَ ٱلْأُوّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ ﴾ [التوبة: 100] أقول: الذي هجروا قومهم وعشيرتهم وفارقوا أوطانهم أولًا إلى الحبشة وثانيًا إلى المدينة، اختلفوا فيهم بأن أول من آمن برسول الله بعد امرأته خديجة بعد اتفاقهم على أنها أول من آمن برسول الله على وذهب الأكثرون على أنه على بن أبي طالب، فإنه أول من أسلم به. قال النبي عليه السلام: «أول مَن أسلم بي علي بن أبي طالب». وقال أيضًا: «أوّلكم ورودًا على الحوض، وأولكم إسلامًا على بن أبي طالب، وأول من صلّى معي على بن أبي طالب».

ومنهم من وقق بين هذه الأخبار وأول من آمن مِنَ الرجال أبو بكر، ومن الصبيان علي بن أبي طالب، ومن العبيد زيد بن حارثة، ومن النساء خديجة. وقيل: إن من آمن بمعجزات الرسول ومعراجه أبو بكر قد تأمّل في نفسه واغتم في به، فخرج من بيته وأراد أن يجيزه وكان أبو بكر قد تأمّل في نفسه واغتم في كفره، وقصد أن يأتي إلى النبي لله لأن يرشده إلى الإيمان بالله فخرجا عن البيت فتلاقيا في الطريق، فقال النبي: يا أبا بكر إني رسول الله إليكم، وأسرى بي ربي في هذه الليلة، فقال أبو بكر: قد صدقت وأنا آمنت بك وبما جئت به. فلما أسلم أبو بكر وأظهر إسلامه، وكان رجلًا شيخًا كهلًا وأكبر سنًا بين قريش وأعلمهم بما كان بينهم من التواريخ وقصص الأنبياء، تاجرًا يألفونه ذا خلّة وخلق حسن، معروفًا بينهم يرجعون إليه ويسألونه لكثرة علمه وحسن مجالسته، وكثرة مؤانسة معروفًا بينهم يرجعون إليه ويسألونه لكثرة علمه وحسن مجالسته، وكثرة مؤانسة القوم به. وكان يدعو الناس إلى الإسلام فأسلم به من وثق من قومه، عثمان وزبير ابن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وطلحة بن عبد الله. فجاء بهم إلى رسول الله بي حين أسلموا وصلُوا وكانوا هؤلاء الثمانية سابقين إلى الإسلام، ثم تبايع الناس في الدخول.

وأما السابقون من الأنصار هم الذين بايعوا مع رسول الله على ليلة العقبة، وكانوا سبعة في العقبة الأولى، وسبعين في الثانية، ونصروا الرسول على أعدائه

وآووا أصحابه. وقيل: هم الذين صلّوا إلى القبلة، والذين اتبعوه بإحسان هم بقية المهاجرين والأنصار سوى السابقين الأولين الذين سلكوا سبيلهم في الإيمان والنصرة إلى يوم القيامة، والذين يحسنون المهاجرون والأنصار بالرحم والتعاطف والإنفاق وحسن الوفاق والفرار عن النفاق، فأصحاب رسول الله بأجمعهم في الجنة محسنهم ومسيئهم، لقوله تعالى: ﴿رَضِى اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ مَن غير تقييد بصفة. وأما الذين اتبعوا فمشروط بالمتابعة الحسنة دون السيئة.

قال النبي عليه السلام: «لا تسبُّوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أُحد ذهبًا ما أدرك مدّ أحدهم ولا نصيفه». ثم جمعهم الله على الشواب ﴿وَأَعَدَ هَمُ جَنَّتِ تَجَرِي تَعَتَهَا ٱلأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ ﴾ الإعداد الجنة والإمداد هو (ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ) [التوبة: 100]، هذا الوعد بالأصالة لهم وبالتبعية للمبايعين والذين يلونهم إلى يوم القيامة.

وَمِمَّنُ حَوْلَكُ فِي المدينة (مِّرَ ٱلأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وهم مزينة وجهينة وأسجع وأسلم وغفار، كانت منازلهم حول المدينة فمن هؤلاء الأعراب منافقون ومَردُوا وثبتوا وثبتوا وَمِنْ أَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ من الأوس والخزرج قوم منافقون (مَردُوا وتبرنوا وثبتوا (عَلَى ٱلنِفَاقِ لَا تَعْلَمُهُم الله عَلَيْهُ وَلَى الله عَلَيْ الله عَلَيْهُ وَلَى الله والمعتمد فقال: «أخرج يا فلان فإنك منافق» فأخرج من المسجد ناسًا وفضحهم، هذا هو العذاب الأول. وأما الثاني فهو عذاب القتل والأسر والسبي. وقيل: هو عذاب القبر، أو هما الجوع والقتل. عن ابن عباس: إن المرة الأولى هي إقامة الحدود عليهم، والأخرى عذاب الآخرة والقبر. أو الأولى إحراق مساجدهم مسجد مسجد. وفي بعض التفاسير: الأولى ضرب الملائكة وجوههم ودباريهم عند قبض أرواحهم، والأخرى عذاب الآخرة والقبر. والأولى إحراق مسجدهم مسجد الضرار، والأخرى إحراقهم بنار جهنم والقبر. والأولى إحراق مسجدهم مسجد الضرار، والأخرى إحراقهم بنار جهنم والقبر. إلى عَلَيْ عَظِيم التواتية: [10] غليظ، وهو الخلود في النار.

وقوم آخرون من أهل المدينة أو من الأعراب لا المنافقين (اَعْتَرَفُوا) وأقرُّوا (بِذُنُومِمَ) [التوبة: 102] ولم يعتذروا بالمعاذير الكاذبة، وهم طائفة من المتخلفين أوثقوا وشدوا أنفسهم على سواري المسجد، فقدم رسول الله على ودخل المسجد على عادته، فصلّى ركعتين فسأل عنهم، فذكروا له أنهم قسموا أن لا يحلوا

أنفسهم حتَّى تخلِّهم أنت وترضى عنهم. فقال عليه السلام: «أنا أقسم بالله أن لا أطلقهم ولا أعذرهم حتَّى [يأتي أمر الله] بإطلاقهم لأنهم رغبوا عني وتخلفوا عن الغزو». فأنزلت فأرسل إليهم رسول الله ﷺ: وأطلقهم وأعذرهم، فلما انطلقوا قالوا: يا رسول الله هذه أموالنا التي خلفنا عنك نتصدق بها عنك وطهرنا واستغفر لنا، فقال الرسول: «ما أمرت أن أتخذ من أموالهم شيئًا». فأنزل الله: ﴿خُذَ مِنَ أَمُولُهِمْ صَدَفَةَ تُطَهِّرُهُمْ وَثُرِكِمِم بِهَا بواطنهم عن النفاق، ولتنموا حسناتهم، وتمحى أمرَولِمُ صَدَفَة تُطَهِّرُهُمْ وَثُركِمِم بَهَا بواطنهم عن النفاق، ولتنموا حسناتهم، وتمحى سيئاتهم ﴿إِنَّ الْحَسَنَتِ يُذَهِبْنَ السَّيَعَاتِ ، ﴿ وَصَلِ عَلَيْهِم الله عليهم وعاطف عليهم بالدعاء والاستغفار ﴿إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ لَمُنَّ وبها يقوِّيهم ويطمئن بها قلوبهم ﴿وَاللهُ سَيْعَ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ عَلِيمٌ وصدور اعترافهم ومقالهم، وتحسن ما لهم.

(أَلَمْ يَعْلَمُواً) المتوب عليهم (أَنَّ اللهُ هُو يَقْبَلُ التَّوْبَهُ عَنْ عِبَادِهِ ) بأن يكون المراد أن يتمكن في قلوبهم قبول نياتهم والاعتذار بصدقاتهم (وَيَأْخُذُ الصّدَقَتِ ) [التوبة: 104] ويقبلها ويزكيها وينميها . قال النبي عليه السلام : «والذي نفسي بيده ما من عبد متصدِّق من كسب طيب ولا يقبل الله إلا طيبًا ولا يصعد إلى السماء إلا الطيب إلا كأنما يضعها في يد الرحمٰن فيربيها له كما يُربي أحدكم فلوه ، حتَّى إن اللهمة لتأتي يوم القيامة وهي مثل الجبل العظيم ، وإن الله هو التوّاب الرحيم على اليائسين ، الكريم بالمنيبين (وَقُلِ اعْمَلُواً) ما شئتم ، متى شئتم ، أين شئتم (فَسَيَرَى اللهُ عَلَيْمُ وَالشَّهُ وَاللَّوْمِيُونَ ) من الأنصار والمهاجرين وغيرهم من عباد الله المخلصين المتخصصين بمزيد من الزينة ومرتبة المربية ولذلك قرنهم بالعطف بالله وبرسوله (وَسَتُرَدُونَ إِلَى عَلِمِ شرف الزينة ومرتبة المربية ولذلك قرنهم بالعطف بالله وبرسوله (وَسَتُرَدُونَ إِلَى عَلِمِ العظمى في المحشر الأكبر والدرجة العليا .

(وَءَاخُرُونَ) أي قوم آخرون، وهم الثلاثة سمعت قصتهم من بعد وهم كعب ابن مالك، وهلال بن أمية، ومرارة بن الربيع، فإنهم لم يبالغوا في التوبة والاعتذار كما فعل أبو لبابة وأصحابهم، فوقعهم رسول الله على خمسين ليلة ونهى الناس عن مخالطتهم ومكالمتهم، وشقهم الخلق وضاقت عليهم الأرض بما رحبت وكانوا من أصحاب بدر فقالوا: إنهم هلكوا. وقال بعضهم: عسى الله أن

يغفر لهم، فصاروا مُرْجَيْنَ ﴿ لِأَمْرِ اللَّهِ ﴾ [التّوبَة: 106] حتَّى نزلت آية توبتهم بعد خمسين ليلة.

وَالَذِينِ اَتَخَدُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَلات في جماعة من المنافقين بنوا مسجدًا يضارون به مسجد قباء . وكان إثنا عشر رجلًا قصدوا ببناء مسجدهم إضرار المؤمنين وتعطيل مسجدهم وكفروا بالله ورسوله (وَتَفْرِهِنَا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ لأنهم كانوا يصلُّون جميعًا في مسجد قباء ، فبنوا مسجدًا آخر بقرب مسجد قباء قصدًا لإضرار المؤمنين بأن يتخلفوا ويتفرقوا ، فأتوا إلى رسول الله وهو يتجهَّز إلى تبوك فقالوا : يا رسول الله إنَّا قد بنينا مسجدًا لذي العدلة والسقم والحاجة والمرض والعاجز والضعيف والليلة الممطرة والشتائية ، ونستدعي منك أن تأتينا وتصلِّي بنا فيه وتدعو لنا بالسعادة والبركة . فقال رسول الله على جناح السفر ، فإذا فيه وتدعو لنا بالسعادة والبركة . فقال رسول الله على التنظارًا وإعذارًا (لِمَنَ قدمنا أتيناكم وصلّينا لكم فيه » . (وَارْصَادًا ) أو تربُّصًا وانتظارًا وإعذارًا (لِمَنَ قدمنا أتيناكم وصلّينا لكم فيه » . (وَارْصَادًا ) أو تربُّصًا وانتظارًا وإعذارًا (لِمَنَ الجاهلية ويتنصر ويلبس المسوح ، فلما قدم النبي المدينة قال له أبو عامر : ما الجاهلية ويتنصر ويلبس المسوح ، فلما قدم النبي المنادية قال له أبو عامر : أمات الله الكاذب منا طريدًا وحيدًا غريبًا ، فقال عليه السلام : «آمين» . فلما كان يوم أحد قلم أبو عامر : لا أجد قومك يقاتلونك إلا إنَّا معهم . فلم يزل يقاتله إلى يوم حنين .

فلما انهزمت هوازن يئس وخرج هاربًا إلى الشام، فأرسل إلى المنافقين أن استعدوا بما استطعتم من قوة وسلاح وابنوا مسجدًا فإني ذاهب إلى قيصر ملك الروم فآتي بنجدة فأخرج محمدًا على وأصحابه. فبنوا مسجد الضرار إلى جنب مسجد قبا ليصلِّي فيه بعد الرجوع من الشام (وَلِيَحْلِفُنَّ) أولئك المنافقون أتباع بني عامر الفاسق بالله (إنَّ أَرَدُنَا إلا الحسنى (وَاللهُ مِنَا اللهُ عَلَى المَاهُ والنيّة والخصلة إلا الحسنى (وَاللهُ يَنتُهُدُ إِنَّهُمُ لَكَيْدِهُنَ ) [التّوبة: 107] في مقالهم وحلفهم.

روي أنه عليه السلام لما انصرف من تبوك فلما قرب إلى المدينة استقبلوه سائلين منه ليصلّي في مسجدهم، فنزلت الآية وأخبر الله خبر مسجد الضرار وغرضهم وقصدهم من بنائهم، فدعا رسول الله على مالك بن الأصم ومضر بن عدي وعامر بن السكن والوحشي قاتل حمزة عم الرسول وقال لهم: «انطلقوا إلى هذا المسجد الظالم أهله واهدموه واحرقوه». فخرجوا سريعًا حتَّى سالم بن عوف

وهو رهط مالك بن الأحسم، فقال مالك بن الأحسم: انظروا حتَّى أخرج إليكم من أهلي، فدخل المسجد بصاحبيه وفيه فحرّقوه وهدموه وفرق عنه أهله، فأمر النبي أن يتخذ ذلك المسجد كناسة يلقى فيه الجنف والتبن والقمامة. ومات أبو عامر الراهب بالشام وحيدًا غريبًا كما ابتهل لنفسه على نفسه إذ عارض النبي ﷺ.

(لَا نَقُدُ فِيهِ أَبَدًا ﴾ أي في مسجد الضرار، ولا تصلي فيه أبدًا، نهى الله عزَّ وجلَّ نبيّه أن يصلِّي فيه، والله إنه (لَمَسْجِدُ أُسِّسَ) وبني بنيانه وبناه (عَلَى التَّقُويُ) واتقاء النفس عن إحداث الفتن وضرار المؤمنين (مِنْ أَوَّلِ يَوْمِ) ووضع أصله وهو مسجد قبا (أَحَقُ أَن تَقُومَ فِيدًى مصليًا، ومسجد الرسول (فِيهِ رِجَالُ يُحِبُونَ أَن يَنْكُمَ فِيدًى مصليًا، ومسجد الرسول (فِيهِ رِجَالُ يُحِبُونَ أَن يَنْكُمَ فِيدًى مصليًا، ومسجد الرسول (فِيهِ رِجَالُ يُحِبُونَ أَن يَنْكُمَ فِيدًى اللهُ ال

(أَفَعَنُ أَسَسَ بُنْكِنَهُ عَلَى تَقُوى وورع وإنقاء النفس مما لا يرضى به الله (وَرِضُونُ ) أي على طلب التقوى ومرضاة الله خيرًا (أَم مَّنَ أَسَسَ بُنْكِنَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ ) أي طرف واد أقرب إلى السقوط فسقط بالسيل أي أرض لينة لا تحتمل البناء، أو البئر التي لم يطو (هكار) [التوبة: 109] ساقط يتداعى بعضه في إثر بعض كما ينهار الرمل والشيء الذي فيه الرخو أصله هائرٌ مثل ضال فعمل فيه عمل ضال (فَأَنْهَارَ) فسقط وانهدم ومنه نهور الليل إذا ذهب أكثره، وفي عمل ضال (فَأَنْهَارَ) فسقط وانهدم ومنه نهور الليل إذا ذهب أكثره، وفي مصحف: فانهارت به قواعده بالباني له ولأجله (وَاللّهُ لا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظّلِوينَ ) [التوبة: 109] الواضعين الأشياء في غير موضعها.

#### إشارة وتأويل

﴿ وَالسَّبِقُونَ ٱلْأُولُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلْأَصَارِ ﴾ إلىخ، أي إشارة تنوع حصص لأعيان الوجود، فمنهم يستصحب الحقيقة المحمدية وظهر آثار أنوار المصاحبة لدى الهجرة والانتقال بالشرك من مكة الأحدية الجمعية الوجودية وكعبة الوحدة الذاتيَّة النورية في بداية الدورة العظمى الجمالية الوجودية الصريحة إلى مدينة الواحديَّة بنيت فيها بخصوصية الأنصار، ثم ينزل منها إلى الدورة الكبرى النورية في مرتبة الملكوت وعالم الأرواح، ثم إلى المرتبة البرزخية، ثم إلى المرتبة الإفرادية.

﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنَّهُ ﴾ بالجذبة الإلهيَّة وبالسلوك والمجاهدة بعد الاستعمال

في الأدوار النورية الأصلية والفرعية، واستجماع مقتضياتها. ثم بعد الاستكمال في الأدوار الإفرادية الأصلية والفرعية (عَنْهُ وَأَعَدَ لَمُمْ جَنَّتِ) تجليّات جمعية شهودية بعد التجليّات الوجودية الإفرادية والجمعية (تَجْرِي مِن تَعْتِهَا ٱلأَنْهَارُ الأربعة الذاتيّة الإفرادية الأصلية والفرعية، الأربعة التي هي مقتضيات الأسماء الأربعة الذاتيّة والأفعالية والآثارية (خَلِدِينَ) ومرضيات التجليّات الأربعة الذاتيّة الأسمائيّة والأفعالية والآثارية (خَلِدِينَ) [التّوبة: 100] لا تنفك عنهم مقتضيات التجليّات ومرتضيات الجنات والأعيان النورية والأكوان الظليّة، كل ما يحصل لهم ويحضر لديهم من الكمالات النورية والحالات والمقالات الظليّة متقرّرة فيهم، لا تزول عنهم أبدًا ويتراكم فيه شيئًا والي أن يصلوا إلى الكمال الجمعي الإفرادي، والجمعي والجمعي والجمعي والجمعي والجمعي والجمعي والجمعي .

(وَمِمَّنُ حَوْلَكُمُ مِنَ الْخَوْرَ مُنَفِقُونُ التوبة: 101] إشارة إلى عدم تساوي الأعيان النورية والأكوان الظلية الضمورية في الاستعدادات الذاتية والقابليات الأسمائية، وذلك لأن يشبه الشبه الذاتية كالقدرة والتجلِّي الذاتي إلى تمام الأعيان على السواء، وإلا ارتفع التميُّز وتعطل التكوين، واختفت الكمالات في أرباب التكوين وأصحاب التمكين والإرادة الإلهيَّة التي يتعين بها الحق في المرتبة الواحديَّة، تخصص كل عين من الأعيان النورية وكل كمون من الأكوان الظليّة الجلالية صريحًا وضمنًا بكمال وتقرّب ووصال بجمال وجلال، فربما يخصص المجللية مريحًا وضمنًا بكمال وتقرّب ووصال بجمال وجلال، فربما يخصص والفرعية، أو بين النوعية الوجودية والنوعية العدمية، أو بين الدورة الاستقلالية والتبعية والتدريجية والدفعية، فتكون تلك الحصص ذات وجهين: وجهة إلى نور والتبعية والديمان، ووجهة إلى ظلمة الجلال وعدم الإيمان. فطالت النشئات الجمال والإيمان، ووجهة إلى ظلمة الجلال وعدم الإيمان. فطالت النشئات وغالت المنافقين، فما من دورة من الأدوار ولا كورة من الأكوار أصلية كانت أو فرعية، استقلالية أو تبعية، إلا وللنفاق فيها قدم ثابت.

﴿ وَمِنُ أَهَلِ ٱلْمَدِينَةِ ﴾ فرق غفيرة وسرق كثيرة وخرق كبيرة مردوا على النفاق، وأنت يا محمد لاتحاد وجهتك وانفراد قبلتك ﴿ لاَ تَعَلَمُهُم ۗ نحن لإحاطتنا بتمام الجهات وإماطتنا مقتضيات تخالف الوجهات ﴿ نَعْلَمُهُم ۗ سنعذبهم مرتين، مرة في دركات النشئات النورية، وأخرى في تدارك دركات الظليّة والضمورية، ثم بعد النشأة الإفرادية النورية الصريحة والضمنية ﴿ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابٍ عَظِيمٍ ﴾ [التّوبَة: 101]

وعقاب غليظ عميم بالترديدات وكثرة النشئات في الأدوار الجمعية والأكوار المعتبرة الوجودية والعدمية.

(وَءَاخُرُونَ أَعْرَفُوا بِذُنُوبِهِم ) إشارة إلى مرتبة السالكين في الأطوار النورية الصريحة، والأكوار الضمنية عند توافق مقتضيات المولود الإنسي ومرتضيات المولود الجني لدى اندراج شيطان الجلال تحت حكم سلطان النور والجمال قد (خَلَطُوا عَمَلًا صَلِحًا) وهو السلوك النوري الجمالي (وَءَاخَر سَيِتًا) وهو السلوك والسير الجلالي (عَسَى اللهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِم ) [التّوبة: 102] توبة الأضداد وتقوية الأمثال والأنداد. قال النبي عليه السلام: «ما منكم من أحد إلا وله مولود جني، قالوا: وإياكي، إلا أن الله أعانني عليه فأسلم بيدي، فلا يأمرني وإيا الخير».

(خُذ مِنَ أَمَوْلِهِمَ) [التّوبَة: 103] وعلومهم وإدراكاتهم الحاصلة عقيب شهود التجلّيات الذاتيَّة والأسمائيَّة والأفعالية والآثارية هي تضاعف آنًا فآنًا إلى غير النهاية، وهي التي لا تحصل إلا العالم الكل ومحيط الجزء والكل كما علمت مرارًا (صَدَقَةٌ) واصرف إلى فقراء الطور القالبي والنفسي والقلبي بالتعليم والإرشاد (تُطَهِمُهُمُ) عن الأوساخ والآثام البدنية والأجرام النفسانيَّة (إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنٌ هُمُمُّ) [التوبَة: 103] أي دعوتك وإرشادك تسكن قلوبهم وتمكِّن نفوسهم وعقولهم.

(وَءَاخُرُونَ) أي هاهنا قوم آخرون في نهاية الأدوار الوجودية وغاية الأكوار العدمية ما بلغوا في الكلام الجمعي والجمع الكمالي إلى النهاية مرجون (يَرْجُونَ) في مقام الخوف والرجاء ورد الكل، وهم أهل السنّة والجماعة من أصحاب القلوب وأرباب السرّ وأطوار الغيوب لأن الجبرية الجذبة الإلهيّة ولأن القدرية أولي المجاهدة والسلوك يرجون ويرتضون لأمر الله وأفعاله (إِمّا يُعَذِّبُهُمُ ) بالترديد على النشئات (أَوْ يَتُوبَ عَلَيْم ) بالجذبات الخاطفة والتجلّيات العاطفة (وَاللهُ عَلِيم ) بأحوال المجذوبين وأفعال المحبين والمحبوبين (حَكِيم ) [التوبة: 106] على أهل القرب والبعد.

﴿ وَٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱللَّهُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا ﴾ [التّوبة: 107] وهم أهل الصدّ الذين بنوا مسجد الضرار بلا تزكية النفس عن الهواجس النفسانيَّة والرواجس الجسمانية قريبًا بمسجد قبا الذي هو بقرب القلب المصفى عن الملكات الردية والهيئات الدنية المستعدّة للشهود الإلهى، والباقى ظاهر.

#### تفسير

## ﴿ لَا يَزَالُ بُنْيَنَهُمُ ٱلَّذِى بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمُّ وَلَا يَزَالُ بُنْيَنَهُمُ الَّذِي بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمُّ وَلَا يَزَالُ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ اللَّهِ ﴾

(لا يَزَالُ بُنْيَنَهُمُ الَّذِى بَوْأُ رِيبَةً ) يريد شكًا (في قُلُوبِهِم) [التوبة: 110] كما في سورة البقرة لأهل العجل (وَأُشْرِبُوا) [البقرة: 93] يريد صاحب العجل، قالوا: عبادته أيسر علينا من عبادة الرحمٰن والعجل إن عصيناه لم يعذبنا والرحمٰن إن عصيناه يعذبنا (إلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمُّ ) يريد الموت (وَاللَّهُ عَلِيمُ حَرَيمٌ ) عصيناه يعذبنا (إلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمُّ ) يريد الموت (وَاللَّهُ عَلِيمُ حَرَيمٌ ) [التوبة: 110] عليم بخلقه الصادق منهم والشاك، حكيم فيما جعل للصادقين من الثواب، وحكيم بما صنع للكاذبين من العقاب.

﴿ إِنَّ اللَّهُ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُوٰهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُوٰهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْحَكَنَّةُ يُقَالِلُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا الْحَكَنَّةُ يُقُونَ وَعُدَّا عَلَيْهِ حَقًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَيُقَالُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ وَالْمَا وَالْفَوْرَ الْمَعْلِيمُ اللَّهُ وَمَنْ أَوْفَ بِعَهْدِهِ وَالْمِعْمِلُ وَالْمَعْمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَوَاللَّهُ هُوَ الْفَوْزُ الْمَطْيمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِلْ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُولِلْ الللْمُولِلْمُ الللْمُولِي الللْمُولِلِلْمُلِلْمُ الللْمُولِي الللْمُولِلْمُ الللْمُولِلْمُولِلْمُ اللْمُؤْ

ثم أثنى على المؤمنين فقال: ﴿إِنَّ اللهُ اَشْرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنْفُسَهُمْ ﴾ يريد التي ينفقونها في سبيل الله وعلى أنفسهم وأهليهم وعيالاتهم فبقي ﴿إِنَّكَ لَهُمُ ٱلْجَنَّةُ ﴾ التي لا تفنى ولا تبلى ولا تنفد ولا تذهب (يُقَيْنُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ يريد في طاعة الله عدوهم وعدو الله ﴿وَيُقَنْلُونَ ﴾ في طاعتي ومحبتي ثم يصيرون أحياء عندي فيرزقون ﴿وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا ﴾ يريد وعدًا منه حقًا لأن مآلهم من الله لا يخلف فيه ﴿فِ ٱلتّوراة والإنجيل والفرقان الذي أنزل على محمد ﴿وَمَنَ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ الله لا يخلف فيه ﴿ وَلَا التوراة والإنجيل والفرقان الذي أنزل على محمد ﴿ وَمَنَ أَوْفَ بِعَهْدِهِ مِنَ الله ﴿ وَنَالِكَ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التّوبة: 111] انقطعت الصلة وذهبت العقول عن معرفة هذا .

### 

ثم زادهم مديحًا وثناءً ومحبةً، فقال: ﴿التَّيْبُونَ ﴾ يريد الزاهدون عن الشرك ﴿الْعَبِدُونَ ﴾ يريد الموحدين لله الذين يرون عبادة الله واجبة عليهم ﴿الْهُمُونَ ﴾ يريد الله على كل حال ﴿السَّيَبِحُونَ ﴾ يريد الغزاة في سبيل الله والجهاد يريد بأموالهم وأنفسهم ﴿الرَّكِعُونَ السَّيْجِدُونَ ﴾ الذين يصلُّون لله بنيَّة صادقة وقلب سليم ﴿الْاَمِرُونَ وَانفسهم ﴿الْاَرْكِعُونَ السَّيْجِدُونَ ﴾ الذين يصلُّون لله بنيَّة صادقة وقلب سليم ﴿الْاَمِرُونَ ﴾ يريد عن ترك بالفرائض وحدوده والشرك بدينه ﴿وَالْمُعْفُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ﴾ يريد لما تقرّب إلى الله ﴿وَبَشِيرِ المُؤْمِنِينَ ﴾ [التوبة: 112] يا محمد.

# ﴿ مَا كَانَ لِلنَّهِي وَالَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوٓا أَوْلِي قَرْفِ كَانُوٓا أَوْلِي قَرْفِ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّزَ لَهُمْ أَنَهُمْ أَصْحَابُ ٱلْجُحِيمِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا تَبَيَّزَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ ٱلْجُحِيمِ ﴿ اللَّهُ اللّ

﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيّ يريد محمدًا ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يريد علي بن أبي طالب رضي الله عنه ﴿أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَاثُواْ أُولِي قُرْبَ ﴾ وذلك أن رسول الله عليه سأل جبريل عليه السلام عن قبر أبيه وأمه فأرشده فذهب إليهما وكان يدعوا لهما وعلى من يؤمن ﴿مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّ لَهُمُ أَنَهُمُ أَصْحَن لُ لَجْمَعِيم ﴾ [التوبة: 113] يريد من أهل الجحيم .

#### 

﴿ وَمَا كَانَ آسَتِغَفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةِ وَعَدَهَا إِيّاهُ ﴾ فكان أبو إبراهيم وعد إبراهيم أن يؤمن بالله ويخلع الأنداد ﴿ فَلَمَّا ﴾ مات وفات على الكفر ﴿ بَنَيْنَ ﴾ لإبراهيم ﴿ أَنَهُم عَدُوُ لِلَّهِ تَبَرّاً مِنْهُ إِنّ إِبْرَهِيمَ لَأَوّهُ عَلِيمٌ ﴾ [التوبة: 114] يريد الله عن كل ما يكره الله إلى كل ما يحب الله ويرضى ، حليمًا لم يعاقب أحدًا قط إلا في الله ، ولم ينظر لنفسه من أحد إلا في الله .

# ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنَهُمْ حَتَىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَعْدَ اللهِ مَا يَتَقُونَ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَا عَلَا عَاعِمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِلُّ فَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَائُهُمْ ﴾ يريد أرشدهم إلى محبته ﴿ حَتَىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَا يَتَقُونَ ﴾ يريد من أمر دنياهم مما لا يحلّ وما يحلّ ﴿ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ شرَّعه لأوليائه من طاعته ﴿ عَلِيمٌ ﴾ [التوبة: 115] عن معصيتهم.

# ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَهُ, مُلَّكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يُحِيء وَيُعِيثُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ اللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾

إِنَّ اللهَ لَهُ مُلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ يريد أنه لا يملكها وما فيها مَلِكٌ وهو الذي خلق تلك الأرزاق من عنده وما ينزل من الرضى والسخط والرزق والرحمة والعذاب (يُحْي، وَيُعِيثُ يريد الخلق ثم يميتهم ثم يبعثهم (وَمَا لَكُمُ يريد الخلق يبشر الخلق (مِن دُونِ اللهِ ) يريد غير الله (مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ) [التوبة: 116] يريد يتولكم ولا ينصركم، يتولاكم يريد يمنعكم.

### 

(لَقَد تَابَ الله على النّبِيّ) يريد لقد رضي الله عن النبي عليه السلام (وَالْمُهَاجِينَ وَالْمُهَاجِينَ وَالْمُهَاجِينَ وَالْمُهَاجِينَ وَالْمُهَاجِينَ فَوا مع رسول الله عنهم وجعلهم في الجنة والثواب في هذا بالهجرة والنصرة واتبعوه ورضي الله عنهم وجعلهم في الجنة والثواب في هذا الموضع سواء (الّذِينَ أَتَبَعُوهُ في سَاعَةِ الْعُسْرَةِ) يريد في ضيق من السفر وشدة الحرحين طابت الثمار واشتد وهج الشمس، وشق الخروج على القوي والضعيف فسمّاه جيش العسرة (مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيعُ قُلُوبُ فَرِيقِ مِنْهُدٌ) ميل قلوب بعض من كان فيها إلى التخلف والعصيان (ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمُ ) يريد ازداد رضاه مرة بعد مرة (إنّهُ بِهِمْ رَهُوثُ رَحِيمًا ) [التّوبَة: 117] يريد رفيقًا رحيمًا بهم.

### 

وَعَلَى ٱلنَّكَنَةِ ٱلَّذِينَ عُلِغُوا التوبة: 118 يريد كعب بن مالك أحد بني سلمة، وقزادة به الربيع أحد بني عمرو، وهلال بن أمية أحد بني واقف، قد كان أبو خيثمة يحلف وكان من المؤمنين بالله المصدقين برسوله، فلما مضت الأيام وهو في ظلّه فينضح على وادي له معه زوجتاه في غراسها منطوين إذ نظر إليهما وإلى حسنهما وإلى ظلّ عرشهما وإلى نفسه، وما هو من النعيم والسرور عند ذكر رسول الله على وما فيه من الحر والتعب والنصب في نفسه [فقال]: والله لا يرضى بهذا ولا هذا من الإنصاف فتحول إلى بعيره حتَّى أتاه وهيَّا رحله وجمع زاده من التمر، فقالت زوجتاه: ما تريد يا أبا خيثمة، فقال الغزو: فممن لنا من المورى؟ مقبلًا من مكة وقال آخرون: لقي عمر بن وهب الجمحي فاصطلحا حتَّى دنوا من مقبلًا من مكة وقال آخرون: لقي عمر بن وهب الجمحي فاصطلحا حتَّى دنوا من النبي على فقال لصاحبه: إليك حاجته يتخلف وأتقدمك، إن لي ذنبًا فتخلفت عن رسول الله على وأنت ليس لك ذنب إنما بعثك رسول الله على وأنا كنت بحضرته رسول الله على فقال نعم، وكرامة لك يا أبا خيثمة. وكان رسول الله على في ذكرهم لما يعلمون من إيمانهم وحسن نيّاتهم فقال ما شاء الله أن يقول.

ثم إن الرسول عليه السلام مدّ طرفه إلى الطريق فإذا راكب مقبل فقال أبا خيثمة: فنظر أصحاب رسول الله عليه فقال أبو خيثمة: يا رسول الله ، ففرح رسول الله والمسلمون. ثم أتى إلى النبي عليه السلام فقص عليه واستغفر له رسول الله عنه ودعا له بخير. وبقي كعب بن مالك بايع رسول الله عليه على العقبة ، فلما تخلف عنه قالوا: يا رسول الله هذا كعب بن مالك الثقة للرضا ورسول بالشاعر وما ظننت أن بلغ وقدم رسول الله المدينة أتاه كعب بن مالك وقد ابتاع إلى بعيره فتزود زادًا فقال فلان: والله ما خلفه إلا نزره والنظر في عطفته ، فقال معاذ: يا رسول الله والله ما أعلم إلا فضلًا وإسلامًا فلم يردَّ عليّ ، فلما أتيت رسول الله على المنبي الأشر لحضرتي وتزودت زادًا قلت: نعم ، قال: فما الذي خلفك؟ قلت: خلفني الأشر

والبطر، قال: فأعرض عن رسول الله على وقال لأصحابه: لا تكلموه ولا تسلموا عليه. وأرسل إلى امرأته أن اغربي.

فلما وليت أتاني بعض إخواني يعاتبوني، فعاتبوني فقالوا: ألا اعتذرت إلى رسول الله وسألته يستغفر لك حتَّى هممت أن أرجع فكذبت نفسي، وقد كان أتاه [بعضهم] فاعتذروا إليه فقبل علانيتهم ووكَّل سرائرهم إلى الله، فهممت أن أفعل هل أعتذر منك بمثل عذر أيّ أحد غيري، قالوا: فذكر لي رجلان صالحان فقلت: لي بهذين أسوة، فأقمت مهاجرًا. فبينما أنا ذات يوم على أحجال الربث بالمدينة إذا أقبل رجل من الشام معه كتاب من جبلة بن الأيهم يريدني ليس أحد يرشده إليَّ حتَّى جاءني فقال له: إن الذي تطلب على أحجار الربث قاعد، فرجع بكتاب إليّ فإذا هو أبي بن كعب بن مالك.

[قال] جبلة بن الأيهم أما بعد: فإن الله لم يجعلك بدار مذلة ولا هوان وقد بلغني أن صاحبك قد جفاك وأهانك فأقدم عليّ، فتلك المواساة في كل ما أمّلت فقلت في نفسي: يا كعب طمع أهل الكفر بالله بعد اليقين والمغفرة فمنها إلى تنور مسجور، فألقيت الكتاب فيه ثم تسورت حائط بني عمي قتادة بن ربعي وألقيت نفسي إليهم، وكان كلما رآني مقبلًا إليه غلقوا الباب في وجهي فسلمت عليه فلم يردوا عليّ الجواب للسلام، فقلت: أنشدك الله يا قتادة أما تشهد أني مؤمن؟ قال: الله ورسوله أعلم بإيمانك.

 ﴿ حَتَىٰ إِذَا ضَاقَتَ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَجُبَتُ وَضَاقَتُ عَلَيْهِمْ أَنفُسُهُمْ ﴾ يريد من الوحشة والضيقة وصرف وجه رسول الله وأصحابه عنهم ﴿ وَظَنْوَا ﴾ يريد تيقنوا ﴿ أَن لَا مَلْجَا مِن اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُونًا ﴾ يريد أراد بهم رضاء وعصمة ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ النَّوَبَهُ ﴾ [النّوبة: 118] يريد لأوليائه رحيمًا بأهل طاعته.

### ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلَدِقِينَ ۞

(يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا يريد مثل المهاجرين والأنصار، فسمَّاهم في هذه الصَّلدِقِينَ [التَّوبَة: 119] يريد مثل المهاجرين والأنصار، فسمَّاهم في هذه الصادقين، وفي الحجرات صادقين: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عُمَّ لَمَّ لَمَ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَانَفُسِهِمْ في سَكِيلِ اللَّهِ أَوْلَئِكَ هُمُ الصَّلِوقُونَ [الحُجرَات: 15]، وفي سورة الحشر: ﴿لِلْفُقَرَاءِ الْمُهَجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِينرِهِمْ وَأَمُولِهِمْ يَبَتَغُونَ فَضَلًا مِن اللَّهِ وَرَسُولُهُمْ وَاللَّهُ وَرَسُولُهُمْ الصَّدِقُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُمْ الصَّدِقُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُمْ أَلْفَالِهُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُمُ الصَّدِقُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُمْ الصَّدِقُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُمْ أَلْفَالِهُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُمْ أَلْفَالِهُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُمْ أَلْفَالِهُونَ ﴾ [الحَشر: 8].

ولا يزال بنيانهم الذي أقول تثبيت هدم بنيانهم وصدم بنيانهم الذي بنوا في جنب مسجد قبا يكون ريبة وسبب شك وعلة، أو ازدياد نفاق واشتداد مخالفة وشقاق، وموجب ارتداد وارتياب في قلوبهم وامتداد تحسر وندامة في فؤادهم ونفوسهم، الآن تقطع وتصدّع قلوبهم يعني أنت يا محمد تقطع قلوبهم بسنان التحسر وسيف الغصص والندامة والملامة إلى أن تمولوا في الدنيا بالغصة ثم يعذب الله إياهم في الآخرة بأشد العذاب وأحدّ العقاب. وإلا هاهنا بمعنى إلى أن، ويؤيده قراءة الحسن: إلى أن يقطع قلوبهم والله عليم بسوء حالهم في الدنيا، عليم بأشد العقاب وأحدّ سورة نار العذاب.

(إِنَّ اللهُ السَّمَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَما بايعت الأنصار رسول الله عَلَى وبايعوه ليلة العقبة بمكة، وهم سبعون، قال عبد الله بن رواحة: يا رسول الله اشرُطْ لربّك ولنفسك ما شئت، فقال: «أشرط لربّي أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، وأشرط لنفسي أن تمنعوا بي مما تمنعون منها أنفسكم وأموالكم». قالوا: فإذا فعلنا ذلك فما لنا؟ قال عليه السلام: «الجنة»، قالوا: ربح البيع ولا نقبل ولا نستقبل. فنزلت: ﴿إِنَّ اللهُ الشَّرَىٰ مِنَ المُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُولَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَةُ يُقَابِلُونَ

فِي سَرِيبِلِ ٱللَّهِ فَيَقَـٰنُكُونَ ﴾، يكون ثوابه الجنة وإعطاؤه وعدًا عليه يكون حقًا ثابتًا في التوراة والإنجيل، أو مفعول مطلق حذف عامله قياسًا والقرآن.

﴿ فَاسْتَنْشِرُوا بِبِيَعِكُمُ ٱلَّذِى بَايَعْتُم ﴾ ﴿ وَذَلِك ﴾ البيع والشراء ﴿ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [التوبة: 111]، أولئك هم القانتون من الشرك والنفاق والرياء. والأول مبتدأ خبره محذوف أي التائبون بما عطف إذ لهم الجنة. العابدون المطيعون المخلصون في عبادتهم، المواظبون عليها ليلًا ونهارًا، إخلاء وملاء، سرًّا وجهرًا، في السرّاء والضرّاء، الحامدون الله في الأحوال كلها.

قال النبي عليه السلام: «أول ما يدعى إلى الجنة الحمّادون الذين يحمدون الله في السرّاء والضرّاء، السائحون الصائمون التاركون اللّذات كلها المطاعم والمشارب والمناكح والمجاهدون. ». وقال النبي عليه السلام: «إن سياحة أمتي الجهاد في سبيل الله». قيل: هم طلبة العلم الراكعون الساجدون يعني المصلُّون صلاة كاملة شاملة لصلوات الموجودات كلها من الأملاك والعناصر والأفلاك والمواليد لا الناقصة كصلاة الجنازة، فإنها لانتفاء صلاة الحيوانات وهي الركوع، وصلاة النباتات وهي السجود منها ناقصة، ولذا أفردهما بالذكر من باقي أركان الصلاة.

(اَلْأُمِرُونَ بِالْمَعْرُوفِ) بالإيمان وما يتفرع عليه من الصلاة وسائر العبادات البدنية (وَالْنَاهُونَ عَنِ الْمُنْكِرِ) وهو الشرك وما يناسبه من الافتراء والإفك. والمراد بهما السنَّة والبدع (وَالْخَيْفِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ) أي القائمون بأوامره والمنتهون عن المنكرات أو الوافون بعهوده الموفُون (وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ) [التوبَة: 11] المسلمين المستجمعين تمام سهام الإسلام، وهي ثمانية. قال النبي عليه السلام: «الإسلام ثمانية: الإسلام سهم، والصلاة والزكاة سهم، والحج سهم، والجهاد سهم، وصوم رمضان سهم، والأمر بالمعروف والنهي سهم، وقد خاب من لا سهم له».

(مَا كَاتَ لِلنَّيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغَفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ سبب نزولها أنه لما حضرت وفاة أبي طالب دخل عليه النبي عليه السلام وعنده أبو جهل وعبد الله بن أبي أمية فقال رسول الله ﷺ: «أي عم إنك أعظم الناس عليّ حقًّا، قل كلمة تجب لك شفاعتي يوم القيامة، قل لا إله إلا الله أحاج [عنك]»، فقال أبو جهل وعبد الله: أنزعت عن ملّة عبد المطلب إلى أن تقول لا إله إلا الله، فقال رسول الله عليه:

«لأستغفرن لك ما لم أنه عنك»، فأنزلت: ﴿ وَلَوْ كَاثُوا أُولِي قُرُكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّكَ وَضِح لديهم ﴿ أَنَهُمُ أَصْحَبُ الْجَحِيمِ ﴾ [التوبة: 11] بأن ماتوا على الكفر. وكذا نزلت في حقّه: ﴿ إِنَّكَ لا تَهْدِى مَنْ أَحْبَتُ ﴾ [القصّص: 56] وفيه دليل على جواز الاستغفار لأحيائهم لا أمواتهم، فإنه طلب التوفيق للإيمان فاندفع النقص باستغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إبراهيم إبراهيم لأبيه الكافر، وما كان استغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إبراهيم إياه بقوله: ﴿ لاَ السَّغْفِرُنَ لَكَ ﴾ [المُمتَحنة: 4] فهي الوعد بالإيمان. فلما تبيَّن وظهر واتضح وتعين لإبراهيم إما بالوحي أو الإلهام أنه عدوّ لله وبأنه مات أبو إبراهيم على الكفر تبرأ منه. وفي الحقيقة أن هذا الاستغفار دعا له بالإيمان حتَّى يوصف فيغفر له لا أنه يطلب المغفرة له كافرًا ثابتًا على الكفر.

(إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأَوَّهُ كثير التأوّه وهو كناية عن فرط المحبة ووفور العشق والمودّة (حَلِيمٌ) [التوبة: 114] صبور على الأذى، حمول على المحن والشدائد بوقوع الفتن كما هو شأن المحبين ووظائف العاشقين الصادقين، أو أنه عليه بفرط ترحمه وكمال رقّة قلبه وحلمه كان يتعطف على أبيه الكافر فيستغفر له. فإن قيل: قد قال النبي عليه السلام: قد نقلنا من أصلاب طاهرة إلى أصلاب طاهرة، لا يمسنا دنس الكفر والشرك، أجيب بأن النطفة إنما تنتقل حالة الإيمان والكفر النبوة إنما يعرض بعد الانفصال كما حكي أن خديجة زوجة النبي قد تحدّثت أن نطفة النبوة إنما هي في صلب عبد الله أب النبي، فأرادت تزوَّجه ثم بعد ذلك اليوم لما انتقلت إلى ابنه عليه الصلاة والسلام تعطبت به فإذا فتحت بينها ولازمت أم الرسول إلى أن وضعت ثم تربصت كبره إلى أن بلغ مبلغ الرجال فتزوجته. وحكي مثل هذا عن إسحاق وقيدار جدّ الرسول.

﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلّ قَوْمًا ﴾ أي يسمّيهم ضالًا ويحكم عليهم بالضلالة ﴿ إِذْ هَدَنَهُم ﴾ للإسلام ووفّقهم له ﴿ حَقّى يَبَيّنَ لَهُم ﴾ كأنه معذرة للرسول من قوله لعمه أو لمن استغفر لأسلافه من المشركين. قال بعضهم: هذا في المنسوخ وذلك أن قومًا قدموا على النبي على وأسلموا ولم يكن الخمر حرامًا والقبلة مصروفة إلى الكعبة، قالوا: يا رسول الله فما حالنا؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلّ قَوْمًا ﴾ [التوبَة: 115] قد عملوا بالمنسوخ حتّى يتبين بالناسخ. وبالجملة دليل على أن الغافل غير مكلف ﴿ إِنّ أللهَ لَهُ مُلكُ السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَعْيه وبالجملة دليل على أن الغافل غير مكلف ﴿ إِنَّ اللّهَ لَهُ مُلكُ السّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَعْيه على أن الغافل غير مكلف ﴿ إِنّ اللّهَ لَهُ مُلكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَعْيه وبالجملة دليل على أن الغافل غير مكلف ﴿ إِنّ اللّه لَهُ مُلكُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَعْيه وبالجملة دليل على أن الغافل غير مكلف ﴿ إِنّ اللّه الله على الله على أن الغافل غير مكلف ﴿ إِنّ اللّه على اللّه على أن الغافل غير مكلف ﴿ إِنّ اللّه على الله على الله على الله الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله على اله على اله على الله على اله على اله على الهاله على الها ع

وَيُوبِيثُ وَمَا لَكُمُ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [النَّوبَة: 116] لـمـا منعهـم من الاستغفار للمشركين وإن كانوا أولى قربى وذلك يتضمن وجوب التبرئ عنهم.

(لَقَد تَابَ الله عَلَى النّبِيّ) ويصفح عنه ويتجاوز منه في كل وقت وحين، فإن الممكن كما يحتاج في كل وقت إلى مرجّع يرجّع وجوده على عدمه، كذلك يحتاج في حفظ صحة نفسه وقلبه إلى دفع الغفلة عنه وإحضاره بربّه وإبقائه وتثبّته عليه، كما قال النبي عليه السلام: «الإيمان بمنزلة القميص يلبسه تارة ويضعه تارة». وقال أيضًا: «إني ليغان على قلبي وإني لأستغفر الله في كل يوم سبعين مرة» ولذا أستغفره بالاستغفار وإنه كان توّابًا، فما من أحد إلا وهو يحتاج في كل آن إلى التوبة.

﴿ وَالْمُهُوجِينَ وَالْأَنْصَارِ ﴾ من أذن للمنافقين في التخلف ﴿ اللَّذِينَ التَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسرةِ ﴾ [التّوبة: 117] والمراد غزوة تبوك ولذا سمِّيت بغزوة العسرة والشدّة لقلّة الزاد والماء وعوز الركوب وشدّة الحرب وشدّة العطش، فقال أبو بكر الصديق: يا رسول الله ادع السّقي، قال: «تحب ذلك وتريد»؟ قال: نعم، فرفع يده فلم يرجعها حتَّى نالت السماء فأظلمت ثم سكبت ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ ﴾ يميل ﴿ وَمَرِيقُ مِنْ بَعْدُ مَا الرسول ﴿ ثُمَعُ تَابَ وَمِنْ مِنْ بَعْدُ مَا الرسول ﴿ ثُمَعَ تَابَ عَلَيْهِمُ ﴾ إلى التخلُف والانصراف عن الغزاة واتّباع الرسول ﴿ ثُمَعَ تَابَ عَلَيْهِمُ ﴾ وقبل توبتهم ﴿ إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفُ تَحِيمُ ﴾ [التّوبَة: 117] مشفق عطوف على عباده في الدنيا، يرحمهم في الآخرة.

﴿ وَعَلَى النَّكَنَةِ الَّذِينَ خُلِفُوا عن غزوة تبوك، وهم كعب بن مالك الشاعر، ومروان بن الربيع، وهلال بن أمية كلهم من الأنصار، وقال: لم أتخلف عن رسول الله على غزوة إلا غزوة تبوك ﴿ حَتَى إِذَا صَاقَتَ عَلَيْهِمُ ٱلأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ ﴾ واتسعت ﴿ وَصَاقَتُ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا وَهُمّا وَهُمّا ﴿ وَظُنُوا أَن لاَ مَلْجَا ﴾ ولا منجأ ولا محيط ولا مفزع ﴿ مِنَ اللَّهِ إِلّا إِليّهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ ﴾ وقبل منهم التوبة ﴿ لِيَتُوبُونًا ﴾ ويستقيموا ويثبتوا ﴿ إِنَّ اللّهَ هُو النّوابُ ﴾ الرجّاع على عباده بالمغفرة أو كثير الإعانة والتوفيق على التوبة ﴿ الرّحِيمُ ﴾ [التّوبة: 118] بالرحمة الواسعة المستغرقة بجميع والتوفيق على التوبة ﴿ الرّحِيمُ ﴾ [التّوبة: 118] بالرحمة الواسعة المستغرقة بجميع أقسام الرحمة التي هي تسع وتسعون رحمة قد آثرها الله تعالى لنفسه ليوم الآخرة ﴿ يَكُونُواْ مَعَ الصّليقِينَ ﴾ [التّوبة: 119].

#### إشارة وتأويل

لا يزال بنيانهم الذي بنوا ريبة في قلوبهم إلا أن يقطع قلوبهم إشارة إلى طريق الإرشاد ورعاية ما يجب حفظه في تكميل النواقص في العبادة والرياضة والمجاهدة، ليقضي إلى الشهود والمشاهدة، والحري به أن لا يبالغ في الرياضة لئلا تعمى ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ الله لئلا تعمى ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكَمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ الله لئلا تعمى ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكَمَةِ وَالْمَوْوَنِ الشقاق وموارد أعراض الشقاق وموارد أعراض الشقاق في غاية الرداءة ونهاية الغلظ والكثافة بحيث لا يقبل النصح والإنصاح إلا في النشأة الشبية والشؤونات المشيبة فلا يبقى إلى معالجاتها إلا سبيل في الدورات الكثيرة والكورات الغيرية ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ ﴾ بما خصّص الله كل عين من الأعيان به على مقتضى حكمته الأزلية .

(إِنَّ اللهَ الشَّرَىٰ مِنَ المُوْمِنِينَ اَنْفُسَهُمُ النورية الوجودية (وَالْمَولَكُم التي هي مقتضى الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية النورية الوجودية (وَالْمَولَكُم التي هي مقتضى ظاهر تلك الدورة، وهي العلوم التابعة للتجليات الواقعة فيها (إِلَّنَ لَهُمُ الْجَنَّةُ الجمعية والدرجة المعيّة (يُقَائِلُونَ في سَبِيلِ اللهِ بكفار الأعيان المخالفة للأعيان النورية الإفرادية والأكوان الظليّة الانفرادية (فَيُقَنُلُونَ ويغلبون تارة (وَيُقَنَلُونَ ) ويغلبون تارة (وَيُقَنَلُونَ ) ويغلبون الحرى على ما يقتضي العدل الحقيقي، أو المراد من الأول هي الأعيان النورية التابعة للمولود الصريحة، ومن الثاني هو الأكوان الظليّة المستبعة للمولود الجني الضمني. فإن مقتضيات الأدوار ومرتضيات الأكوار متبادلة (وَعَدًا عَلَيْع حَقًا الجني الشبيه (وَالإنجيلُ) الذي يقتضي التشبيه (وَالإنجيلُ الذي مرتضى الظلّ والجلال الذي يرتضي التنزيه (وَالقَرْرَانِ) الذي هو يقتضي جمعيتهما، (فَاسَتَبِعُرُو) أيها الأعيان الحقيقية الجمعية المحمدية (بِبَيْعِكُمُ الَذِي برَعْنِي اللهورة، (وَذَالِكَ) الوصف الجمعي والرصف المعي (هُوَ الْفَوْرُ الْفَطِيمُ التوبَة الدورة، (وَذَالِكَ) الوصف الجمعي والرصف المعي (هُو الْفَوْرُ الْفَطِيمُ التَوْرَة التَّارَاء اللهورة المحمدية في بداية الدورة، (وَذَالِكَ) الوصف الجمعي والرصف المعي (هُو الفَوْرُ الْفَطِيمُ التَوْرُ الْفَطِيمُ التَوْرُ الْفَطِيمُ التَوْرُ الْفَالِدُورِة اللهورة اللهورة اللهورة الدورة الدورة الدورة الدورة الدورة الدورة المعمونية والدورة المولِية اللهورة اللهورة المَالِي الدورة الدورة المؤلِيمُ الدورة ا

﴿ ٱلتَّبِبُونَ ٱلْعَكِبُونَ ﴾ إلى آخره، إشارة إلى نعوت أعيان النور الجمالية، وقنوت الأكوان العدمية الجلالية، فالتوبة نعت لأعيان الدورة العظمى النور والعبادة لأعيان الدورة الكبرى إلى آخره، فمجموعها تسعة، أربعة منها منسوبة إلى أرباب

الأدوار الأربعة النورية، وأربعة لأرباب الأربعة الظليّة الإفرادية، وواحد لجمعيتها وهي الصورة الجمعية الإنسانيَّة التي هي حافظة لحدود الله في تمام الأدوار أو عموم الأكوار (وَبَثِيرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ) [التّوبَة: 112] المستكملين الأحكام الإلهيَّة والكونية والأعلام الربوبية والعبودية.

(مَا كَانَ لِلنَّيِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُسْرِكِينَ) إشارة إلى كيفية الإرشاد وآداب أصحاب السّداد في نصرة المسترشدين، والإعانة بهم (وَلَوْ كَانُوا أُولِي وَآداب أصحاب السّداد في نصرة المسترشدين، والإعانة بهم (وَلَوْ كَانُوا أُولِي عبارة عن وُرِف مِنْ بَعْدِ مَا بَيْنَ لَمُ أَنَهُم أَصْحَلُ الجَحِيدِ [التّوبة: 113] والقربى عبارة عن الأدوار العالية القلبية والأنوار الغيبية، أعني الطور السرّي والروحي والخفي والحقي الذين هم مجالي التجليّات ومظاهر الشهودات، فالحريّ للسالك العارف أن لا يقتنع بالحالات والمقامات وشهودات التجليّات ويتقرّر بها، فإن التقييد بما سوى الله شرك، بل لا بدل له وعليه أن يتحقّق بها إفرادًا وجمعًا، وبتطوراتها فردًا ومعًا، أصالة وتبعًا كما يرشد قوله تعالى: ﴿هُو اللّؤَلُ وَالْآخِرُ وَالظّهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو يَكُلّ شَيْءٍ عَلِمُ ﴾ [الحديد: 3].

(وَمَا كَانَ آسَتِغَفَارُ إِبْرَهِيمَ) أي الطور الروحي (لِأَيهِ) أي الطور الخفي الفعلي الداعي إلى الكثرات، الساعي إلى شهود التجليّات والتقيّد بها (إلّا عَن مُوْعِدَة وَعَدَهَا إِيّاهُ) في الفطرة الأولى في الدورة العظمى والكبرى والوسطى (فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ) في الدورة الصغرى الجامعة لمقتضيات الدورات (أنّهُ عَدُوُّ لِفَلَمَّا تَبَيِّنَ لَهُ) في الدورة الصغرى الجامعة لمقتضيات الدورات (أنّهُ عَدُوُّ لِفَلَمَّا تَبَيِّنَ لَهُ في الدورة الصغاء والصفات وعموم الحالات وهجوم الأحوال والمقامات (تَبَرَّأُ مِنْهُ) لمخالفته كمال فطرته ومقتضى لشأنه، وهو الجمعية والمقامى والكلية ظهورًا وإظهارًا وبروزًا وإبرازًا في الأدوار الإفرادية الجمعية (إنّ إبْرَهِيمَ لَأَوْهُ عَلِيمٌ) [التّوبَة: 114] إيماء إلى تطور برزاته وتنوع ظهوراته في الأدوار الأربعة النورية الصريحة والأكوار الظليّة الضمنية المربعة.

فإن سلطان الحب الذاتي، وقهرمان الحب الأحدي، قد يتختم في صحارى المراتب الإلهيَّة، وبراري الأدوار الكوني، ويجري أحكام سلطنته الذاتيَّة في الأدوار النورية الجمالية للظهور والإظهار في أطوار العقل تارة، وأخرى في الأكوار الظليّة الجلالية، وتارة أخرى في كمال جمعيتهما وتمام معيتهما. فأذن له في أطوار الأدوار تطورات، وفي أسرار الأكوار تنوعات، فتارة توقد نار الود في

جمرة الفؤاد فيظهر من آثار أنوارنا وعشقه على وجود العشاق أسرار ظلمات دخان الهجرة والفرقان، فمنهم من يصبر على إحراق نار القطيعة ويعبر على الصراط المستقيم الأحدي الساري في جميع الذراري فيصير تارة نورًا وظلامه ضياء وظهورًا، ويستعير عنده ظلِّ وحرور وعينة وشهود، ويكون دخان نفسه ممتدًا كامتداد نفس الرحمٰن على مخارج مراتب أطوار الإنسان ونقود الأعيان النورية مستصحب الأكوان الظلية الآفاقية والأنفسية بناصيتها على الصراط المستقيم الجمعي والطريق القويم المعي، كما ورد في الحديث: «جزيا مؤمن فإن نورك قلا أطفأ لهيب ناري» الحديث. فيكون في كل دورة لها تعين خاص وتؤثر فيها الصورة الجمعية الإلهيَّة والكونية والعبودية والربوبية بتأثُّر، ويغفل عن كل ما وصل إليه بأن صرفه عن صور المظاهر إلى معنى الظاهر وإلى الأول والآخر فينجذب إلى حقيقة الحقائق. والحال أن العلاقة البدنية والهيئات النفسانيَّة عائق يمنعه ويحرقه إلى طور النفس ولذَّاتهما فيظهر تأوّه وتحسُّر ويصدر منه آه آه آه . نظم:

آه من العسشق وحالاته أحرق قلبي بحراراته ما نظر العين إلى غيركم أقسم باللَّه وآياته

وهذه الحالة تختص بالحقيقة الإبراهيمية، فإنَّ لها في المراتب الشهودية تطورات وتصوُّر الأعيان والمعاني الكليَّة والجزئية بروزات، كما أشار إليه آدم الأولياء على المرتضى رضي الله عنه: «أنا الذي عندي مفاتيح الغيب لا يعلمها غيري، أنا بكل شيء عليم، أنا ذو القرنين المذكور في الصحف، أنا الحجر الذي يفجر عنه اثنا عشر عينًا، أنا البعوضة التي ضرب الله بها مثلًا، أنا اللّوح المحفوظ، أنا آدم الأول، أنا نوح الأول». والفرق بين الظهورات والإظهار والتكوينات وبين البروز والبروزات أن الظهورات إنما تكون بدون واسطة الإنسان، والبروزات إنما تكون بواسطة الإنسان.

<sup>(\*)</sup> يتكلم بلسان الجمع أي يتكلم عن مراتب تجليات التنزلات من حضرة العماء أو الكنز المخفي من حيث مقام الإحسان ويتكلم عن المرائي الحلقية من حيث مقام الإحسان ويتكلم عن المرائي الحلقية من حيث مقام الساري في يتكلم عن الحقيقة المحمدية النور الأول المتنزل من العماء أو الكنزية المخفية الساري في جميع المخلوقات والمراتب، يعني يتكلم على لسان الحق أو الحقيقة المحمدية مصداقًا لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّما يُبَايِعُونَكَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيمِمً ﴾ [الفتح: 10].

﴿ وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِلّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَهُمْ ﴾ إشارة إلى أن من يكمل في أدوار المراتب ويحمل بأطوار الأحوال الأعيان الظاهرة تصور المقاصد والمآرب، ويتحقق بالصور الجمعية وتصير هذه الحالة فيه راسخة وملكة لا يسقط من هذه المرتبة العلّية إلى المرتبة الأدنى ﴿ حَقّى يَبّيّنَ لَهُمٌ ﴾ ما ينقصون من نقائص الأدوار الإفرادية ﴿ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِمٌ ﴾ [التّوبة: 115] إفرادًا أو جمعًا واستعلاءً وتبعًا، أصالة وفرعًا.

﴿إِنَّ اللهُ لَهُمُ مُلْكُ السَّمَوَتِ ﴾ العلية والأفلاك العقلية والروحية ﴿وَالْأَرْضِ ﴾ أي المرتبة الصورية والبرزخية والشهادية الفلكيّة والحسيّة ﴿يُخِي ﴾ بالصفة الجمالية ﴿وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللهِ ﴾ [التّوبة: 116] في مراتب الأدوار والأكوار، والباقي ظاهر.

#### تفسير

﴿ مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَّسُولِ ٱللَّهِ وَلَا يَرْغَبُواْ بِأَنفُسِمِ عَن نَقْسِهِ، ذَلِكَ بِأَنّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ فَى نَقْسِهِ، ذَلِكَ بِأَنّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأُ وَلَا نَصَبُ وَلَا عَمْصَةٌ فِي سَكِيلِ ٱللّهِ وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَعْمُلُ طَمَّا وَلَا يَطَعُونَ مَوْطِئًا يَعْمِلُ اللّهِ عَلَى اللّهِ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُو نَيْتِلًا إِلّا كُنِبَ لَهُم بِهِ، عَمَلُ مَعْمِلُ مَعْمِلِكُ فَي إِنَّ اللّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّ اللّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهُ لَا يُضِعِينَ اللّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهِ اللّهُ لَا يُضِعِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ اللّهُ لَا يَضِعُ لَلْهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا يُضِعِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ إِلَى اللّهُ اللّهُ لَا يُضِعِيعُ أَجْرَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الل

(مَا كَانَ لِأَهُلِ ٱلْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلُهُم مِنَ ٱلْأَعْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَسُولِ اللهِ وَلا يَرْغَبُواْ ولا يميلوا ﴿ إِنْفُسِمِمْ عَن نَفْسِدِهِ ﴾ لا يرضوا لأنفسهم بالخفض والدعة ، ورسول الله في الحرّ والمشقة يحرِّضهم ويحتهم على الجهاد ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُم لَا يُصِيبُهُم ظُمَا ﴾ يريد عطش في الطريق ﴿ وَلا نَصَبُ ﴾ يريد التعب من شدة الحرّ ﴿ وَلا عَنْمَصَدُ ﴾ يريد عطش في الطريق ﴿ وَلا نَصَبُ ﴾ يريد التعب من شدة الحرّ ﴿ وَلا عَنْمَصَدُ ﴾ مجاعة ﴿ فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ في طاعة الله ﴿ وَلا يَطَنُونَ مَوْطِئا ﴾ لا يضع قدمه في موضعه ولا حافر فرسه ولا حافر بعيره ﴿ يَغِينُ اللَّهِ عَلَا السَّكُفَارَ وَلا كَثِيرًا ﴿ إِلَّا كُلِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ مَن عَدُو مَن عَدَوهم انصرافًا وميلًا لا قليلًا ولا كثيرًا ﴿ إِلَّا كُلِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ مَسَلِحٌ إِنَ اللَّهُ لا يُضِيعُ أَجَرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [التّوبَة : 120] يريد الموحِّدين .

## ﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً وَلَا يَقْطَعُونَ وَادِيًّا إِلَّا كَثُونًا عَمْلُونَ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ الْحَسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ الْحَسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ الْحَسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْحَسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْحَسَنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَسَانَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ ا

﴿ وَلَا يُنفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً ﴾ تمرة فما فوقها ولا أدنى من ذلك ﴿ وَلَا يَعْمَلُونَ ﴾ وَلَا يَعْمَلُونَ ﴾ ﴿ وَلَا يَقَطُعُونَ وَادِيًا إِلَّا كُتِبَ لَمُمْ لِيَجْزِيهُمُ اللهُ أَحْسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [التّوبة: 121] فهذا ما لا يعرف قدره ولا غايته، ولو وضعه الله ما أهديت العقول إلى معرفته ولا وسعته كتب الدنيا وما فيها ولا جملته بل العالمين.

### 

ومَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُواْ كَافَةً ﴾ [التوبة: 122] وذلك أن رسول الله على خرج في بعض غزواته بجميع أهل المدينة، فبقيت المدينة خالية ليس فيها أحد إلا الخوالف، فأمر الله نبية على أن ينفر ويخرج إلى الغزاة بطائفة ويخلف طائفة يتنعمون في الدنيا (فَلُولا نَفَرَ عريد فلو نفر (مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمٌ فرقة وَ (طَآبِفَةٌ عنفر ويقيم قوم و (لِيَنفَقَهُوا في الدِينِ ويتعلّمون القرآن والسنن والحدود والفرائض (وَلِيننَولُو فَوَمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمٌ عريد إذا تابوا عن الشرك ورجعوا إلى والفرائض (وَلِينَافَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إلَيْهِمُ عريد إذا تابوا عن الشرك ورجعوا إلى على الإيمان (لَعَلَهُمْ يَعَدُرُونَ ) [التوبة: 122] يريد كي يحذروا سخط الله وما عد من عقابه. وقد كان رسول الله على الذي بعث أبا ذر الغفاري إلى قومه ليفقّههم في الدين، فلما قدم على النبي على قال له: «يا أبا ذر كيف تركت قومك؟ قال: يا رسول الله تركتهم همهم كما يهم البهائم، قال: عما ذاك؟ قال: فروجهم وبطونهم، قال: أفلا أخبرك بشر منهم؟ قال: مَن عا مثل ما جهلوا أو أفلا أخبرك بشر منهم؟ قال: مَن عا مثل ما جهلوا أو تركّب مثل الذي ركبوا فهذا أشرّ».

## ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَلِيْلُواْ ٱلَّذِينَ يَلُونَكُم مِّنَ ٱلْكُفَّادِ وَلْيَجِدُواْ فَيَالُهُ اللَّهُ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَعَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ يَمَا يُهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوا فَلَيْلُوا ﴾ يريد يا أيها الذين صدّقوا بما جئت به من حديث من عند الله ﴿ اللَّذِينَ لَلْوَنَكُم ﴾ يريد بالشام من الروم والعرب ﴿ مِنَ اللَّهُ عَلَا الله ﴿ اللَّهِ عَلَا الله ﴾ يريد

أهل الكتاب (وَلْيَجِدُوا فِيكُمُ غِلْظَةً) يريد شجاعة ودينًا ومعرفة ويقينًا (وَأَعْلَمُوٓا أَنَّ اللهُ مَعَ اَلْمُنَقِينَ) [التوبة: 123] فأنا الله لا إله غيري وأنتم المتقون لا ترجوا ثواب غيري ولا تخافوا أحدًا سواي.

## ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتَ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَن يَقُولُ أَيْكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَنَا فَأَمَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّا اللَّهُ ال

(وَإِذَا مَا أُنِلَتَ سُورَةً فِينَهُم مَن يَقُولُ أَيْكُمُ زَادَتُهُ هَنِوة إِيمَناً يريد المنافقين يقولون هذا على سبيل التهكم والاستهزاء والإنكار، يريد سورة من السور فيكم إيمانًا ويقينًا (فَأَمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا) يريد صدّقوا (فَرَادَتُهُمْ إِيمَنا) وتصديقًا ويقينًا وفرية من الله (وَمُر يَسْتَبْشِرُونَ) [التوبَة: 124] بالنعيم الدائم والرضوان الكبير والخلود في الجنة مع قلب مقتدر.

## ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَىٰ رِجْسِهِمْ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فَي اللَّهِ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَافِرُونَ اللَّهِ ﴾

﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ ﴾ ونفاق ﴿ فَزَادَتَهُمْ رِجْسًا ﴾ يريد عذابًا وإثمًا ﴿ إِلَى رِجْسِهِم ﴾ يريد عذاب ﴿ وَمَاتُوا وَهُمْ لَا إِلَى رِجْسِهِم ﴾ يريد إلى ما أعد الله لهم من الخزي والعذاب ﴿ وَمَاتُوا وَهُمْ كَا التَّوبَة : 125].

### ﴿ أَوْلَا يَرُوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامِ مَّنَةً أَوْ مَنَّ تَيْنِ ثُمَّ لَا يَوْنُونَ شَيَّ اللهُمْ يَذَّكُرُونَ اللهُ اللهُمْ يَذَكُرُونَ اللهُ اللهُمْ يَذَكُرُونَ اللهُ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمُولُ اللّهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللّهُ اللهُمُ

(أُولَا يَرُوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُوك) ويعذبون بالقتل والسبي (في كُلِّ عَامِ مَّزَةً أَوَّ مَرَّقَيْنِ) يريد مرضة أو مرضتين (مُمَّ لا يَتُوبُوك وَلا هُمْ يَذَّكَرُونَ) [التوبة: 126] يريد يوعظون بذلك المرض كما يتعظ المؤمن إذا مرض ذكر ربّه وموقعه بين يديّ الله فزاده ذلك إيمانًا وخوفًا، وازداد الله له رحمةً ورضوانًا.

## ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتُ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ هَلَ يَرَىٰكُمْ مِّنَ أَحَدِ ثُمَّ انصَرَفُوأً صَرَفَكَ اللَّهُ قُلُوبَهُم بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ اللَّهُ عَلَوْبَهُم بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللّهُ

﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتُ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ ﴾ يريد المنافقين نظر بعضهم إلى بعض يريد الهرب من عند رسول الله ﷺ ﴿ هَلَ يَرَنْكُمُ مِّنَ أَحَدٍ ﴾ يريد المؤمنين ﴿ ثُمَّ

أَنْصَكُونُواً ﴾ قال الله تعالى ﴿ صَرَفَكَ اللَّهُ قُلُوبَهُم ﴾ عن كل رشد وخير وهدى ﴿ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ [التوبة: 127] أي بسبب كونهم، يريد لو يعلمون ما يراد بهم.

### ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُهُ حَرِيشٌ عَلَيْكُم بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوثُ رَّحِيثٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا عَنِتُهُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا

(لَقَدَ جَآءَكُمُ رَسُولُكُ مِنَ أَنفُسِكُمُ يسريد محمد ﷺ (عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيزَ عَلَيه نفسكم (حَرِيثُ عَلَيْكُم) عَرَيْتُ عَلَيْكُمُ يعزّ عليه نفسكم (حَرِيثُ عَلَيْكُمُ يعزّ عليه نفسكم (عَرِيثُ عَلَيْكُمُ يعزّ عليه نفسكم ولا يخطئ ولا يؤثم (بِالمُمُوّمِنِينَ رَءُوثُ رَحِيثٌ التوبَة: 128] يريد رفيق على المؤمنين، رحيمًا بهم، فسمّاه بالاسمين من أسمائه والله تبارك وتعالى هو الرؤوف الرحيم.

# ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْجِ اللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَّ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴿ إِلَّهُ الْعَالِمِ اللَّهُ الْعَالِمِ اللَّهِ اللَّهُ الْعَالِمِ اللَّهُ الْعَالِمِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالِمِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّال

﴿ فَإِن تَوَلَّوْا ﴾ يا محمد وأعرضوا وانصرفوا جماعة المشركين والمنافقين ﴿ فَقُلَ حَسْمِ ﴾ النَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَّ عَلَيْمِ تَوَكَّلَتُ وَهُوَ رَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ﴾ [النّوبَة: 129] وكله شفقة في أمّته على الله .

هذا (مَا كَانَ لِأَمْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِن الْأَمْرَابِ) أقول: من سكان البوادي، جهينة ومزينة وأشجع وأسلم وغفار (أن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَسُولِ اللّهِ) إذا غزى وتجهّز له، ظاهره إخبار ومعناه إنشاء طلب الكف والنهي عن التخلُّف نحو: (مَا كَانَ لِأَمْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُم مِن الْأَمْرَابِ أَن يَتَخَلَّفُواْ عَن رَسُولِ اللّهِ وَلا يَرْغَبُوا بِالنّسِيمِ كَانَ لا يَحْتاروا أنفسهم في الدعة والراحة، وتخلّفوا (عَن نَفسِونَ) ومصاحبته ومعاونته والجهاد معه لمشقة السفر ومعاشات النعت فيه دون الحضر ذلك التخلّف والاختيار بأنهم (لا يُصِيبُهُم ) في السفر (ظَماً وَلا نَصَبُ ) نعت ومشقة التخلّف والاختيار بأنهم (لا يُصِيبُهُم )

﴿ وَلَا يَطَانُونَ ﴾ ولا يضعون ﴿ مَوْطِئًا ﴾ أرضًا ومكانًا ﴿ يَغِيظُ ٱلْكُفَّارَ ﴾ أي يجعل ذلك الوطأ موضع الكفار صاحب غيظ وغضب وغصّة ﴿ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ

عَدُوّ نيلًا ولا ضرب سيف ويلًا ﴿إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ اَي بذلك الأمر المتقدم المورود والشيء المعهود ﴿عَمَلُ صَلِحُ ﴾ يعني تكون هذه الأمور المذكورة في حقّهم عملًا صالحًا ﴿إِنَ اللّهَ لَا يُضِيعُ أَجَرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [التّوبة: 120] تعليل للكتب وتنبيه على أن الجهاد إحسان كامل وذو جزاء فاضل. أما في حق الكفار فلأنه سعى في تكميلهم ما قضى ما يمكن كضرب المداري للخيول. وأما في حق المؤمنين فظاهر لأنه إن أصابه ظمأ سقاه الله من نهر الحيوان ولا يصيبه ظمأ بعده، وإن أصابه نصبة أعطاه الله العسل من نهر الحياة فانقطع منه النصب. ومن خرج في سبيل الله لم يضع قدمًا ولا يدًا إلا أذن الله بالشهادة وبالشفاعة.

واختلفوا في هذه الآية، فمنهم من ذهب إلى أن هذه الآية خاصة برسول الله، فإنه إذا أغرى بنفسه لأحد أن يتخلف عنه إلا بعد روايا غيره من الأئمة والولاة، فيجوز لمن شاء من المؤمنين أن يتخلف عنه إذا لم يكن لهم عذر. والبعض الآخر على أنها عامة للكل. روي أن أبا خيثمة دخل بستان وكان له امرأة حسناء فرشت له في الظلّ وبسطت له حصيرًا وقرّبت الرطب والماء البارد، فلما نظر قال: ظلّ ظليل ورطب نافع وماء بارد وامرأة حسناء ورسول الله في الضجّ والشدّة والريح! ما هذا بخير. فقام وأخذ رمحه وسيفه ومرّ كالريح، فنظر رسول الله على الطريق فرأى راكبًا فقال: «هذا أبو خيثمة». ففرح به رسول الله واستغفر له.

﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا ﴾ إلى الغزاة ﴿ كَافَةً ﴾ جميعًا ويتركون الرسول وحده، فنزلت ﴿ فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَتْمِ مِّنَهُمْ طَآبِفَةٌ ﴾ أي فهل يخرج إلى الغزو من كل قبيلة جماعة ويبقى مع النبي جماعة ﴿ لِيَنفَقَّهُوا ﴾ القائلون بالرسول ﴿ فِي ٱلدِّينِ ﴾ ويتعلمون القرآن والفرائض والسنن والحدود والأحكام من الحلال والحرام الجارية بين الأنام في الشهور والأيام، فإذا رجعت السرايا أخبروهم بما أنزل بعدهم ﴿ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْذَرُونَ ﴾ [التوبَة: 122] بإنهائهم ما نهى الله عنه ويعملون عملًا صالحًا.

وجه آخر: أن رسول الله على لما بعث بعثًا غزوة تبوك وأنزل في المتخلفين من الآيات الشداد استبق المؤمنون عن آخرهم إلى النفير وانقطعوا جميعًا عن

استماع الوحي والتفقه في الدين، فأمر الله أن ينفر طائفة إلى الجهاد ويبقى أعقابهم ليتفقهوا في الدين. قال بعضهم: هذا التفقه والإنذار راجع إلى الفرقة النافرة، أي ليتبصروا بما يريدهم الله من الظهور على المشركين ونصرة الدين، ولينذروا قومهم من الكفار إذا رجعوا إليهم من الجهاد، فيخيِّروهم بنصر الله رسوله والمؤمنين لعلهم يحذرون المعاداة للرسول والمعاكفة بالمؤمنين فينزل بهم ما نزل بالمخالفين.

الفقه معرفة الأحكام الدينية وهو واجب وفرض عين وفرض كفاية، قال النبي عليه السلام: «طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة» أي علم ما فرض الله تعالى على كل مسلم ومسلمة. قال النبي عليه السلام: «فضل العالم على العابد كفضلي على أدناكم». وأيضًا: «لفقيه واحد أشدٌ على الشيطان من ألف عابد ومن يرد الله به خيرًا يفقهٌ في الدين» الحديث.

﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ قَائِلُواْ الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَادِ ﴾ يـقــربــونـكــم ﴿ وَلْيَجِـدُواْ فِيكُمُ غِلْظَةً ﴾ شدة وجراءة وحمية وصبرًا على الجهاد، وإجراء الأحكام، وإعلام الأعلام الدينية ﴿ وَأَعْلَمُوٓا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴾ [التّوبَة: 123] بالعون والنصر.

﴿ وَإِذَا مَا أُنِكَ سُورَةً ﴾ من السور القرآنية ﴿ فَعِنْهُم مَن يَقُولُ ﴾ من المنافقين ﴿ أَيَّكُمُ زَادَتَهُ ﴾ هذه السورة المنزلة ﴿ إِيمَنا ﴾ [التّوبة: 124] ويقينًا ، استهزاء . ﴿ وَأَمَا الَّذِيكَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ ﴾ [التّوبة: 125] نفاق وشكّ ينكرونها فيزدادوا كفرًا وللإيمان بُعدًا ، فعلى هذا الإيمان يزيد وينقص . عن عمر رضي الله عنه كان يأخذ هذا الرجل والرجلين من أصحابه ويقول: تعالوا حتَّى يزدادوا إيمانًا . قال علي رضي الله عنه : ﴿ إِن الإيمان سرّ ونقطة بيضاء في القلب، وكلما ازداد الإيمان عظمًا ازداد ذلك البياض حتَّى يبيض القلب كله . وأن النفاق نبذ ونقطة سوداء في عظمًا ازداد النفاق ازداد ذلك السواد حتَّى يسوّد القلب كله . وأيم الله لو القلب مؤمن لوجدتموه أبيض ، ولو شققتم قلب منافق لوجدتموه أسود » .

﴿ أَوْلَا يَرُونَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ ﴾ يختبرون ويفتنون في كل عام وسنة مرة أو مرتين بالأمراض والشدائد والقحط والشدة، أو القتل بالغزو والمجاهدة، أو بالفضيحة بإظهار نفاقهم وإفشاء كفرهم وشقاقهم ونقض عهدهم ﴿ ثُمُ لَا يَتُوبُونَ ﴾ ولا

يرجعون إلى الله من النفاق ﴿وَلا هُمْ يَذَكَّرُونَ ﴾ [التّوبَة: 126] ولا يتعظُّون ولا يغيّرون المشاهدة. صدق الله وعده بالنصر عليهم والظفر لديهم بالمسلمين.

(وَإِذَا مَا أُزِلَتَ سُورَةً ) فيها عيوب المنافقين وتوبيخهم (نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ) متهيئين للهرب والفرار (هَلَ يَرَكُمُ مِنَ أَحَدٍ) فاعل من صلة ، فإن لم يرهم أحد خرجوا من المسجد، وإن علموا أن أحدًا يراهم قاموا وثبتوا (ثُمَّ أنصرَفُوأً عن الإيمان وعن المواضِع التي يستمعون فيها القرآن الذي يريد باستماعه (لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا اللّهُ مَنَلُ جَبُلٍ لِرَاتِتَهُ خَنْشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ اللّهِ الله المواضع لئن لهروا والله ورأوا فرصة يفرُّون من تلك المواضع لئلا يسمعوا القرآن لفروا. فإذن (صَرَفَ الله فُلُوبَهُم) عن الإيمان وتخلّت قلوبهم عن نور الإيمان فيبقى مظلمًا ومنظلمًا وذلك (بِأَنَهُمُ أَي بسبب أنهم (قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ ) [التّوبَة: 127] الحق ويتحرَّفون عن الله ودين الحق. قال ابن عباس: لا تقولوا إذا صلّيتم: انصرفنا من الصلاة، فإن قومًا إذا قالوا انصرفنا صرفهم الله وصرف قلوبهم، ولكن قولوا: قضيت الصلاة.

(لَقَدَ جَاءَكُمُ رَسُوكُ مِن الْقُسِكُمُ [التّوبة: 128] ومن نبيتكم تعرفون نسبه وحسبه. وقال أيضًا: ليست من العرب قبيلة إلا وقد ولدت النبي وله فيهم نسب. وقال جعفر الصادق: لم يصبه شيء من ولادة الجاهلية من زمان آدم عليه السلام. روي عنه عليه السلام أنه قال: «ما ولدني من سفاح الجاهلية شيء، ما ولدني إلا نكاح كنكاح الإسلام». قرئ بفتح السين (من أنفسكم) أشرفكم وأفضلكم (عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُهُ ما ضللتم أو أثمتم (حَرِيثُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُهُ ما ضللتم أو أثمتم (حَرِيثُ عَلَيْكُم) على إيمانكم وصلاحكم على ضالكم أي يهديه الله (بِالمُؤْمِنِينَ رَبُوفُ ) بالمطيعين (رَجِيثُ وَهُو رَبُ الْعَرْشِ الْفَطِيمِ) [التّوبة: 129] عن أبي بن كعب: آخر ما نزل من توكيلًا فَهُو رَبُ الْعَرْشِ الْفَطِيمِ [التّوبة: 129] عن أبي بن كعب: آخر ما نزل من القرآن بأهل الإيمان: (لَقَدُ جَاءَكُمُ رَسُوكُ مِن الْفُسِكُمُ [التّوبة: 128] إلى المَدْرَقُ الْعَرْشِ الْفَطِيمِ اللهُ الله

#### إشارة وتأويل

(مَا كَانَ لِأَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ) [التّوبَة: 120] أي الأعيان الثابتة الذين آمنوا بالحقيقة المحمدية السارية في تمام المراتب وأعيانها، ودعوة بها للنبوّة الذاتيّة أو

لأعيان الأنبياء وماهياتهم إلى الله الأحد ثم الأمم المنسوبة إليهم وأمّهم المخصوصة المنسوبة إليها صريحًا، والكل آمنوا في بداية الدورة العظمى النورية الجمالية، أما أعيان الأنبياء استكانت في عدمية الواحديَّة وعالم الجبروت والحضرة العلميَّة وأمّتها المخصوصة المنسوبة إليها. فأولًا وبالذات صريحًا وأصالةً، وسائر الأمم التي نسبت إلى الأنبياء ثانيًا. وبالتبع وهي المنسوبة إلى الأعيان الذاتيَّة الباقية التي هي في حول مدينة الواحديَّة والحضرة العلميَّة التي هجرت من مكة المرتبة الأحدية إلى مدينته. ويجوز أن يكون المراد من الأعراب العقول الجواهر المجرّدة، والنفوس القدسية، والأرواح والمثل النورية، والأشباح البرزخية، والنفوس العاملة الفلكية، والأعيان الملكية، والأكوان الملكية. إشارة إلى أن الأعيان كلها تابعة للحقيقة المحمدية في تمام المراتب، الملكية. إشارة إلى أن الأعيان كلها تابعة للحقيقة المحمدية في تمام المراتب، لا يتأتى لهم أن يتخلفوا عنها في تمام الأدوار المتقدمة كما يظهر في دورة خاتم النبوَّة والولاية المطلقة.

(ومًا كات المُؤمنُونَ) [التوبة: 122] إشارة إلى مقتضى الدورة الجامعة وكيفيّتها، وبيان المرتبة الجامعة، وحقيقة كميّة الجمعية. واعلم أن الجمعية قسمان: حقيقي وإضافي، أما الحقيقي فهو الذي يحيط بتمام ما عداه من الأعيان والمعاني والمفهومات السلبية والثبوتية والتشبيهية والتنزيهية الإفرادية والتركيبية البسيطة والملتامة وغير ذلك من الأعيان المتقابلة والمتضايفة والمتشاكلة، وهو لا يتحقق إلا في مطلق الوجود والذات البحت الجامع لتمام أطوار المعاينة والشهود. وأما الإضافي فهو أمر يعتبر في الممكن، يعني ليس من شأن الأعيان الكاملين في مقام الإيمان ومرام كمال اليقين وفرط الإيقان الواصلين إلى أحدية جمعيتهم وجمعية حقيقتهم، لينفروا إلى مقام التفرقة الجمعية، والجمعية الشأنية، ويتمكنوا إلى أن يتصرفوا إلى وحدة الذاتيّة والأحدية الحقيقية المنطوية على تمام وجوه الكثرات. بل لا بدّ أن يكون فيهم الجمع بالتفرقة، والتفرقة بالجمعية الحقيقية، والوحدة بالكثرة والكثرة بالوحدة، ومن هذه الحالة حالات كثيرة ومقامات غفيرة.

﴿ فَلُولًا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةِ مِنْهُمْ طَآبِفَةً ﴾ من الأعيان النورية الوجودية والمبادئ الظليّة والمقامات اليقينية والظنيّة والخياليَّة والحسيّة والوهميَّة، والمعانى الكليَّة

والجزئيَّة، والمباني الجزئية والكلية، والإيجابية والسلبية، والإمكانية والعقلية، وغير ذلك من المفهومات المتقابلة ﴿ لِيَسَنَفَقَهُوا ﴾ [التّوبَة: 122] ويظهر لهم حقّ اليقين والجمعية الحقيقية ما داموا في الرتبة الإمكانية، والجمعية الإضافية.

(يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا المنوا من الأعيان النورية (فَنِنْلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُم الله التوبَة: 123] ويقاربونكم في الخلقة والفطرة الأولى، وهم الأكوان الظلية الجلالية الضمنية، كما مرّ أن كل أحد من الأعيان النورية الجمالية وهو المسمَّاة بالمولود الإنسي كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْخُذُمُ بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ اللهِ النُّور: 2] تعالى، والباقي ظاهر.

#### تمَّت سورة التوبة

### بِنْ مِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرِّحِي يَرْ



(ينسب الله الذي التقم حوت بحر أحدية يونس الطور النفسي، ليظهر السرّ القدسي والتجلّي الأنسي، والسرّ الأنسي (التَّغَيْب) الذي جعل الشمس ضياء، والقمر نورًا، وقدّره منازل (لِنَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ [يُونس: 5] وليحكموا بما هو مذكور في الصحائف والكتاب (الرّجيمُ) الذي يدعو الخلق إلى دار السلام، ويهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ليصل إلى حسن الثواب، ويتجنّب دار العقاب ونار العذاب.

#### تفسير

### ﴿ الَّهُ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْحَكِيمِ ١

﴿ الرَّ ﴾ يريد أنا الله الرحمٰن. قال بعض أهل العلم: أنا الله أرى ﴿ قِلْكَ اَيْتُ الْكِنْبِ ﴾ يريد هذه الآيات التي أنزلتها على محمد مِن حكمي وأنا الله الرحمٰن ﴿ لَلْكِنْبِ ﴾ يريد هذه الآيات احكم في خلقه من الأرزاق والحدود والأوقات.

﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلِ مِنْهُمْ أَنْ أَنْدِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ اللَّهِ مَا أَنْ أَنْدِرِ ٱلنَّاسَ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ اللَّهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمْ قَالَ ٱلْكَفِرُونَ إِنَ هَنذَا لَسَاحِرُ مُثِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَآ إِلَى رَجُلِ مِنْهُمْ أَنْ أَنذِرِ ٱلنَّاسَ ﴾ [يـونـس: 2] يـريـد عجبوا أن أخبرت من خلقي رجلًا يعرفونه ويعرفون أباه وأمه، فيهم وُلِد، وفيهم

نشأ، ليس يكتب ولا يشعر ولا يتكهن ولا يكذب، يسمُّونه الأمين، ويرضي صغيرهم وكبيرهم، وذَكرهم وأنثاهم، لا يعدلون به أحدًا في صغره ولا شابًا في شبابه، ولا كهلًا في سنّه، فكذّبوه ورمّزوه بكل ما ليس فيه. وإنما بعثه مبشرًا ونذيرًا ﴿وَبَثِيرٍ الَّذِينَ ءَامَنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّمَ السلام الصدق لا زوال تنوّر مقيم وخلود لا موت فيه ﴿قَالَ ٱلْكَفِرُونَ إِنَ هَلاَ لَسَحِرٌ مُثِينًا ﴾ [يونس: 2] تنوّر مقيم وخلود لا موت فيه ﴿قَالَ ٱلْكَفِرُونَ إِنَ هَلاَ لَسَحِرٌ مُثِينًا ﴾ [يونس: 2] فأخرجوا محمدًا من علمهم فيه إلى غير علمهم، كفروا بجبروتي ومُلكي.

﴿ إِنَّ رَبَّكُو اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْمُعَرِشِّ يُدَبِّرُ الْأَمْرُ مَا مِن شَفِيعٍ إِلَّا مِنْ بَعْدِ إِذْنِهِ، ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ وَبُكُمْ اللَّهُ لَا يَذَكُرُونَ ﴿ إِلَى اللهِ اللهُ ا

﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعًا ۚ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقًّا إِنَّهُۥ يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُۥ لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ بِٱلْقِسْطِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ بِٱلْقِسْطِ وَٱلَّذِينَ كَفُرُونَ وَكَالَبُ مِنْ اللَّهِ مِمَا كَانُواْ يَكَفُرُونَ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

﴿ إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمْ جَبِعًا ﴾ وعندي مصيركم يوم القيامة ، وعندي الثواب والعقاب جميعًا ﴿ وَعَدَ اللّهِ حَقّاً ﴾ يريد لا خلف لوعدي ولا لثوابي ولا لعقابي ﴿ إِنّهُ يَبْدُوُا الْمَلْوَ تَمْ يُعْدِدُهُ ﴾ يريد خلقكم ثم أماتكم ثم بعثكم ﴿ لِيَجْزِى الّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ يريد الذين صدّقوا محمدًا على وأقاموا فرائضي ﴿ إِلْقِسَطِ ﴾ يريد العدل ، جزاء لا يصفه الواصفون ﴿ وَالّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يريد لِما جاء محمد به ﴿ لَهُمّ شَرَابٌ مِنْ جَيمِ وَعَذَابٌ أَلِيمُ ﴾ وجيع ﴿ إِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴾ [يونس: 4] يريد بما جاء محمد على الله من الله على المواصفون ﴿ وَاللّهُ مِنْ مَرِيهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

### 

ثم رجع إلى ربوبيته وملكه وجبروته فقال: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيآ أَهُ الْيُونِسِ: 5] يريد بالنهار ﴿ وَاَلْقَمَرَ نُورًا ﴾ يريد بالليل ﴿ وَقَدَّرَهُ مَنَاذِلَ لِنَعْلَمُواْ عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ ﴾ يقول: لو جعل شمسين شمسًا بالنهار وشمسًا بالليل ليس فيها ظلمة ولا ليل لم يعلموا عدد السنين ﴿ مَا خَلَقَ اللّهُ ذَلِكَ إِلّا بِالْحَقِّ ﴾ [يُونس: 5] يريد بالعدل لأنه هو الحق، وكل ما جاء من عنده فهو الحق مثل قوله عزَّ وجلَّ في بالعدل لأنه هو الحق مثل وله عزَّ وجلَّ في (سبحان): ﴿ وَجَعَلْنَا النِّلَ وَالنَّهَارَ ءَايَنَيِّ فَمَحَونا ﴾ يريد فمحونا ﴿ وَايَةَ النِّلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةُ النِّلُ وَالنَّهَارَ ءَايَنَيِّ فَمَحَونا ﴾ يريد فمحونا ﴿ وَايَةَ النِّلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةُ النِّلِ وَجَعَلْنَا وَالْمَابُ ﴾ [الإسراء: 12] كذلك ﴿ يُفَصِّلُ الْآيَاتِ ﴿ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ [يونس: 5] يريد علموا عظمتي وجبروتي وملكي، وأنه لا إله غيري، تباركت وتعاليت.

## ﴿إِنَّ فِي ٱخْلِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ ٱللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَاتِ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَاتِ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَاتِ

﴿ إِنَّ فِي اَخْنِلَنفِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَتَقُونَ ﴾ [يُونس: 6] يريد الذين اتقوا الله ولم يشركوا به شيئًا من أصحاب النبي وغيرهم إلى يوم القيامة.

### 

(إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا ﴾ يريد لم يخافوا البعث ﴿ وَرَضُوا بِالْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَٱطْمَأَنُوا بِهِ الْهِ اللهِ عَنَّ وَجِل في بِهَا ﴾ [يُونس: 7] يقول: لا يؤمنوا بشيء من الثواب والعقاب مثل قوله عزَّ وجل في الجاثية [الآية: 24]: ﴿ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنَيَا نَمُوتُ وَغَيّا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا ٱلدَّهُرُ ﴾ ، ﴿ وَٱلَذِينَ المَّمْ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ الله

### ﴿ أُولَتِكَ مَأْوَنَهُمُ ٱلنَّارُ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ١

﴿ أُوْلَيِكَ مَأْوَنَهُمُ النَّارُ ﴾ يريد مصيرهم النار ﴿ بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [يونس: 8] يريد بما كسبت أيديهم.

# ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّالِحَتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ تَجْرِي

﴿إِنَّ الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ عَرِيد إِن الذين وحدُّوني وصدِّقوا نبيِّي وفرائضي وقائمون بحدودي ﴿يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم ﴾ يريد يرشدهم ﴿إِيمَنِهِمْ عَرِيدُ بِيدِ برشدهم ﴿إِيمَنِهِمُ عَرِيدُ بِيدِ برشدهم ﴿إِيمَنِهِمُ الْأَنْهَرُ ﴾ أنهار من لبن، وأنهار من ماء، وأنهار من خمر، وأنهار من عسلٍ ﴿فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [يُونس: 9] نعيم لا يوصف ولا تهتدي إليهم العقول.

## ﴿ دَعُونِهُمْ فِيهَا سُبْحَنَكَ ٱللَّهُمَّ وَتَحِيَّنُهُمْ فِيهَا سَلَنُمُ وَءَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ الْمَالَمُ وَءَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ الْمَالَمِينَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ

( دَعُونَهُمْ فِيهَ اللّهُ مَ وَمَا حَدِد عبادتهم فيها ( سُبْحَنْكُ اللّهُمْ وَعَيَنَهُمْ فِيهَا سَلَامُ اللّهُ يَرِيد بعضهم على بعض ( وَمَاخِرُ دَعُونِهُمْ ) يريد آخر عبادتهم ( أَنِ الْحَمَدُ لِلّهِ رَبّ الْعَنْدِينِ ) [يُونس: 10] لما رأوا من الأعاجيب وما نجوا منه من العقاب الذي لا يرام، مثل قوله تعالى في الطور: ( قَالُوا إِنّا كُنّا فَيْلُ فِي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ ( فَمَنَ اللّهُ فَمَنَ اللّهُ عَلَيْنَا وَوَقَنْنَا عَذَابَ السّمُومِ ( اللّهَ اللّهُ عَلَى اللّه عليهم .

(الرّم) أقول: قال ابن عباس: أنا الله أرى (الرّم) [يُونس: 1] الله أعلم وأرى. قال بعضهم: حروف اسم الرحمن. قيل: هو اسم من أسماء القرآن. قيل: هو قسم، ووالله إن تلك المكوِّنات والمتلوّات التي يتضمَّنها القرآن وأحاط بها الفرقان من الكتب السالفة كالتوراة والإنجيل والزبور، فإن الفرقان لكونه آخر المُنزل متضمِّن لما سبق من الكتب ولكمال إخفاء التضمُّن جعل في غاية البُعد لاتّحادهما في اللازم، وهو العبارات [في] الخفاء آيات الكتاب. فقيل: إما بمعنى مفعول أي المحكم المبين للحلال والحرام المتعيِّن للحدّ والأحكام لا

يتطرّق إليه الكذب والبطلان، أو محكم آياته بريء عن النسخ والبطلان، أو الحكم على المكلفين بالحدود والأحكام بالعدل والإحسان، ناهيًا عن الفحشاء والمنكر والبغي والفساد والإفساد والطغيان، جافيًا عن الظلم والعدوان، أو حكيم وعادل بما تضمّنه من الإعلام والإخبار عن أحوال أهل الدور وبقاء أحكام النحل والمملل، وعن آجال مدّة بقاء الشرائع وظهور الحوادث والوقائع.

وأكان الناس أهل مكّة (عَجَبًا) حالة يعبر الإنسان من رؤية شيء يجري على خلاف العادة. سبب نزول هذه الآية أن الله عزّ وجلّ لما بعث محمدًا عليه السلام رسولًا قال المشركين: الله أعظم من أن يكون له بشرًا رسولًا (أن أوَحَيناً) في محل الرفع اسم كان، أي كان إيحاءً عجبًا للناس إلى رجل محمد الذي ظهر منهم، قرأ برفع عجبًا بأنه اسم كان وأن أوحينا بدل منه، أو يكون الأمر بالعكس منهم، قرأ برفع عجبًا بأنه اسم كان وأن أوحينا بدل منه، أو يكون الأمر بالعكس (أنّ أنذِرِ النّاس) أي أعلم الناس مع التخويف (وَبَشِرٍ) أمر عطف على الأمر المتقدم أي علّة الإيحاء ومسببه أمران: الإنذار وتبشير القوم الذين آمنوا به وبما جاء به في أي زمان كان، ظاهرًا أو باطنًا، سرًّا وعيانًا، (أنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ) أي مقام عالي ومكان رفيع حاصل من كمال الصدق بأن وافق الظاهر والباطن وتطابق اللسان والأركان والجوارح مع اسمها وخبرها مفعول لبشر. قيل: قدم صدق هو مقام لا زوال له ولما فيه من الأعيان والأكوان الكاملة، ولا بأس لنعيمها ولا فناء ولا موت فيه، أو بعثكم الله سبحانه هذه الأمة في البعث والدخول والفوز باللقاء. قال عليه السلام: «نحن الآخرون السّابقون يوم القيامة».

(قَالَ ٱلْكَفِرُونَ إِنَّ هَذَا ﴾ القرآن أو محمد (لَسَحِرُ مُبِينُ ﴾ [يُونس: 2] ﴿إِنَّ رَبَّكُو ُ اللّهُ ٱلّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ﴾ [يُونس: 3] من الأيام الزمانية التي مقدار يوم من أيامها ألف سنة ﴿فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُۥ ٱلْفَ سَنَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾ [السَّجدة: 5] الآية. ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَبِي الرحمٰن بأن قدَّر جميع الأمور الظاهرة والباطنة فيه ثم يعيد ذلك ﴿يُدَبِّرُ ٱلأَمَرِ ﴾ [يُونس: 3] أي أمر المخلوقات، وينزل من القرآن على ما قضى وحكم في الذكر الأول واللوح المحفوظ ﴿وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَا عِندَنَا خَرَآبِنُهُ وَمَا نَبَرُلُهُۥ إِلّا بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ ﴾ [الحِجر: 21]، ﴿يُدَبِّرُ ٱلأَمَرِ ﴾ من السماء إلى الأرض، يعرج إليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة مما تعدون ﴿مَا مِن شَفِيعٍ ﴾ يشفع من يعرج إليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة مما تعدون ﴿مَا مِن شَفِيعٍ ﴾ يشفع من شفعائكم ﴿إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَنَهُ ﴾ هذا تنزيل ومشايعة ترائيهم القليل وإلا لا شفاعة شفعائكم ﴿إِلّا مِنْ بَعْدِ إِذَنَهُ ﴾ هذا تنزيل ومشايعة ترائيهم القليل وإلا لا شفاعة

لكل أحد من العباد فضلًا لسائر الحيوانات والجماد، لا في الدنيا ولا في يوم التناد. نزلت حين قال نضر بن الحارث: إن اللآت والعزى يشفعون لي.

(ذَلِكُمُ اللهُ رَبُكُمُ اللهُ رَبُكُمُ اللهِ وحكمه، يعني لما كان هذا الحكم الخالق ربّكم وربّ سابق علمه وسابق قضائه وحكمه، يعني لما كان هذا الحكم الخالق ربّكم وربّ كل شيء، ولا ربّ لأحد سواه فاعبدوه لا غيره، فما استقمتم به فلا تذكرون وتتعظون، (إليّهِ مَرْحِمُكُمُ ومرجع كل شيء (جَيعًا وَعَدَ اللهِ) الذي وعدكم (حَقًا) أي وعدًا، قد علمت إعرابه ومعناه ولا حاجة إلى الإعادة، وذلك أنه يبدأ الخلق الحكمي لما كان في الفطرة الأولى وفطرة الله التي فطر الناس عليها (لا بَدِينَ لِخَلِقِ اللهِ عَند الله من غير زيادة ونقصان (لِيَجْزِي النِّينَ ءَامَنُوا وَعَلُوا الصّلية بما وعدهم من الأجر الجزيل والثواب الجميل (بِالقِسْطُ والعدل، بلا نقصان التهي عربطلان. وكذا يجزي الذين (كَفُرُوا لَهُمُ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ) ماء حارة وتضييع وبطلان. وكذا يجزي الذين (كَفُرُوا لَهُمُ شَرَابٌ مِنْ حَمِيمٍ) ماء حارة التهي حرّه (وَعَذَابُ أَلِيمُ مُولم موجع جزاء (بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ) [يُونس: 4].

(هُوَ الَّذِى جَعَلَ الشَّمَسَ ضِياءً وَالْقَمَرَ ثُورًا وضياء ثانيًا تبعًا (وَقَدَّرَهُ أي أي أَمَنَاذِلَ [يُونس: 5] كاليوم ينزل في كل واحد منها وينزل ما كان مودعًا فيه، ويحمد ما بان شيوعًا لديه من الآثار الربوبية والأنوار الإلهيَّة والأفياض الأزلية التي أودعها الله تعالى في أجزاء العرش الذي يحاذي البروج ويوازي المنازل والمروج التي صوّرها المبدع الأول في الفلك الثامن، وجعل حقيقتها في الفلك التاسع المسمّى عند أهل الشرع بالعرش.

وكل برج من البروج الإثنا عشر ينطوي على منزلتين وثلاث منازل، فإذا المنازل ثمانية وعشرون، واسمها:

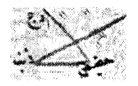
لرهار العلقة الرياد ولك المعتمدة المعتمدة والمناع أو المثرة المركزة المجملة من المركزة العرادة العام المناعة ا المحتمى والمناع المناطقة المناع في المناعة المسالكية المسلح والمسالسلة المناطقة والمناطقة والمناطقة والمناطقة

وكل حرف من حروف التهجي منسوبة إلى منزل من المنازل المذكورة، وهذه الحروف مدبرات عالم الكون وأعيان الكائنات. والمراد من الحروف هي

الأسماء الإلهيَّة والحقائق الغيبية، يدبِّر بها أعيان الممكنات وأكوان العلويات والسفليات، كما أشار المحقِّق: الألف غيب لا يدرك، ومحيط يملك ولا يملك، والاسم منه الله وله مربع ثلاثة في ثلاثة، يوضع، والقمر بالشرطين، وهذه صورته:



والباء ظاهر تسبيب وحكمة ترتيب، بالباء ظهر الوجود، وبالنقطة تمّ العلم يدعى المعبود، الجيم جلال وجمال وجمع وإجمال، والاسم منه جامِع الدال دوام أمر واستعلاء بنيته وخيرته، وقس على ذلك الباقي. وللقمر حالات أخر وهي أربع: الرأس، والذنب، والأوج، ويقابله الحضيض، فهذه نقاط أربع، فإذا وصلنا بين كل نقطتين بخط مستقيم تقاطع أحدهما بالآخر وأوصلنا بين طرفي الخطين حصل شكل رأس



في إزاء كُل منها، حرف من الحروف العجمية وهي: الباء والجيم والرّاء والكاف، فصار الحروف اثنين وثلاثين، ﴿ أَلَا لَهُ اَلْحَافُ وَٱلْأَمْنُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْمَالِينَ ﴾ [الأعراف: 54].

واعلم أن الشمس تمكث في كل ثلاث عشر يومًا، فيقطع كل برج ثلاثين يومًا، فيقع الجميع في ثلاثمائة وستين يومًا. وهذه الحركة اليومية إنما هي بالحركة العرضية البالغة للحركة الأولية، وهي حركة العرش المسمّى بفلك الأفلاك، وفلك الكل وفلك الأطلس، وهو الذي يتحرَّك بذاته ويحرِّك جميع الأفلاك التي هي في ضمنها حركة عرضية، فيحرِّك النيران الشمس والقمر، وتحصيل الأيام والشهور والأعوام. فللشمس في كل يوم يظهر بالبعد الأوسط تسعة وخمسين دقيقة أعني (نط)، وفي البعد الأقرب (سب) وفي البعد الأبعد

(نن) دقيقة. وأما حركة الشمس التي هي بالثوان وهي من المغرب إلى المشرق فيجمع من ردّها حركة الكلّ التي هي على خلاف التوالي خمسة أيام وكسر، فتتم السنة بثلاثمائة وخمسة وستين يومًا وربع يوم إلا كسر، هذا على ما وجد في أرصاد بطليموس ومن بعده من المتأخرين كالماحون وابن الأعلم والتباني والحاكمي. وأما ما وجد في أرصاد المتقدِّمين على بطليموس كأبرجس فثلثمائة وستون يومًا وربع يوم بلا زيادة ونقصان، وعليه سائر التاريخ الروم والفرس، فاصطلحوا على أن أيام أربعة أشهر منها وهي: تشرين الآخر، وكانون الأول، وكانون الآخر، وآذار، وأيار، وتموز، وآب، فأحد وثلاثون. وأما أيام شباط ونيسان وحزيران وأيلول ثلاثون ثلاثونَ، وأيام تسعة أشهر منها وهي: تشرين الأول، وفي ثلاث سنين متوالية ثمانية وعشرون يومًا، وفي السنة الرابعة التي هي الكبيسة تسعة وعشرون، لأنهم لما أخذوا الشهور على الوجه المذكور حصل لهم الكبيسة تسعة وعشرون، لأنهم لما أخذوا الشهور على الوجه المذكور حصل لهم ثلاثمائة وخمسة وستون يومًا وربع يوم، فاجتمع منه في مدة أربع سنين يوم واحد، فزادوه في آخر شباط.

وأما القمر وشهوره فلما شاهدوا اختلاف الأهلة في الرومية لم يلتفتوا بل اتخذوا الشهر من اجتماع الشمس والقمر في دورة واحدة من فلك البروج إلى اجتماع آخر، وبينهما على ما وجد في الرصد تسعة وعشرون واثنا عشر ساعة وأربع وأربعون دقيقة. ولما كان الكسر زائدًا على النصف أخذوه يومًا واحدًا كما هو من دأبهم وعادتهم، وجعل أيام الشهر الأول، وهو المحرم، ثلاثين يومًا، والشهر الثاني تسعة وعشرين يومًا ليجبر كسره نقصان الشهر الأول، وهو إحدى عشر ساعة وستة عشر دقيقة، فبقي من اثنا عشر ساعة وأربع وأربعين دقيقة ساعة واحدة وثمان وعشرون دقيقة، وجعل الشهر الثالث أيضًا ثلاثين يومًا لزيادة وجعلوا الشهر الرابع، وهو الربيع الآخر تسعًا وعشرين يومًا لإجبار نقصان الشهر الثلث من كسر هذا الشهر الزائد على النصف وهي أربع وأربعون دقيقة في مدة واحدة خمسمائة وثمان وعشرون دقيقة، وهذه الدقائق كانت ثمان ساعات وثمان وأربعون دقيقة. وهذه الدهائق كانت ثمان ساعات وشمان وأربعون دقيقة. وهذه الجملة خمس أيام، والمجموع أحد عشر يومًا ومن هاهنا وسدسه.

ففي كل ثلاثين سنة يجتمع الأخماس ثلاثون أخماسًا وهي ستة أيام، ومن الأسداس ثلاثون سدسًا وهي خمسة أيام، والمجموع أحد عشر يومًا. ومن هاهنا تراهم يزيدون في كل ثلاثين سنة إحدى عشر مرة في آخر ذي الحجة يوم واحد يسمُّونه كبيسة. فالسنة القمرية ثلاثمائة وخمس وخمسون يومًا تقريبًا، ومواضع الكبيسة:

وهذه الأحوال المربوطة والأمور المضبوطة لتعلموا عدد السنين والحساب منها شمسية وقمرية، ما خلق الله ذلك الأمر المذكور والشيء المزبور إلا بالحق مبيّنًا عن كمال صنعته وعموم حكمته وتمام قدرته، ومُخبرًا عن شهود علمه وسريان أمره وجريان إرادته ﴿وَنُفَصِّلُ ٱلْآينَتِ﴾ الظاهرة ونبين الأمارات الباهرة ﴿لِقَوْمِ يَعُلَمُونَ﴾ [يُونس: 5].

﴿إِنَّ فِي اَخْيِلَافِ النَّيْلِ وَالنَّهَارِ ﴾ المنوط بحركة الشمس العرضية والذاتيَّة وما يتركب منها من الأيام والشهور والأعوام ﴿ لَآيَتِ لِقَوْمِ يَتَّقُونَ ﴾ [يُونس: 6] مما يتأتى في العلوم والحِكم اليقينيَّة لاتِّعاظها إلى العقل الصريح والنظر الصحيح والفكر الفصيح، إشعار بأن إدراك العلوم الإلهيَّة إنما هو التقوى.

﴿إِنَّ اللَّيْنِ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَوْةِ الدُّنِيَا ﴾ وآشروها واختاروها على الآخرة والعقبى وعلى نعيمها وما فيها ، واطمأنوا بها وسكنوا لديها وتمكَّنوا عليها واستكنوا على تعاظمها ﴿وَالَّذِينِ هُمْ عَنْ اَينَئِنَا غَفِلُونَ ﴾ [يُونس: 7] ذاهلون عليها ﴿أُولَاتِكَ ﴾ الذين هم الغافلون ﴿مَأُونَهُمُ النّارُ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ [يُونس: 8] مشعر بأن كلًا منهما يستلزم الأحزان.

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ يَهْدِيهِمْ ﴾ ويرشدهم ﴿ رَبُّهُم بِالمَنْفِمُ ﴾ مشعر بأن الإيمان المجرّد سبب للدخول في الجنة التي ﴿ تَعْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَالُ ﴾ أي تحت مكانهم ومساكنهم هم ﴿ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [يُونس: 9] أي حال كونهم ساكنين فيها.

﴿ دَعْوَنِهُمْ ﴾ وتسبيحهم ﴿ سُبِّحَنَكَ ﴾ اللهمَّ، أي تنزيههم الله من كل سوء.

روي أن أهل الجنة يفهمون الحمد والتنزيه والتسبيح كما يفهمون النفس، وأن هذه هي كلمة يرضاها الله تعالى لنفسه.

قال أهل التفسير: هذه الكلمة تعلم بين أهل الجنة وحدهم، فإذا اشتهوا شيئًا من الطعام والشراب قالوا: سبحانك اللهمّ، فلم ترهم في الوقت كما

يشتهون على مائدة، فإذا فرغوا من الطعام حمدوا الله على إعطائهم. فذلك قوله: ﴿ وَمَاخِرُ دَعُولِهُمْ أَنِ اَلْحَمَٰدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [يُـونـس: 10]. روي أن أهـل الـجـنـة يلهمون الحمد والتسبيح كما يلهمون أنفاسهم.

#### إشارة وتأويل

(الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ الْكِسَبِ الْمَكِيمِ) [يُونس: 1] لما أشار في صدر البقرة وآل عمران إلى الدورة العظمى الجمالية والجلالية، وأردفهما بخمس سور متتالية إشارة إلى أن كل دورة تستكمل أحكامها وينقص أحوالها في العوالم الخمس، ثم استتبعها بسورة مصدرة بـ (الرَّ وبـ (المَرَّ) في ستة مواضع وهي: يونس، وهود، ويوسف، ورعد، وإبراهيم، والحجر إشارة إلى المراتب الست، وأشار إليها بقوله: (هُو الأَوَّلُ وَالْلَخِرُ وَالنَّالِمُ وَالْبَالِنُ اللهِ المُوادية والجمعيَّة الأصلية والفرعية وهو العوالم المعتبر في تمام الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعيَّة الأصلية والفرعية وهو العوالم الخمس والمراتب الست وأن المؤثر في كل الأدوار والأكوار والمراتب هو الذات الماء والصفات، وأن الأسماء والصفات هي عين الذات إيماء إلى بقية أدوارها وهي الكبرى الجمالية والجلالية الوسطى والصغرى منهما.

و (الرَّ ) إشارة إلى الأدوار الجمالية والجلالية الإفرادية ، وإلى دورة جمعيتهما. تلك إشارة إلى الأدوار والعوالم المتضمنة (أكانَ النَّاسِ) أي الأعيان النورية أو الأطوار السبعة القلبية (أنَ أَوْجَبَناً إلى رَجُلِ مِنهُم أي منهم أي طور سري جامع واقع في الوسط، وهو وجه أعلى من الوجوه الثلاثة: القلبية وهو الفؤاد الذي هو محل التجلّي الآثاري (أنَ أَنذِر النَّاسُ) وردعهم على طريق التخويف ونهج الإعلام والتعريف إلى شهود التجلّي الآثاري والصوري، وهم الطور القلبي والنفسي والقابلي (وَبَيِّر الَّذِينَ ءَامَنُوا) من الأطوار الباقية العالية (أنَّ لَهُمْ قَدَمَ والنفسي والقابلي (وَبَيِّر الَّذِينَ ءَامَنُوا) من الأطوار الباقية العالية (أنَّ لَهُمْ قَدَمَ وسلاقية) بشهود أطوار التجلي، تارة بطور الآثار، وأخرى بطور الأفعال والأسماء الذاتيَّة، ثم بالطور الجمعي (عِندَ رَبِّهِمْ) بشهود أطوار التجلّي تارة بطور وصور الأجسام، وأخرى بطور الأفعال والصفات والأسماء الذاتيَّة، ثم بالطور الجمعي (قال ألله المسمّى الكثرات الكونية والوجودات الإضافية (لَسِحَرٌ مُعِينٌ) [يُونس: 2] أي المعين ظاهر ومؤثر ساتر.

(إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ من الأيام الإلهيَّة التي يوم واحد منها مقداره ثلاثمائة وستون ألف سنة من سني المرتبة الأولى. والسماوات هي الأدوار الأربعة الأصلية الجمالية، والأرض هي الأدوار الثلاثة الفرعية، أو الأدوار الأربعة الظليّة الجلالية الأصلية التي هي الاستعدادات الجمالية التي كانت ضمنية في الأدوار الأربعة النورية الأصلية والستون في تمام الأدوار مقداره واحد وهو وثلاثمائة وستون يومًا. والتفاوت إنما هو في مقدار الأيام، فمقدار الدورة العظمى النورية وهو ثلاثمائة دورة من أدوار المرتبة الأولى والدورة التي هي من الأدوار الدنية وأجزاء الدورة الكبرى هي الستون التي مقدار يوم من أيامها خمسون ألف سنة، وأجزاء الدورة الوسطى هي الستون أيضًا لأن مقدار يومها هو ألف سنة، وأجزاء الدورة الوسطى هي الستون أيضًا لأن مقدار يومها هو ألف سنة، وأجزاء الدورة الوسطى هي المتون أيضًا لأن مقدار يومها هو ألف سنة، وأجزاء الدورة الوسطى هي المتون أيضًا لأن مقدار يومها هو ألف سنة،

(ثُمُ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْعَرَشِ) أي عرش كل سنة دورة، وهو بدايتها ومبدؤها، أو عرش كل عين من الأعيان وهو الاستعداد الذاتي الذي يظهر من الفيض الأقدس، وهو التجلّي الذاتي الذي هو مبدأ الظهورات ومنشأ الشهودات، وباقي التجليّات (يُدَيِّرُ الْأَمَرُ ) الإلهي والطور الكوني والصور الغيبي (مَا مِن شَفِيع ) فطالب وداع لتحصيل الكمالات الجمعية والهيئات الكليّة (إلّا مِنْ بَعّدِ إِذَيَّاء) [يُونس: 3] وأمره.

(إِلَيْهِ مَرْجِعُكُمُ في نهاية الدورات وغاية الكورات ثم (يَبدُوُ الْخَلْقَ في بداية الأدوار ومفتتح الأكوار (ثُمَّ يُعِيدُو اليُونس: 4] إلى ما كان عليه من مقتضى الأسماء الإلهيَّة والصفات الربوبية وذلك عند رفع حكم الوهم والخيال عند القيامات الآفاقية واللاتعينية لا كما زعمت الفلاسفة من أن الله غير قادر على إعادة الأموات وإظهار الساعات وإقامة القيامات لانتباهها على خرق السماوات وانشقاقها وانفطار أجزائها وافتراقها ودكه الأرض وإحراقها، وهو محل بناء على قاعدة الفعل. وأنت خبير بأن العقل المتشبث بأذيال الوهم والخيال فهو معزول في إدراك حقائق الأشياء وأسرارها. قال النبي عليه السلام: «العقل لإقامة العبودية لا لإدراك سرّ الربوبية». نظم آدم الأولياء على المرتضى كرَّم الله وجهه: كيفيَّة المرء ليس المرء يدركه فكيف كيفيَّة الجبّار في القدم هو الذي أنشأ الأشياء مبتدعًا فكيف يدركه مستحدث النسم

(هُوَ النِّي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيآهُ) أي التجلّي الذاتي مادة وأصلًا لأنوار سائر التجليّات (وَالْقَمَر) [يُونس: 5] أي التجلّي الاسمي فعليًّا كان أو آثاريًّا، نورًا ظاهرًا ثابتًا في المرتبة الثانية. والمراد بالشمس هو العقل والروح وبالقمر هو القلب الذي هو البرزخ من الجسد والروح، وهو مظهر عالم البرزخ الذي واسطة بين عالم الملك وعالم الروح. هذا إذا كان المراد بالتجلي الذاتي التجلّي الوجودي الأول بالتجلي الشهودي، أو المراد هو العالم الجبروتي وبالثاني في عالم الملكوت.

والمراد بالأول غلبة الإلهيَّة، وبالثاني مرتبة الربوبية، وقدّره للقمر منازل ومراتب ومراحل، وإنما خصّ المنازل بالقمر لأن قمر القلب يوصل الآثار الصاعدة من أرض النفس، وهي الاستعدادات الذاتيَّة القريبة بالفعل إلى سماء الربوبية، ومنها إلى سماء الألوهية، ومنها إلى سماء الأحدية.

ثم ينزل منها إلى المراتب وأعيانها والأدوار والأكوار وأكوانها الأربعة بذريعة الأسماء السبعة الذاتيَّة وواسطها وسلك الأفياض النازلة على أعيان المراتب والأدوار الأربعة النورية.

وفي أكوان الأكوار المربعة الظليّة الضمنية في كل مرتبة ودورة بجسب اقتضاء خصوصية كل اسم منزل مجموعها ثمانية وعشرون سنة في الدورة العظمى النورية، وكذا في الدورة الوسطى والصغرى.

وإذا وصلت في الدورة الصغرى إلى فلك الأفلاك والعرش ظهرت فيه بحقائق المنازل، وفي الفلك الثامن بصورها، وبالحروف والكلمات الإلهيَّة، وهكذا يتنزّل إلى أن يصل إلى مرتبة الناسوت في قلب الإنسان الكامل وتغيّبت فيه بصور حروف ربانيَّة وكلمات إلهية وتضيع بصور آثار عالم الناسوت، ويتردّد في منازل قمر القلب والفؤاد ويتصاعد ثانيًا إلى أن تصل إلى ما وصلت أولًا، ثم ينزل ويتصاعد ثالثًا ورابعًا إلى غير النهاية في الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية إلى أن يصل في الكمال الجمعي في السير في الله فحينئذ يتردَّد في نفسه ويصير الصعود عين النزول والنزول عين الصعود، فيتمّ دورتها، ويستكمل كورتها.

(لِنَعْلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابُ أَي الإلْهِيَّة والأدوار الربانيَّة والأكوار السبحانية والبرزخية والزمانية والحساب الظليّ الجلالي لمكان العدد باعتبار النور والجمال (مَا خَلَقَ ٱللهُ ) [يُونس: 5] إلا بالحق، أي الأمر المذكور من أحوال الشمس وسائر الكواكب السيّارة والثانية والنزول القمر القلب في منازل فلك الطور القلبي وإيصاله بكواكب الأفكار الثابتة في فلك ثامن حجية الأطوار وأطوار القمر وإيصاله شمس السبعة القلبية التي هي مظاهر الفلك الثامن الذي هو محل الكواكب الثابتة الحسيّة.

إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُواْ بِالْحَيَوْةِ ٱلدُّنَا ولا يطيلون شهود جمالنا ووجهنا، والتحقُّق والتخلُّق بما له من الأسماء من الجلوات في الجهرات والخلوات من الأسماء والصفات (وَرَضُواْ بِالْمَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾ [يُونس: 7] وظواهرها وتقيّدوا بها وتقلّدوا بها ولكل ما سوى الله من العلوم والإدراكات والأحوال والمقامات ومشاهدة التجليّات من حيث إنها غير الله وغير ذلك من الكمالات الصورية المعنوية والسعادات الأخروية، فإنها كلها دنيا، وبالنظر إلى أنها تحجب الناظر عن الله. قال النبي ﷺ: «كل ما يشغلك عن ربّك فهو دنياك».

وأما بالنسبة إلى علو همّة العارف وكمال نظره الذي لا يقع على غير الله بل يرى الكل جمعًا وفردًا، ندًّا وضدًّا، عين الله، فالجميع عين الحق إفرادًا وجمعًا أصلًا وفرعًا تفرّقا ومعًا الله نور السموات والأرض للآية (هُوَ ٱلأَوَّلُ وَٱلْأَخِرُ وَالظَّهِرُ وَالظَّهِرُ وَالْبَانَ 3 - 4].

﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ في الدورة العظمى النورية ﴿وَعَكِمِلُوا الصَّلِحَاتِ ﴾ في باقي الأدوار ﴿يَهْدِيهِمَ رَبُّهُم ﴾ في كل دورة من هذه الأدوار الفرعية إلى كمال جمعي يختص بها ، وإلى سعادة تنتصر منها ﴿في جَنَّتِ النَّعِيمِ ﴾ [يُونس: 9] أي الجنة الجمعية الثابتة في كل موطئ .

(دَعُونَهُمُ ومسألتهم (فِيهَا سُبَحَنَكَ اللَّهُمَ على مقتضى الظلّ والجلال الذي يفيد التنزيه عن النقائص الذاتيَّة والنقائص الوضعية الإفرادية (وَتَحِينَنُهُمْ فِيهَا سَلَامُ على مقتضى الكمال الجمعي والجمع الكمالي هو التقديس على النقيضين وتحرير عن النقيضين (وَءَاخِرُ دَعُونَهُمُ في جمعية الأدوار ومعيَّة الأكوار بالأدوار وجمعية المجمال بالجلال (أَنِ الْمُعَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [يُونس: 10] بتمام أنواعه وعموم أقسامه وفروعه، وقد علمت في صدور الكتاب فليرجع إليه.

#### تفسير

﴿ ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ اللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱسْتِعْجَالَهُم وِٱلْخَيْرِ لَقُضِى إِلَيْهِمْ اللَّهِمْ وَالْخَيْرِ لَقُضِى إِلَيْهِمْ الْجَالُهُمُ فَنَذَرُ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُلْغَيْنِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا الللَّهُ اللَّهُ

(وَلَوْ يُعَجِّلُ اللهُ لِلنَّاسِ الشَّرَ اسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ) يـريـد أهـل مكـة، يـريـد العذاب، يريد في طلب المال (لَقُضِى إلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ) يريد لم يناظرهم (فَنَذَرُ الْعِذاب، يَرَجُونَ لِقَاءَنَا) يريد لا يخافون البعث (في طُغَيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ) [يونس: 11] لَذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا بيول لا يخافون البعث (في طُغَيَنِهِمْ يَعْمَهُونَ الونس: 11] يريد في ضلالتهم وكفرهم يتهادون إلى يوم إما الموت وإما القتل.

﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلظَّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآبِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُۥ مَرَّ كَانُواْ غُرَّهُۥ مَرَّ كَانُولُ لَيْ يَدْعُنَاۤ إِلَى ضُرِّ مَسَّةُۥ كَذَلِكَ زُبِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ لِلْهَ ﴾

(وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنْسَنَ ٱلضَّرُّ دَعَانَا) يريد عتبة بن ربيعة والوليد بن المغيرة (لِجَنْبِهِ ) ليس في القرآن غيرها، يريد في مرضه (أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ ) يريد مرضه (مَرَّ كَانَا لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ ) مرّ طاغيًا (كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ ) يريد للمشركين (مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ) [يونس: 12] يريد اتخذوا آلهة دون الله .

﴿ وَلَقَدْ أَهَلَكُنَا ٱلْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْمِيْنَتِ وَلَقَدْ أَهْلَكُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْمِيْنَتِ وَلَيْكَ عَمْزِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

(وَلَقَدُ أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ) يريد باليمن والشام (لَمَّا ظَلَمُواً) يريد حيث جعلوا لله شركاء (وَجَآءَ تُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ) يريد بان لهم أيهم أرسلوا إليهم كما بان لهم أمر محمد على (وَمَا كَافُا لِيُؤْمِنُواً) يريد ليصدقوا (كَذَلِكَ نَجْزِى القَوْمَ المُجْمِمِينَ) [يُونس: 13] يريد المكذّبين.

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَكُمْ خَلَيْهِ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

(ثُمُ جَمَلُنكُمُ يا أهل مكة (خَلَيْهِ فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمُ [يُونس: 14] يريد خلائف بعد خلق كثير كقوله تعالى في سورة البقرة: (إنّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ [الآية: 30] يريد خلفًا بعد خلف، يريد آدم وولده خلفوا في الأرض بعد الخلق

﴿ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ﴾ [يُونس: 14] يريد لنختبر أعمالكم وهو يعلم ما يكون قبل أن يكون.

﴿ وَإِذَا تُنَكَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَالُنَا بَيِنَاتِ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَتْتِ بِقُرْءَانِ غَيْرِ هَاذَا أَوْ بَدِلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِىٓ أَنَّ أَبَدِلَهُ, مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَّ إِنْ أَبَدِلَهُ, مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَّ إِنْ أَنَا أَبَالِهُ أَوْ بَدِلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِىٓ أَنْ أَبَدِلَهُ, مِن تِلْقَآيِ نَفْسِيَّ إِنْ أَنَا أَنَا بَعُومِ هَا إِلَا مَا يُومِ عَظِيمِ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ إِنَّ الْمَانُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ إِنَّ الْمَانُ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ إِنَّ الْمَالِمُ الْمَانُ الْمَانُونَ الْمَانُونُ الْمَانُونُ اللَّهُ اللّ

(وَإِذَا تُتَكُلُ عَلَيْهِمْ ءَايَائُنَا) يريد ما أنزل الله على رسوله من الحرام والحلال والأمر والنهي والفرائض والحدود والمحكم والمتشابه والأمثال (بَيِنَنَتِ) يريد ما بين من عظمته وجبروته ووحدانيته ولما يؤمنون بالثواب والعقاب ولا بالجنة ولا بالنار (قَالَ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَنْتِ بِقُرْءَانِ غَيْرِ هَذَا آوَ بَدِّلَهُ يريد أو دعه (قُلَ ) بالنار (قَالَ الَّذِينَ لا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا أَنْتِ بِقُرْءَانِ غَيْرِ هَذَا آوَ بَدِّلَهُ عَرِيد أَن أَبُدِلُهُ مِن تِلْقَاتِي نَقْسِي ( يَن عَمَد (مَا يَكُونُ لِيَ أَن أَبُدِلَهُ مِن تِلْقَاتِي نَقْسِي ) يريد أن أغيره من تلقاء نفسي (إن أَنَجُعُ إِلَا مَا يُومَى إِلَى اللهِ عَلَى الله عَمَيتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمِ الله ونس : 15 وهو يوم القيامة .

### ﴿ قُلُ لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُ. عَلَيْكُمْ وَلاّ أَدْرَىٰكُمْ بِدِّ فَقَدْ لَبِثْتُ فَلَدُ لَبِثْتُ فَقَدْ لَبِثْتُ فَقَدْ لَبِثْتُ فَقَدْ لَلَّهُ الْفَكَا تَعْقِلُونَ اللَّهُ

(قُل) يا محمد (لَّوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَلَوْتُهُمْ عَلَيْكُمْ) يريد ما قرأته عليكم (وَلَاَ أَدَرَىكُمُ بِدِّهُ يَرِيدُ مَا فَرَاتِهُ عَلَيْكُمْ بِدِّهُ يَرِيدُ أَقْمَتُ أَوْلَكُمُ بِدِيدُ وَلَا أَخبركم به (فَقَـدٌ لَبِثَتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبَلِمْ ) يريد أقمت فيكم أربعين سنة (أفَلا تَفْهَمُونَ) [يونس: 16] يريد قد أفهمت أفلا تفهمون.

### ﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَكَ عَلَى ٱللَّهِ كَذَبًا أَوْ كَذَبَ بِعَايَنتِهُ ۚ إِنَّكُهُۥ لَا يُقْلِحُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

(فَمَنْ أَظْلُا مِمَنِ أَفْلَا مِمَنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا) مثل قوله في الأنعام: (وَمَنْ أَظْلَا مِمّنِ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا) أو قال أوحي إليّ ولم يوح إليه شيء. ومن قال: سأنزل مثل ما أنزل الله ثم قال في سورة الأعراف: (مَا كَانَ لِبشَرٍ أَن يُؤْتِيهُ اللّهُ الْكِتَابَ وَاللّهُمُم وَاللّهُ مُونَ اللّهِ مُن يَقُولَ لِلنّاسِ كُونُوا عِسَادًا لِي مِن دُونِ اللّهِ )، (أَوَ كُذَبَ عِنَامِتُهُ ) يريد أني لم أفترِ على الله ولم أكذب عليه وأنتم كذَّبتم بنبيّه وما جاء به من عند الله (إنّهُ لا يُعْلِحُ المُحْجَرِهُونَ ) [يُونس: 17] يريد لا يسعد من كذَّب أنبياء الله.

# ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَـُوُلاَهِ شُفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَـُوُلاَهِ شُفَعَتُونَا عِندَ اللَّهِ قُلْ أَتُنبِيْنُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الشَّمَعُوَاتِ وَلَا فِي الشَّمَعُونَ وَلَا فِي السَّمَونَ وَلَا فِي السَّمَونَ وَلَا فِي السَّمَعُونَ وَلَا فِي السَّمَونَ وَلَا فِي السَّمَعُونَ وَلَا فِي السَّمَعُونَ وَلَا فِي السَّمَونَ وَلَا فِي اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ يريد والله هو الضار وهو النافع يريد هو النافع لأوليائه والضار لأعدائه ﴿ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَء شُفَعَتُونَا عِندَ اللّه ﴾ النافع يريد هو النافع لأوليائه والضار لأعدائه ﴿ وَيَقُولُونَ هَتَوُلاَء شُفَعَتُونَا عِندَ الله إلا من أذن له بالشفاعة كما قال تعالى في سورة الأنبياء: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ ﴾ [الأنبياء: 28].

﴿ قُلَ ﴾ يَا محمد ﴿ أَتُنَيِّتُونَ ٱللَّهَ ﴾ يريد لا يخبرون ﴿ يِمَا لَا يَعْلَمُ فِى ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ سُبْحَنْنَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يُونس: 18] يريد أهل مكة.

## ﴿ وَمَا كَانَ ٱلنَّكَاسُ إِلَّا أُمَّتَةً وَحِدَةً فَآخَتَكَلَفُواْ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن تَبْكِ لَقُضِي بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا فَيهِ مَا فِيهِ مَعْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا فِيهِ مَعْتَلِفُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا فَيهِ مِنْ تَبْلِكُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهِ مَا فِيهِ مَعْتَلِفُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا فَيهِ مَا فِيهِ مَعْتَلِفُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلَّ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِ

﴿ وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلَّا أُمَّةَ وَلَحِدَةً ﴾ [يُونس: 19] يريد على دين واحد من لدن إبراهيم إلى أن غيّر الدين عمرو بن لحي ﴿ فَأَخْتَكَلَفُوا ﴾ واتخذوا الأصنام أربابًا وأندادًا مع الله ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّك ﴾ يريد أنه سبق من الله لهذه الأمة أن يؤخر عنها العذاب إلى يوم الموت أو إلى يوم القيامة ﴿ لَقُضِى بَيْنَهُم فِيمَا فِيهِ يَغْتَكِفُوك ﴾ [يونس: 19] يريد نزول العذاب.

## ﴿ وَيَقُولُونَ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَاكَةٌ مِن رَّيِّهِ ۚ فَقُلَ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِلَّهِ فَا وَيَقُولُونَ الْمَا الْغَيْبُ لِلَّهِ فَانتَظِرُوا إِنِّي مَعَكُم مِن ٱلْمُنظِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَعَكُم مِن ٱلْمُنظِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَعَكُم مِن اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّاللّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ وَيَقُولُوكَ لَوْكَا أُمْزِلَ عَلَيْهِ ءَاكِةٌ مِن زَيِّةٍ ﴾ يريد مثل العصا وما أنزل الله على موسى ﴿ وَيَقُولُوكَ لَوْكَا أَلْفَيْبُ لِلَّهِ ﴾ يريد ما غيب عنهم وما يراد بعلم أعظم ﴿ فَأَنْظِرُوٓا أَ إِنِّي مَعَكُم مِن ٱلْمُنْتَظِرِينَ ﴾ [يونس: 20] يريد مثل يوم بدر وما أصابهم من العذاب، ولو يعجِّل الله للناس إلى آخره.

أقول: وأهل مكة [فإن] الشرّ الذي دعوا الله به كما يدعوا به الخير فأشفعهم وأجلهم كما قالوا: ﴿ اللَّهُمَ إِن كَانَ هَذَا هُوَ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْمَا حِجَارَةً

مِنَ ٱلسَّمَاءِ [الأنفال: 32] فوضع موضع تعجيلهم استعجالهم بالخير مفعول مطلق للنوع إشعارًا لسرعة إجابته لهم في الخير حتَّى [لو] كان استعجالهم به لقضى إليهم أجلهم بحلوله إليهم ونزوله فيهم فهلكوا لكن لم يعجل به لهم للحكمة الكاملة، فإن منهم من سيؤمن بالله ويكون معينًا في الدين، ناصرًا له على وجه اليقين، أو من أولادهم كما آمن أبو سفيان وأولادهم وأولاد أبي جهل وعكرمة وغيرهم. وقرئ لقضينا ونذر الذين لا يرجون لقاءنا ونتركهم وأمهلهم في طغيانهم يعمهون يتخيرون ويتردون فيهم إلى أن بعثوا.

روي أنه قال عليه السلام: «اللهمَّ إني أتَّخذ عندك عهدًا لن نخلفه، إنما أنا بشر فأيّ المؤمنين آذيته أو شتمته أو لعنته أو جلدته فاجعلها له صلاة وزكاة وقربة تقرِّبه بها إليك يوم القيامة».

﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ ﴾ الجهد والشدّة ﴿ وَعَانَا لِجَنْبِهِ ۗ ٤ [يُونس: 12] أي حال كونه مضطجعًا على جنبه قاعدًا أو قائمًا كما قال الله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذُكُّرُونَ ٱللَّهَ قِيكُمَّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ [آل عِمرَان: 191] الآية، أي على جميع الحالات والأوضاع والهيئات ﴿فَلَمَّا كَشَفْنَا﴾ ورفعنا ودفعنا ﴿عَنْهُ ضُرَّهُ﴾ وبلاءه وشرّه ﴿مَرَّ﴾ وتحرك غير مستنبئ ﴿ كَأَن لَّمْ يَدْعُنا ٓ إِلَىٰ ضُرِّ ﴾ أي كأن، فخفّفت وحذف ضمير الشأن كما قيل: ونحو شرق اللون كأن ثدياه حقان ﴿ لَّمْ بَدَّعُنَا إِلَىٰ ضُرٍّ ﴾ [يُونس: 12] وكشف بلاء وعناء وشرّ مسه والتصق به وأحسه في وقت من الأوقات، إشارة إلى أن الطبيعة الإنسانيَّة وحقيقتها الممكنة مجبولة على الغفلة والنسيان ﴿ كُنَالِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ﴾ المتجاوزين الحدّ في الكفر والعصيان والجور والطغيان لأن حقيقتها ثلاثمائة من الأضداد والنقائض التي يقتضي كل منها أمرًا مضادًّا لمقتضى الآخر، فإن مقتضى الطبيعة الحيوانية السميّة الشرّ والضلالة، والشبعيَّة العصيان والشهوة والغضب، والبهيمية الغفلة ومقتضى البروج الإنساني، والملكي هو الهداية والإيمان، والمعرفة والإدراكات، و﴿ كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾ [المؤمنون: 53] وزيّن له عمله فرآه حسنًا ﴿مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [يُونس: 12] قبلكم من الدعاء لكشف الضرّ وكشف جهد البلاء والمربى هو الله والسلطان كما قال النبي عليه السلام: «أتيت داعيًا ومبلِّغًا وليس لى من الهداية شيء، وخلق إبليس مزينًا وليس إليه من الضلالة شىء » . (وَلَقَد أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمّا ظَلَمُواً) أو أشركوا وتركوا الشكر عند الرخاء (وَجَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِأَلْبِيّنَتِ) والآيات الواضحات التي يدعوهم بها إلى الله جملة حالية بتقدير قد (وَمَا كَافُا لِيُوْمِنُواً) أي استقام لهم الإيمان بما جاءوا به من الأعيان الإلهيَّة والنواميس الربانيَّة لانتفاء الاستعدادات منهم واختفاء الاستمداد فيهم، ولعلم الله بأنهم ثابتون على الكفر لا يؤمنون أبدًا. واللام لتأكيد النفي وهو عطف على ظلموا، أو اعتراض (كَذَلِك) أي كإهلاكهم بكفرهم جزاءً بما كانوا كاذبين مكذِّبين مصريِّين عليه (بَحْزِي ٱلْقَوْمُ ٱلمُجْمِمِينَ) [يُونس: 13] أي كل بجرم منهم. وفي التفات من الخطاب إلى الغيبة ووضع المظهر موضع المضمر دلالة على كمال جرمهم ووفور طغيانهم وعصيانهم.

(ثُمُّ جَعَلَنَكُمُ الخطاب للذين بعث النبي عليه السلام إليهم (خَلَيْفَ فِي الْأَرْضِ) أي استخلفناكم من بعدهم بعد القرون الأولى التي أهلكناهم قبلكم (مِنْ بَعَدِهِمَ نحن (لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ)[يُونس: 14].

قال النبي عليه السلام: "إن الدنيا خضرة حلوة، وأن الله سيخلفكم فيها فناظر كيف تعملون" الحديث، وهو أعلم بهم وبحالهم وأعمالهم وأفعالهم. قال قتادة: ذكر لنا عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: صدق الله ربّنا ما ﴿ جَمَلْنَكُمْ خَلَيْفُ فِي اللّه عنه بن الخطاب رضي الله عنه قدر الله من أعمالكم خيرًا بالليل والنهار، سرًّا وجهرًا. روي أن عوف بن مالك قال لأبي بكر رضي الله عنه: رأيت فيما يرى النائم سببًا دنا من السماء فانبسط رسول الله عنه ثم اشتد فانتشط أبو بكر ثم درع الناس حول المنبر يفضل ثلاثة أذرع إلى المنبر، فقال عمر: دعنا من رؤياك لا أرب لنا فيها. فلما استخلف عمر قال: يا عوف رؤياك، قال: وهل لك في رؤياي من حاجة؟ أو لم تنهرني؟ فقال: ويحك إني كرهت أن أنعي للخليفة لله نفسه. فقصّ عليه حتَّى بلغ درع المنبر بهذه الثلاثة أذرع، قال: أما أحدهم فإنه كان خليفة، وأما الثاني فإنه لا يخاف في الله لومة لائم، وأما الثالث فإنه شهيد ﴿ كَيْفَ خليفة، وأما الثالث على أن المعتبر في المعنى الاستفهام يجب أن يعمل ما قبله فيه وفائدتها الدلالة على أن المعتبر في الجزء أو جهات الفعل وكيفيتها لما هي من حيث ذاتها، ولذلك يحسُنُ الفعل تارة ويقبح أخرى. والمراد بالنظر هو العلم الحضوري الشهودي لا الإدراك العنصري ويقبح أخرى. والمراد بالنظر هو العلم الحضوري الشهودي لا الإدراك العنصري ويقبح أخرى. والمراد بالنظر هو العلم الحضوري الشهودي لا الإدراك العنصري

حتَّى يلزم الجهات والتقابل في حق الله تعالى.

﴿ وَإِذَا تُتَلِّي عَلَيْهِمْ مَايَالُنَا ﴾ حال كونها أو لكونها بينات ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَكَآءَنَا أَثْتِ بِقُدْرَانٍ غَيْرِ هَٰذَآ﴾ المتلوّ بألسنتكم وهم مشركو مكة وخمسة نفر منهم: عبد الله بن أبي أمية المخزومي، ووليد بن المغيرة، ومكرز بن حفص بن أبي قسس العامري، والعاص بن عامر بن هشام. قالوا للنبي ﷺ: إن كنت تريد أن نؤمن بك فأتِ بقرآن ليس فيه ترك عبادة اللات والعزى ولا عيبها، وإن لم ينزلها الله فأنزل من عند نفسك ﴿ أَوْ بَدِلْهُ ﴾ أنت، فاجعل مكان آية العذاب آية الرحمة وبالعكس ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد ﴿ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنَّ أَبُكِلَهُ مِن تِلْقَآبِي نَقْسِيٌّ ﴾ من عند نفسي ومن قبل حسِّي، وهو مصدر استعمل ظرفًا، وإنما اكتفى بالجواب عن التبديل لاستلزام امتناعه امتناع الإتيان بقرآن آخر ﴿ إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَى ۖ إِنِّي ٓ أَخَافُ إِنّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [يُونس: 15] فإن قيل: أراد ائت بقرآن أو بدّله من جهة الوحى كما أتيت بهذا القرآن بالوحى. وأراد بقوله: ما يكون، ما سهل إلى، أجيب بأنه يمنعه قوله ﴿إِنِّ أَخَافُ ﴾ إلخ، وإذا كان كذلك فعرضهم كيدهم ومكرهم ليجعلوا ذلك حجة لما دعوا به منه: قل لو شاء الله عدم تلاوتي القرآن عليكم فإنى ما تلوته عليكم فتلاوتي عليكم هذا القرآن ليس إلا بمشيئته وإرادته ولا أداركه ولا أعلمكم به، وإنما لم يكتفِ بنفي الأول بل أردفه بنفي تعليمه بناء على أن عقاب تعليم المغيِّر أو عذابه أشدّ من مجرّد التلاوة.

(فَقَدُ لِبَنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا) أي سكنت بين أظهركم زمانًا طويلًا وهو أربعون سنة (مِن قَبْلُ) من قبل القرآن وتلاوته وإظهار إنزاله وتنزيله، هذا تعليل ودليل على ما ذكر، فإني لو كنت رجلًا أقول من تلقاء نفسي لفعلت مثله في هذه الأيام، فتلاوته وإظهاره ليس إلا بالوحي وبمشيئة الله إذ أظهره من رجل أمي عاش بينهم أربعين سنة ولم يمارس عملًا ولا يدارس عالمًا إلى هذا الزمان، وإن هذا القرآن يحتوي على العلوم كلها، عقليتها ونقليتها، بالغًا في الفصاحة والبلاغة إلى حد الإعجاز، فمثل هذا لا يكون إلا من الله تعالى يمنّ به على من يشاء من عباده (أفلاً تَعْقِلُونَ) [يُونس: 16] بالفعل الصريح والعقل الصحيح صحا فيها عن الوهم والخيال القادح والجرح.

﴿ فَمَنْ أَظْلَمُ مِنِّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى أَللَّهِ كَذِبًا ﴾ بأن أضاف إليه كلامًا وكتابًا وإعلامًا

وخطابًا هو بريء منه ﴿أَوْ كَذَّبَ بِعَايَتِهِ ﴾ بإنكارها وجحدها ﴿ إِنَّهُ لَا يُقْلِحُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَظَهُور الجحد لديه.

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ ﴾ إن عصوه وتركوا عبادته وطغوه ﴿ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ إن أطاعوه وامتثلوا أمره في الطاعات والعبادات وانتهوا عن المنكرات من المعاصي والسيئات وعبادة الأوثان. وكان أهل الطائف يعبدون اللات وأهل مكة العزى ومناة الثالثة وهبل وأسافًا ونائلة زعمًا أن بعضها ينفع لهم في الدنيا في سعة الرزق ودفع البلاء ودفع العناء، وفي الآخرة بالشفاعة.

وعن البشر بن حرث: إذا كان يوم القيامة تشفع إليّ اللات والعزى هذا إذا كان ووقع في فهو في الدنيا إنما يكون من الله استدراجًا ومكرًا والله سبحانه مستغني عن طاعات العباد ومعاصيهم. وفي الحديث القدسي: «يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كان على قلب بارِّ لما زاد في ملكي شيء، يا عبادي لو أن أوّلكم وآخركم وإنسكم وجنّكم كان على قلب رجل فاجر لما نقص عن ملكي شيء».

﴿ وَيَغُولُونَ هَتَوُلاَءِ شُفَعَتُونَا عِندَ اللَّهِ قُلَ ﴾ يا محمد ﴿ أَتُنَبِّوُكَ اللّه ﴾ [يُونس: 18] جميعًا تحقيقًا وتثقيلًا بمعنى واحد لقوله تعالى: ﴿ مَنْ أَنْاَكَ هَذَا قَالَ نَبَأَنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ [التّحريم: 3] بمعنى الإخبار أي يخبرون ويعلمون الله بما لا يعلم في السماوات والأرض وأفاد عنه علمه فيهما حال عن العائد المحذوف مؤكدة للنفي مبنية على أن ﴿ وَيَعُبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ ﴾ أنا سماوي كالنجوم والشمس والقمر وغيرهما من السيئات كما حكي عن الخليل عليه السلام في بدء الحال، فلا شيء من الحادث لمعبود ﴿ سُبّحَننَمُ وَتَعَلَىٰ عَمّا يُشْرِكُونَ ﴾ [يُونس: 18] من الموجودات من الملائكة والكواك والعناصر والمواليد المثلية .

وَمَا كَانَ ٱلنَّاسُ إِلّا أُمَّةً وَحِدَةً ﴿ آيُونس: 19] أي حقيقة واحدة ونفسًا متَّحدة في الفطرة الأولى، متفقين على الحق وذلك إما في عهد آدم عليه السلام إلى أن قتل قابيلُ هابيلَ أو بعد الطوفان أو على الضلال في فطرة الرُّسل إلى أن بعثت الأنبياء. عن ابن عباس رضي الله عنه: كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على شريعة واحدة من الحق، فاختلفوا على عهد نوح، فبعث الله إليهم نوحًا. [قيل]: كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيِّين مبشّرين ومنذرين فاختلفوا على عهد نوح، فبعث

الله إليهم نوحًا قيل: كانوا أمة واحدة مجتمعة على التوحيد يوم الميثاق حيث قالوا كلهم في جواب ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِكُمْ قَالُوا بَكَنَ ﴾ [الأعراف: 172]، ﴿ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتُ مِن تَلِك ﴾ [يُونس: 19] وهو تأخير الحكم بينهم إلى يوم القيامة فإنه يوم الفصل والجزاء ولقضى بينهم عاجلًا فيما فيه يختلفون بإهلاك المبطلين.

﴿ وَيَقُولُونَ لَوَلا أُنزِلَ عَلَيْهِ ﴾ أي على محمد ﴿ وَايكُ ﴾ من الآيات التي اقترحتموها ﴿ مِن رَبِّهِ فَقُلُ ﴾ تكبيتًا لهم لا يسألون إنه الغيب وعلمه ﴿ إِنَّمَا ٱلْغَيْبُ لِقَوَى يَختص [بما] هو علم به ﴿ فَٱنْظِرُوٓا ﴾ بزوال ما اقترحتموها ﴿ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ اللهُ عَلَيْكِ ﴾ يختص [بما] هو علم به ﴿ فَٱنْظِرُوٓا ﴾ بزوال ما اقترحتموها ﴿ إِنِي مَعَكُم مِّنَ اللهُ عَلَيْنَ ﴾ [يُونس: 20] قضاء أمر الله بيننا وبينكم بإظهار الحق وإفناء المبطلين.

#### إشارة وتأويل

(وَلَوْ يُعَجِّلُ اللهُ لِلنَّاسِ الشّرَ اسْتِعْجَالَهُم وَالْخَيْرِ ايُونس: 11] الآية إلخ، أشار إلى حقيقة الإنسان أو مقتضى طبيعته الممكنة بأن حقيقته لما كانت ممكنة في الوجود والعدم محتاجة إلى الواجب الوجود وفيما يلزمها من الحسنات والسيئات ومن الشرورات والخيرات ونسبوا الإنسان إليهما على السواء إلا أن الخير وهو الوجود والمضاف لما كان مخففًا بين السّرين وهو البرهان السابق واللاحق، وكان أسباب الشرّ كثيرًا وأسباب الخير قليلًا، كان الإنسان أمثل إليه داعيًا لديه ساعيًا عليه ومن هذا ترى أهل الشرّ وفكر الشرّ في إنسان واحد أكثر، وأهل الخير وفكره أقل جدًّا. ولو تعجّل الله بإعطاء ما اقترحته طبيعة الإنسان لقضي الأمر أي العدم والخفاء واستمرّ، إلا أنه ما عجّل بل جعله على مقتضى كمال وجوده ومرتضى عموم جوده مراءً لإظهار ذاته ومشكاتًا لمصابيح أنوار ذاته وصفاته، موجودًا باقيًا ومشاهدًا ومشهودًا، ساقيًا بعين شهوده من غير أن يستهلك عنده أسرار تطرق العدم ولحوقه ووروده، بل يتبدل في أسمائه وصفاته.

(وَإِذَا مَسَ آلِإِنسَنَ في دوراته وتطورات حالاته (ضُرُّ الانتقال من نشأة إلى نشأة دعا وتوجه إلينا طالبًا للوصول بجمعيتنا وكليتنا لجنبه قاعدًا أو قائمًا بالبدن والجسم والنفس والروح والعقل (فَلَعَا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ بإيصاله إلى الجمعية المطلوبة والمرغوبة (ثُمَّ رَدَدُنَا) من مقام الجمع إلى التفرقة مردًّا وسار وكر في الأكوار والأدوار، ومن الجمع إلى التفرقة، وهكذا إلى جمع الجمع والفرق

بالجمع (كَأَن لَّمْ يَدْعُنا) إلى ضرّ مسه في الدورة السابقة من الأدوار النورية الجمالية الأصليّة أو الفرعية (كَنَالِكَ زُيِّنَ الْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ) [يُونس: 12] في الأدوار والأكوار السالفة الإفرادية. (مُمَّ جَعَلَنكُمُ ) في الأدوار الجمعية (خَلَيْهُ في الأدوار الجمعية (خَلَيْهُ في الأدوار الجمعية والعرض والفرضية القابلة السارية في المراتب الكليَّة والجزئية، في الأدوار الإلهيَّة والكونية (مِنْ بَعَدِهِمْ لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ ) [يُونس: 14] على مقتضى خصوصية الدورة اللاحقة مطابقًا لما جرى في السابقة.

﴿ وَإِذَا نُتُلَى عَلَيْهِم ءَاينتُنا ﴾ في هذه الدورة وتترى عليهم تجلياتنا بيِّنات واضحات أجسام بسائط مركبات قائدات للأعيان النورية إلى الجمعية الخصوصية بتلك الدورة، فإن لكل دورة جمعية وهيئة كلية، ولكورة أصليّة وفرعية صورة معيّة لها اقتضاء خاص وارتضاء ناص ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاآءَنَا ﴾ شهودًا لالتقاء جمعية كمالاتنا الذاتيَّة والأسمائيَّة، ومشاهدة تجلياتنا ومعاينة ظهور كمال ذاتنا وصفاتنا ﴿ أَنْتِ بِقُرْمَانٍ ﴾ أي جمعية كمالية وصورة معية وواحدية ﴿ أَوْ بَدِّلُهُ ﴾ [يُونس: 15] أي جمعية هذه إلى جمعية أخرى ﴿ قُلْ ﴾ بالحقيقة المحمدية لأعيان مرتبة الملكوت في الدورة الكبرى الجمالية الأصلية والفرعية الصريحة والجلالية الضمنية ﴿ مَا يَكُونُ ﴾ لي في المراتب لدى مقتضيات الأدوار ﴿ أَنَّ أَبَدِّلَهُ مِن تِلْقَآبِي نَقْسِيٌّ من غير استدعاء الاستعداد الذاتي وحصول الشرائط من ظهور الاقتضاءات النورية الصريحة والارتضاءات الظليّة الضمنية ﴿ إِنَّ أَتَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَى إِلَى ۖ إِنِّي أَخَافُ إِنَّ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [يُونس: 15] أي يوم إلهي سرمدي يظهر في أنوار آثار الجمعية العظمي، فإن كل ما ظهر في الحصص المسطورة والأعيان المزبورة المندرجة تحت هذه الحقيقة المحمدية فهو يظهر في جمعيتها الكليَّة وحقيقتها الكلية ولذا أمرنا بالصلاة عليه عليه الصلاة والسلام، وكذا يؤثر في كل حصة في شهود تجلياته وتحقُّقه بالألوهية وتفوقه في ربوبيته، فإن من وسع دائرة ساحة قلبه شاهد التجليَّات الآثارية بصورة أعلى وهيئة أصفى وأبهى كما شاهد الخليل بصورة الكواكب والشمس والقمر، وموسى بصورة النهار، ومحمد بصورة الإنسان الكامل الخَلق والخُلق في التجلِّي الأفعالي والأسمائي والذاتي والتحقيق بالألوهية والربوبية فيه أيضًا تفاوت، فإن من قاله بالذات بتمام الأسماء والصفات ومنهم تحقق بصفة واحدة أو صفتين أو ثلاث صفات ذاتية أو فعلية أو آثارية، بل كل دورة من دورات الوجود لها وجه إلهي ووجه كوني، فبالوجه الأول ينال ويظهر تألهيته

في مرآة الوجه الكوني، فإن كان الكوني أصغر كان تحققه بذلك الوجه الأصغر أصغر ، وإن كان أعظم فأعظم وأكمل وأتم، وعلى هذا القياس.

#### مطلب حكايته عن نفسه

هذا مما لا يعلم تفاصيله ولا يدرك تقاديره وتفاضيله إلا الله، هذا مما أشهدني الله في ليلة كنت أكتب هذا المقام مع أمور أخرى من الأسرار الإلهيَّة والأنوار الربانيَّة وغير ذلك مما يتعلق بالتحقق والتخلق لا يحيط بها إلا العليم الخبير.

(قُل) يا حقيقة المحمدية (قُو شَاءَ اللهُ مَا تَلُوتُهُمْ عَلَيْكُمْ وَلاَ آذَرَكُمْ بِمِّدْ فَقَكُ لِيَعْتُ فِيكُمْ عُمُرًا اليُونس: 16] إشارة إلى عموم سريان الحقيقة المحمدية في تمام المراتب والأعيان في الأدوار الجمالية والأكوار الجلالية صريحًا وضمنًا (مِّن فَبْلِهِ ) أي الظهور في الأدوار الجمعية والأكوار المعيَّة (أفلا تَعْقِلُونَ) [يُونس: 16] أنه ظهر في الأدوار الأربعة الأصلية أربعين سنة عشرة في الدورة العظمى، وعشرة في الكبرى، وعشرة في الوسطى، وعشرة في الصغرى، ثم لبث في مكة الجمعية النورية الإفرادية ثلاثة عشرة سنة، أما عشرة فبالأصالة في الأسماء الأربعة الذاتيَّة، فأما الثلاثة في الثلاثة الأخيرة المدركة وهي السميع والبصير والمتكلم، وعشرة في مدينة الجمعية والحقيقة المحمدية في هذه المرتبة، وجمعية الدورة ابن ثلاث وستين وهي إشارة إلى الأدوار الأربعة الجمالية، والأكوار الأربعة الجلالية، والصورة الوحدانية الجمعية العظمى الجمالية والجلالية.

(فَمَنْ أَظُلُمُ مِمْنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا) بأن حصر ألوهيته في الأدوار الأربعة الإفرادية الإفرادية أو الجمعية الجمالية الفرداريّة والأكوار المربعة الجلالية الإفرادية والجمعية الإفرادية وأعرض عن جمع الجمع والإفراد بالجمع والجمع والجمع بالإفراد (أو كورة كذّب بِعَايَنتِهُم وتجليّاته الأربعة التي اختص كل منها بدورة من الأدوار أو كورة من الأكوار، وذهل عن الكمال الجمعي والجمع الكمالي النوعي والكل من الأكوار، وذهل عن الكمال الجمعي والجمع الكمالي النوعي والكل المجموعي (إنّكُم لا يُقْلِحُ ٱلمُجَرِمُونَ) [يُونس: 17] المتقيّدون بمقتضى دورة ومرتضى كورة.

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ الذات المستجمعة لجميع الأسماء والصفات الذاتيَّة والأفعالية والآثارية ومقتضياتها الجمعية ﴿ مَا لَا يَضُرُّهُمْ ﴾ وبأن يمنعهم ويصرفهم من الكمال الجمعي الأتم إلى الجمعي الأنقص الأقدم، فإن كل عين من الأعيان وكور

من الأكوار يحتوي على جمعيات كثيرة وهيئات كليَّة كثيرة وغفيرة متفاوتة بعضها أتم وأدنى والبعض الآخر أقدم وأنقص وأعلى، والتقيُّد بالنقص يمنع الجمعية المطلقة لا المخصوصة ﴿وَلَا يَنفَعُهُمُ ﴾ بأن يوصل صاحبه إلى الجمعية العظمى الجامعة لتمام أنواع الجمعية ﴿وَيَقُولُونَ هَلَوُلاَءٍ شُفَعَتُونًا عِندَ اللَّهِ ﴾ وقائدنا إلى الله ويحصرنا عند الله ﴿قُلُ أَتُنبِّتُونَ الله يَعلَمُ فِي السَّمَونِ ﴾ [يُونس: 18] والأدوار الجامعة لخصائص الدورة الجمعية العظمى بحسب المعنى، وإن كانت صغرى بحسب الصورة كالإنسان الصغير والكون الحقير.

(وَيَقُولُونَ) أهل الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية الإفرادية (لَوَلا أَنْوِل عَلَى محمد والحقيقة المحمدية (اَيَةِ) [يُونس: 20] وتجلِّي جمعي وشهود نوعي (مِن رَبِهِ) أي الذات الجامعة والحضرة الكليَّة (فَقُلْ) يا محمد في الدورة الصغرى النورية الفرعية دون الجمعية العظمى والكليّة الكبرى في الفطرة الأولى والأخرى، صاحب النشأة العليا والسفلى (إِنَّمَا ٱلْعَيْبُ) الذي هو عين الشهادة في الكمال الجمعي والجمع الكمالي لله (فَانَظِرُوا إِنِّي مَعَكُم مِنَ ٱلمُنتظِرِينَ) [يُونس: 20] إشارة إلى الأعيان طرَّا والأكوان بأسرها، فاجرًا وبرًا، متساوية الأقدام في الحركة والدور والسلوك وتكثُّر التنوع في الطور وعدم تناهي السير في الدور والكور في الانتظار إلى الوصول إلى الكمال الجمعي والجمع النوعي الأصلى والفرعي.

#### تفسير

#### ﴿ وَإِذَاۤ أَذَفَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِّنَ بَعْدِ ضَرَّآهَ مَسَّتَهُمْ إِذَا لَهُم مَّكُرُّ فِيٓ ءَايَا لِنَأْ قُلِ ٱللَّهُ ٱلسَّرَعُ مَكُرًا إِنَّ رُسُلَنَا يَكُنْبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴿ إِنَّ إِنَّ رُسُلَنَا يَكُنْبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

(وَإِذَا أَذَنْنَا ٱلنَّاسَ) يريد الوليد بن المغيرة، والحارث بن قيس بن عدي، والأسود بن عبد الوائل يغوث، والأسود بن عبد المطلب، وهو أبو ربيعة بن أسد ابن عبد العزيز، والعاص بن وائل، والنصر بن الحارث، وأبو جهل بن هشام (رَحْمَةُ) منا يريد عنّا (مِنَ بَعْدِ ضَرَّاءَ) يريد بؤسًا وفقرًا (مَسَّتَهُمْ إِذَا لَهُم مَّكُرُّ فِيَ يريد مكروا بالقول وبما جاء محمد بالتكذيب (ءَايَائِنَا قُلِ) يا محمد (اللهُ أَسْرَعُ مَكُرًا) يريد أسرع نقمة (إِنَّ رُسُلَنَا يَكُنُبُونَ مَا تَمَكُرُونَ ) [يُونس: 21] يريد من التكذيب.

(هُوَ النَّوى يُسَيِّرُكُو فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ﴾ يريد ينجيكم ويصحبكم في البر والبحر ﴿حَقَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِي النَّهِ وَفَرِحُواْ يَهَا جَآءَتُهَا رِيحُ عَاصِفُ وَجَآءُهُمُ الْفَلْكِ ﴾ يريد المشركين ﴿وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحِ طَيِّبَةِ وَفَرِحُواْ يَهَا جَآءَتُهَا رِيحُ عَاصِفُ وَجَآءُهُمُ الْفَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ ﴾ يريد في البحر من كل وجه ﴿وَظُنُواْ أَنَهُمُ أُحِيطُ بِهِمِ ﴿ لَهُ عَلَمُ اللَّهِ عَلَيْهِ مِن اللَّهِ عَلَيْهِ مِن كُلّ مَكَانِ ﴾ يريد تركوا الشرك وأخلصوا له الربوبية والوحدانية ﴿ لَهُ اللَّهِ فِي اللَّهِ عَلَى يريد الجزاء حتَّى يجازي العباد بأعمالهم، مثل قوله تعالى: ﴿ مَا لِكِ يَومِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَالْمَالِكِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى الْمُعَلِي عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي

﴿ فَلَمَّآ أَنْجَلَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى ٱنْفُسِكُمْ مَّتَكَعَ ٱلْحَكَوْةِ ٱلدُّنِيَّ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَتِثُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَتِثُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَتِثُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَتِثُكُم بِمَا

﴿ فَلَمَّا اَنْجَنَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ ﴾ ويتحركون طالبين لأمور، ويكون ﴿ فِي اَلْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ ﴾ يريد بالفساد والتكذيب والجراءة على الله ﴿ يَكَأَيُّهُا النَّاسُ ﴾ يريد أهل مكة ﴿ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَكَنَ اَنفُسِكُمْ ﴾ [يُونس: 23] مثل قوله تعالى في فاطر: ﴿ وَلَا يَجِيقُ الْمَكُرُ السَّيِّقُ إِلَّا بِغَيْكُمْ عَكَنَ اَنفُسِكُمْ ﴾ [يُونس: 23] مثل قوله تعالى في فاطر: ﴿ وَلَا يَجِيقُ الْمَكُرُ السَّيقُ إِلَّا بَا عَلَيْ اللّهُ وَلَا يَجِيقُ الْمَكُرُ السَّيقُ إِلَا اللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْ اللّهُ عَمْلُونَ واحدًا من أوليائي إنما يضرُّون أنفسهم ويصيرون إلى النار ﴿ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ ﴾ يريد مصيركم ﴿ فَنُلْيَتُكُمُ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ ﴾ يريد مصيركم ﴿ فَنُلْيَتُكُمُ عِمَا كُمْ وَبُسْرَكُم .

﴿ إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا كُمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَأَخْلُطُ بِهِ، نَبَاتُ ٱلأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَكُمُ حَتَى إِذَا أَخَذَتِ ٱلأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَٱزَّيْنَتَ وَظَنَ أَهْلُهَا أَنْهُمْ قَلْدِرُونَ عَلَيْهَا آتَهُمَا أَمَّرُنَا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَنفَكَّرُونَ (إِنَّ) ﴿إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا ﴾ يريد كانت إلى حين تنقضي ﴿كَمَآءٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ ﴾ يريد على وجه الأرض، فأنبتت (فَأَخْلُطُ بِهِ، نَبَاتُ ٱلْأَرْضِ يريد خضرة الأرض وأعشبت وانبعث من جميع النبات عينًا (بِمَّا يَأْكُلُ ٱلنَّاسُ وَٱلْأَنْعَدُ حَتَى إِنَّا آخَذَتِ ٱلأَرْضُ وَالْأَنْعَدُ حَتَى إِنَّا آخَذَتِ ٱلأَرْضُ وَأَلْأَنْعَدُ عَتَى إِنَا آخَرُهُمَا يريد بالحبوب والأزهار والورود والأثمار (وَظَنَ الْعَلَمَ الله وحصنها وحسنها (وَازَيَّيَنَتُ يريد بالحبوب والأزهار والورود والأثمار (وَظَنَ الْعَلَمَ الله عَلَي عَلَيْهَا) يريد أهل الأرض من الناس (أَنَهُمُ قَلِرُونَ عَلَيْهَا) يريد على حصادها وجذاذها وقطعها، فلمَّا (أَتَنْهَا أَمْرُنَا) يريد عذابنا (لَيُلا أَوْ نَهَارًا فَخَلَنَهَا حَصِيدًا) لا شيء فيها (كَأَن لَمَ تَغَنَ بِالْأَمْسُ ) يريد كأن لم يكن أمس فَجَعَلَنَهَا حَصِيدًا لا لله يها (كَأَن لَمَ تَغْنَ بِاللهُ عَنْ المعاد، يريد كأن لم يكن أمس (كَنْلِكَ نَفْضِلُ ٱلْآيَنِ لِقَوْمِ يَنْفَكَرُونَ ) [يُونس: 24] في المعاد، يريد أولياءه.

﴿ وَأَلِلَهُ يَدْعُواْ إِلَى دَارِ ٱلسَّلَامِ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيمٍ ﴿ اللَّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَامِ ﴾ يريد الحنَّة ﴿ وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِيمٍ ﴾ [يُونس: 25] دين مستقيم.

## ﴿ ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ وَزِيَادَةً ۗ وَلَا يَرَهَقُ وُجُوهَهُمْ قَارٌ وَلَا ذِلَةً ۗ وَلَا يَزَهَقُ وُجُوهَهُمْ قَارٌ وَلَا ذِلَةً ۗ وَلَا يَزَهَقُ وَجُوهَهُمْ قَارٌ وَلَا ذِلَةً ۗ

﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَى ﴾ للذين قالوا: لا إله إلا الله ، الحسنى ، يريد الجنة ﴿ وَلِا يَرْهَقُ وَجُوهُهُمْ قَتَرٌ ﴾ دخان ﴿ وَلِا ذِلَهُ أَنْ وَجُوهُهُمْ قَتَرٌ ﴾ دخان جهنم ﴿ وَلَا ذِلَهُ أَنْ كُمُ الْحَنَةُ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [يونس: 26].

﴿ وَٱلَّذِينَ كَسَبُواْ ٱلسَّيِّئَاتِ جَزَآهُ سَيِّئَةِ بِمِثْلِهَا وَتَرْهَقُهُمْ ذِلَّةٌ مَّا لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِمْ كَأَنَمَا أَغْشِيتَ وُجُوهُهُمْ قِطَعًا مِّنَ ٱلْيَلِ مُظْلِمًا أَوْلَئِهَ فَ أَصْعَبُ مِنْ عَاصِمْ كَأَنَمَا أَوْلَئِهَ فَ أَصْعَبُ مِنْ عَاصِمْ كَانَمَا أَوْلَئِهَ فَ أَصْعَبُ مِنْ عَاصِمْ كَانَمَا أَوْلَئِهِ فَيَا خَلِدُونَ ﴿ لَيْكُولُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّعَاتِ ﴾ [يُونس: 27] الشرك، مثل قوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ
التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ ﴾ [النَّساء: 18]، ﴿ جَزَآةُ سَتِعَتِم بِيفِلِها ﴾ من العذاب ﴿ وَتَرْهَعُهُم فِلَةً ﴾ تصيبهم الذلّة والخزي والهوان ﴿ مَا لَهُم مِن اللّهِ مِن عَاصِرُ ﴾ يريد مِن مانع يمنعهم ﴿ كَأَنْمَا أَغْشِيتُ ﴾ وأغطيت ﴿ وُجُوهُهُم ﴾ من سوادها ﴿ وَطَعًا مِن الَّيلِ مُظٰلِمًا أَوْلَيْكَ أَصَعَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [يُونس: 27].

## ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُـ رُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُواْ مَكَانَكُمْ أَنتُهُ وَشُرَكَا وَكُوْ اللَّهِ وَشُرَكَا وَكُوْ اللَّهِ وَشُرَكَا وَكُوْ اللَّهِ وَقَالَ شُرَكَا وَهُمُ مَّا كُنْتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

﴿ وَيَوْمَ نَعَشُرُهُمْ جَمِيعًا ﴾ يريد المشركين وشركائهم ﴿ ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُوا ﴾ إلزموا ﴿ مَكَانَكُمُ أَنتُدَ وَشُرَكَا وَكُنْ فَزَيْلُنَا بَيْنَهُمْ ﴾ الـمـواصـلـة ﴿ وَقَالَ شُرَكَا وَهُم مَّا كُنتُمْ إِيَّانَا نَعْبُدُونَ ﴾ [يونس: 28] يريد أنكروا عبادتهم.

### ﴿ فَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّ

﴿ فَكُفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ يشهد على أعماله ما جرى وما يجري ﴿ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ إِن كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَعَافَلَين . عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَعَافِلِينَ ﴾ [يُونس: 29] يريد لقد كنا من خوف الله عن عبادتكم لغافلين .

## ﴿ هُنَالِكَ تَبَلُواْ كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسْلَفَتُ وَرُدُّواَ إِلَى اللَّهِ مَوْلَـٰهُمُ ٱلْحَقِّ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴿ إِلَى اللَّهِ مَوْلَـٰهُمُ الْحَقِّ وَضَلَ

قال تعالى: ﴿ هُنَالِكَ تَبَلُوا كُلُّ نَفْسِ مَّا أَسَلَفَتُ ﴾ يريد يومئذ نبلو للمزيد وتختبر كل نفس ما قدّمت ﴿ وَرُدُوا إِلَى اللّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾ يريد الذي يجازي بالحق ﴿ وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ [يونس: 30] في الدنيا من التكذيب على الله.

أقول: المعهود أهل مكة سلَّط عليهم القحط سبع سنين حتَّى كادوا يهلكون ثم رحمهم رحمة صحة في الأبدان والنفوس، وفي الرزق سعة، وفي الأعمال راحة من بعد ضرّاء قحط ومرض وتعب مسّتهم وأصابتهم، أو غيرهم إذا لهم مكر وحيل، وهو إخفاء الكيد أو التكذيب والاستهزاء في آياتنا، وطعن فيها إذ الأول شرط، والثاني مفاجأة دخل على المبتدأ وهو مكي، والمجرور مقدم خبره والجملة جزاء.

(قُلِ اللهُ أَسْرَعُ) وأعجل مكرًا وعقوبة وأشد أخذًا ومؤاخذة، وأقدر تعذيبًا وتنكيلًا ﴿إِنَّ رُسُلنًا يَكُنُبُونَ ﴾ أي الملائكة التي هي الحفظة يكتبون الأعمال ويحفظونها ﴿مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾ الآية إلخ، في ديوان الأفعال ودفاتر الأعمال والأقوال ﴿مَا تَمْكُرُونَ ﴾ [يونس: 21] ويجحدون وينكرون.

(هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُونُ ويجريكم ويحملكم ﴿فِ ٱلْبَرِّ على ظهور الدابات والمراكب الدواب ﴿وَٱلْبَحْرِ ﴾ على الفلك ﴿حَتَىٰ إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلْفُلْكِ ﴾ والسفن التي

هي سبب الخلاص ونجاة من الهلك جمع لقريبه (وَجَرَيْنَ بِمِم) أي باستصحاب الناس أو بسببهم بريح طيبة لينة لتحريك السفن لسيبها (وَفَرِحُوا) وسرُّوا بها (جَاءَتُهَا) وحرَّكها تحريكًا منسمًا منتظمًا (رِيحُ عَاصِفٌ) شديد الهبّ جملة خالية بتقدير قد (وَجَاءَهُمُ الْمَرْجُ) على التوالي والتعاقب وهو حركة الماء واختلاء بالفوح والأفراد والروح (مِن كُلِ مَكَانِ) عميق وفجِّ سحيق (وَطَنُوا أَنَهُمُ أُحِيطَ بِهِمْ) أي أهلِجوا أو استعلى بهم من جميع الجوانب لجنب لم يبق ويسلك وينقص كمن أحاط به العدو من جميع الجهات (دَعُوا الله مُخلِصِينَ لَهُ) عن غير إشراك لأنهم في هذه الحالة لا يدعون غيره لشدة الخوف يتوجَّه القلب نحوه، وزوال معارضة الوهم الجريح وعاء العقل الصريح بدل من (ظنوا) بدل اشتمال لأن دعائهم من لوازم ظنّهم قائلين (لَينَ أَبَيْتَنَا) من هذه الشدائد وصعوبة المدارك وأنواع المخاوف والمهالك (لَنكُونَنَ مِن الشَكِينَ) [يونس: 22] ومن زمرة الصابرين على المخاوف والمهالك (لَنكُونَنَ مِن الشَكِينَ) [يونس: 22] ومن زمرة الصابرين على نعت أداء الشكر، أو مفعول من دعوا. في الكشاف: إن دعوا من جملة القول وأنت خبير بأنه ليس كذلك.

وَلَمُسَانِيَّةُ الْمُنَا الْمُنْهُمُ إجابة لدعائهم (إِذَا هُمْ يَبْغُونَ ويطلبون الشهوات النفسانيَّة والمشتهيات الطبيعية ، ويطغون فأجروا الفساد في الأرض وسارعوا إلى ما كانوا عليه (يِغَيِّرِ اَلْحَيِّ ) مبطلين بحقوق العباد من غير وجه شرعي وطريق عرفي احترازًا عن تخريب المسلمين وديار الكفرة وإحراق الزروع وقلع الأشجار ونهب الأصول والفروع وغير ذلك ، فإنها كلها بالحق ، فإن الكفار لكفرانهم نِعَم الله تعالى استحقوا أن يُعذّبوا بأنواع العذاب ويتنقموا بأصناف العقاب (يَتَأَيُّهُ النَّاسُ إِنَّهَ النَّاسُ إِنَّهُم ومخالفتكم (عَلَى الْفُيكُمُ ) فإن وباله عائد عليكم ونكاله إليكم ، وحزانه لاحق لديكم ، ذلك البغي هو (مَتَكُمُ الْحَيَوْقِ الدُّنِيُّ ومنفعتها وشقاوتها لا يدوم ولا يغني . رفعه على أنه خبر يغنيكم مصدر قرئ منصوبًا على أنه مؤكد أو مفعول وبغيكم طلبكم بالأصالة متاع الحياة الدنيا (فَنُنَيِّتُكُمُ ) الله ويخبركم (بِمَا كُنتُمُ وبغيكم طلبكم بالأصالة متاع الحياة الدنيا (فَنُنَيِّتُكُمُ ) الله ويخبركم (بِمَا كُنتُمُ وبغيكم طلبكم بالأصالة متاع الحياة الدنيا (فَنُنَيِّتُكُمُ ) الله ويخبركم (بِمَا كُنتُمُ قَمْمُونَ ) [يونس: 23].

﴿ إِنَّمَا مَثَلُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا ﴾ [يونس: 24] تمثيل وتشبيه مركب، شبَّه حال الدنيا في سرعة الزوال ومبادرة الانتقال، وتطلُّب وتطرُّق التقلُّب عليها بعد ظهور بهجتها

ومرور أيام سرور بهجتها يعني حالات الدنيا العجيبة وأطوارها الغريبة ومما ذكرنا (كُلّهٍ أَنزَلْنَهُ مِنَ السَّمَلَةِ) الدنيا (فَأَخْلُطُ بِهِ بَاتُ الْأَرْضِ) وأجزائها المستورة لاستحالتها نباتًا بعد الامتزاج لسائر الاستطاعات مما من شاء أن يأكل الحيوانات والإنسان والأنعام والناس من الحشائش والأنهار والحبوب والأزهار والأثمار وغير ذلك مما تشمر به الأشجار (حَقَّ إِذَا أَخَذَتِ الأَرْضُ نُخُرُفَهَ) حسنها وزينتها وبهجتها فظهرت الزهرة واستعقبتها الثمرة (وَازَيّنَتَ ) أصله تزيّنت فقلبت وأدغمت والمحصاد والدق والتنقية من التبن (أتنها أمّرانا) حكمنا وقضاؤنا بإهلاك أهلها وإملاك طائفة أخرى (يُللاً أو نَهارًا فَجَعَلْنَها حَصِيدًا) أي صيّرنا الزرع والغلات وأطراف النهار والأمس مثل في الوقت القريب كأنه لم يعمّ وما كان ثانيًا كأنها لا يبقى منها أثر إلى هذا الوقت مأخوذ من غنى بالمكان إذا مات واستكنّ به وتمكّن فيه (كَذَلِكَ نُفَعِلُ الْآينَةِ لِقَوْمِ) [يونس: 24] شأنهم ودأبهم التفكّر في المصنوعات فيه (يتَدَبَرُونَ ويتأملون في خلق الأرض والسماوات وسائر الموجودات.

﴿ وَاللّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السَّلَامِ ﴾ هي الجنة ، وأضافها إلى اسم الله تعالى للتعظيم . قيل: السلام هو السلامة والأمن والأمانة لأن أهلها سالمون من كل مكروه ، آمنون عن المكر . وقيل: لتفشوا السلام فيها بينهم لتسليم الملائكة عليهم إلا قيل سلامًا سلامًا ﴿ وَيَهْدِى ﴾ ويوفِّق ﴿ مَن يَشَامُ ﴾ وهم الذين علموا أن اللطف تبدّى لهم لأن إرادته به تابعة للحكمة والعلم والمشيئة للمحبة الذاتية . والمراد التحية والملائكة يدخلون عليهم من الباب بسلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين ، ولا يدخلها إلا المهديون الذين أحسنوا الحسنى وزيادة .

روي أنه جاءت ملائكة إلى النبي على وهو نائم، فقالوا: إن صاحبك هذا مثلًا كمثل رجل بنى درًا وجعل فيها مأدبة وبعث داعيًا فمن أجاب الداعي دخل الدار وأكل من المائدة، ومن لم يجب الداعي لم يدخل الدار ولم يأكل من المائدة. فالدار الجنة، والداعي محمد الله فمن أطاع محمدًا فقد أطاع الله، ومن عصى محمدًا فقد عصى الله، ومحمد فرق بين الناس ﴿وَاللهُ يَهْدِى مَن يَشَاهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ليونس: 25] فالدعوة عامة تعمّ الكافر والمؤمن، والهداية

خاصة. وأن الدعوة طريق إلى النعمة، والهداية طريق إلى المنعم، والصراط المستقيم هو الإسلام، عام بالدعوة وخاص بالهداية، وهي شجرة كمال للإيمان. ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ﴾ وهو العمل في الدنيا إخلاصًا وتوجُّهًا ورعاية للأركان ولأبعاض الشرائط كما قال عليه السلام: «الإسلام شهادة أن لا إله إلا الله، وأن تقيم الصلاة، وتؤتى الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجّ البيت من استطاع إليه سبيلًا»، ﴿ ٱلْحُسَنَ العالِمِين بكيفيَّة الجنة مخصوصة بالعالَمِين العالِمِين بكيفيَّة العمل الشرعي وآدابه ﴿وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: 26] هي النظر إلى وجه الله الكريم، وهو قول أبي بكر الصديق رضي الله عنه روي أنه دخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار ونودوا: يا أهل الجنة إن لكم عند الله موعدًا، فيقولون: وما هو؟ ألم يبيِّض وجوهنا ويزحزحنا عن النار ويدخلنا الجنة؟ قال النبي عليه السلام: «يكشف الحجاب تبارك وتعالى فينظرون الله، قال: فوالله ما أعطاهم الله شيئًا هو أحبّ إليهم من النظر إليه». قال بعضهم: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْخُسْنَى اللَّذِينَ شهدوا أن الا إِلَّهُ إِلَّا اللهِ الجنة. قيل: الحسني النصرة والزيادة النظر إلى لقاء الله ﴿ وُجُوهُ يَوْمَهِدِ نَاضِرَةً ﴿ إِنَّ لِهِمَا نَاظِرَةً ﴾ [القِيَامَة: الآيتان 22- 23]. عن على رضى الله عنه قال: الزيادة غرفة من لؤلؤة واحدة لها أربعة آلاف باب. قيل: الزيادة مغفرة من الله ورضوان والحسني المثوبة والزيادة ما يزيد على مثوبته تفضُّلًا، أو الحسني الحسنات والزيادة عشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف وأكثر. وقيل: هي الجنَّات بحسب المراتب البسيطة المحققة، وهي مرتبة الذات والأسماء والصفات السبعة الذاتيَّة والأفعال والآثار وهي الفردوس أربعة. قال النبي ﷺ: «الفردوس أربعة: بيتان وهما مظهر العلم ونحوه من ذهب أبنيتها وحليتها وما فيها، وبيتان وهما مظهر القدرة والإرادة من فضة مثلها».

وليس بين القوم وبين أن ينظروا إليه إلا رداء الكبرياء على وجهها في جنة عدن، جنة عدن في السماء العليا لا يدخلها إلا نبيّ أو صدِّيق أو شهيد أو إمام عدل أو محكم في نفسه مخيّر بين الشرك والإيمان فيختار الإيمان على الشرك فيُقتل أو يقول الحياة على مقتضى الذات والأسماء والصفات السبعة الذاتيّة ثمانية، وهي عدد شريف فاضل منبع الخيرات ومورده العبادات والحسنات لأنه أول حرز كعب مبدأ العدد وكعب الكعب ويلوح إليه صدره (ح ٨)، يشاهد الذات

في تمام مرايا الذات وهي الشؤونات الذاتيَّة بالوجوه الأحدية والنعوت الذاتيَّة، أو صاحب التجلِّي الأسمائي الأولية، وهو الذات مع الأسماء والصفات السبعة. وهذه الجنة هي جنة الذات لا يدخلها إلا صاحب التجلِّي الذاتي الذي يشاهد الذات في مرايا الأسماء الذاتيَّة إما فرادى أو مثنى أو مثلث أو مربع إلى السبع.

فـ(الحسني) عبارة عن الجنان، و(زيادة) إشارة إلى مشاهدة اللقاء وشهود التجلّيات الذاتيَّة ومعاينة أنواعها، وزاء الزيادة كناية عن نقائص الجنات وهي الدركات السبع وذلك لأن الذات لا يفيض لها سبعة لكل باب منهم جزء مقسوم، فالجنات قد تغاير التجليّات كما ورد في الخبر: «الجنة مائة درجة ما بين درجتين مسيرة خمسمائة عام»، والفردوس أعلاها درجة، ومنها تنفجر أنهار الجنة الأربع، ومن فوق ذلك يكون العرش، وهذه الجنة قد تكون خالية عن التجليّات الأربع البسيطة، وهي الذات الصفاتية والأفعالية.

وأما المركبة، وهي تصوره من الإنسان الكامل، فهي قد تكون بصورة جمعية الجنات على حسب عادة مشارب العرفاء، وهاهنا معاينات كثيرة وشهودات غفيرة يأتي بها الله من أراد ويحبّ ويزداد. والحسنى هي الجنة والزيادة هي تطور التجلّي وتنوّع شهوده.

﴿ وَلَا يَرْهَقُ وَجُوهُهُمْ ﴾ أي لا يفني الوجوه ﴿ فَتَرُ ﴾ غبار مظلم جمع قترة ، أو سواد الوجه ﴿ وَلَا يَرْهَقُ مُ النار ، أو لا يرهقهم ما يرهق أهل النار ، أو لا يرهقهم ما يوجب ذلك من حزن وهم ﴿ أُوْلَتَهِكَ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [يونس: 26] دائمون ثابتون .

جوّزه الأخفش كقولك: في الدار زيد وفي الحجرة عمرو، من لم يجوّز هذا العطف قدر وأجزأ ﴿وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّتَاتِ جَزَآءُ سَيِّتَيْمٍ بِمِثْلِها﴾ أو قطعًا جمع قطعة من الليل، ومن قرأ بسكون الطاء جعل مظلمًا صفة، ويعضده قراءة أبي بن كعب: كأنما يغشي وجوههم قطع من الليل مظلمًا، والعامل مظلمًا حال كونه حالًا من الليل الذي هو صفة قطعًا هو العامل في الموصوف أو معنى الفعل الذي من الليل (أُولَيَّكَ أَصْعَبُ النَّارِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ [يونس: 27] قطعًا، حال بين التشبيه المركب والتمثيل المرتب. قد احتج أهل الاعتزال بهذه الآية على خلود أهل الكبائر في النار، أجيب بأن السيئات يتناول الشرك والكفر بأن أحسنوا ليشمل أصحاب الكبيرة من أهل القبلة فلا يتناولهم قسمة ومقابلة فتأمل.

﴿ وَيَوْمَ نَعَشُرُهُمْ جَيِعًا ثُمّ ﴾ يومئذ ﴿ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرُكُوا ﴾ للكفار والمشركين إلزموا ﴿ مَكَانَكُمْ ﴾ وتثبّتوا فيه واستقروا إليه حتَّى يعاينوا ما الفعل بكم وكيف يعامل معكم ﴿ أَنتُم وَشُرُكَا وَكُمْ ﴾ وتثبتوا فيه واستقروا إليه حتَّى يعاينوا ما الفعل بكم وكيف يعامل معكم ﴿ أَنتُم وَشُرُكَا وَكُمْ أَن وَلَيْكُمُ ﴾ [المخاصمة والمواصلة أهواء لكم ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ النَّهَ وَسُهُ هُونِهُ ﴾ [الجَاثية: 23] حيث أمروكم أن تعبدوا ما استهزأتم، فيقول الأصنام مستشهدين بالله: ﴿ فَكُمْنَ بِاللهِ شَهِيدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ﴾ [يونس: 28] إن كنا محقين، وضمير الشأن محذوف بقرينة اللام الفارقة بين النافية والمخففة من الثقيلة. الباء صلة والله فاعل كفى ﴿ إِن كُنّا عَنْ عِبَادَتِكُمُ لَعُلِفِينِ ﴾ [يونس: 29] ما كنا نسمع ولا نبصر ولا نعقل فجعلتمونا معبودين، وقال بعضهم: إن لِلنافية يكون مقول الحق، فيكون كما بينهم.

(هُنَالِكَ) إشارة إلى موقف القيامة (بَبَلُوا كُلُ نَفْسِ) أي تختبر كل نفس أو تعلم أو تطّلع أو تشاهد وتعاين. وقيل: تقرأ كل نفس ما في صحيفة أعمالهم (مَا أَسَلَفَتَ ) وقدّمته من الخير والشرّ (وَرُدُّوا إِلَى اللهِ ) وحكمه وتحت سلطنته (مَوْلَنَهُمُ ) وحافظهم وناصرهم وحاكم عليهم ومالك لهم ومتصرّف فيهم (اَلْحَقُ ) [يونس: 30] الثابت توليته لهم ومالكيته لأمورهم لا النصرة كما قال تعالى: ﴿وَأَنَ اللّهُ فِي لَا مَوْلَىٰ هُمُ ﴾ [محَمَّد: 11] ولا ناصر فلا منافاة بينهم ﴿وَصَلَ عَنْهُم ﴾ غاب وزال وبطل عنهم ﴿مَا كَانُوا يَفْتَرُوك ﴾ [يونس: 30] على الله في الدنيا من الإشراك ونسبة التوليد والتوالد إليه ﴿لَمْ يَكِذُ وَلَمْ يُولَدُ ﴿ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلَا وَالإخلاص: الآيتان 3 - 4].

#### إشارة وتأويل

(وَإِذَا آذَقَنَا ٱلنَّاسُ) الأعيان النورية في الدورة الصغرى النورية الفرعية (رَحْمَةُ) [يونس: 12] امتنانية ونقمة وجودية أو مشاهدة علميَّة أو عينيَّة أو ذوقيَّة حاليَّة أو أين بَعْدِ مَرَّاءً العدم أو العماء، وهي الجهل البسيط أو المركب الذي هو قاليَّة (مِن البسيط لأنه أضرّ الأمراض للنفوس، أو العينية وهي الغفلة المستحكمة التي لا تزول بسهولة (فَإِنَّهَا لاَ نَعْمَى ٱلأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلّتِي فِ ٱلصُّدُورِ السهولة (فَإِنَّهَا لاَ نَعْمَى ٱلأَبْصَدُرُ وَلِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ الّتِي فِ ٱلصُّدُورِ السهولة ورَاتِية الهداية وجحود الطبيعة وخمود القريحة (مَسَّتُهُمُ في الأدوار ونشآتها والأكوار ومرآة شؤوناتها إذ لهم مكر وحيلة خفية وغفلة جلية (فِحَ اللَّذُوار ونشآتها والطفاء لنار الشهوة ونائرة محبّتنا فخمدت أنوار شهود آثار اقتضاءات أسمائنا وصفاتنا في فرداريّة الأدوار النورية الجمالية والظليّة الجلالية صريحًا وضمنًا (فُلُ ) يا محمد (إِنَّ ٱللَّهُ ) أي الذات الجامعة والإحاطة الكليّة بالقوة السامعة والباصرة (أَسْرَعُ مَكُرًّا إِنَّ رُسُلَنَا) وصور جمعيَّة تجلياتنا ونعت الكليّة بالقوة السامعة والباصرة (أَسْرَعُ مَكُرًّا إِنَّ رُسُلَنا) وصور جمعيَّة تجلياتنا ونعت الكليّة بالقوة السامعة والباصرة (أَسْرَعُ مَكُرًّا إِنَّ رُسُلَنا) وصور جمعيَّة تجلياتنا ونعت الكليّة بالقوة السامعة والباصرة (أَسْرَعُ مَكُرًّا إِنَّ رُسُلَنا) وصور جمعيَّة تجلياتنا ونعت الحريحة وأكوان الأكوار الضمنية تجتمع في أطوار أدوار الجمال وأنوار البراد وآياتها أربعة، آيتان منها جمالية، وهما الجمعيّة الأصلية والفرعية والأخريان جلالية مثل المذكور.

ويمكن أن يفسر في كل منها الأدوار الجمعية الأربعة النورية الجمالية، والأربعة النورية الجمالية، والأربعة الجلالية. وأما جمعية الجمعية فهي الخامس الذي أشار إليه بقوله: ﴿هُوَ اللَّاوَلُ وَاللَّاهِرُ وَالْلَاهِرُ وَاللَّهُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ السحيد: 3] وإليه أشار الحلاج بقوله، شعر:

أقول وروح القدس ينفث في نفسي إن وجود الحق من عدد خمس ولذا خلق الإنسان مخمسًا ظاهرًا وباطنًا، صورة ومعنى، إشارة إلى اختلاف اقتضاءات أطوار الأدوار وتغاير أسرار ارتضاءات الأكوار الإفرادية والجمعية نورية كانت أو ظليّة، فرعية أو أصلية، جزئية أو كلية.

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُمُ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ﴾ أي الجمال والجلال والطور القالبي والنفسي والقلبي ﴿ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفُلُكِ ﴾ أي إلى أن حصلت لكم الهيئة الكونية والجمعية

الكينونية والتمكن في فلك منطقة جمعية الدورة الصغرى النورية والاستقرار في سفينة البحر الوجودية والعدمية ﴿وَجَرَيْنَ بِهِم ﴾ [يونس: 22] وفي الالتفات من الخطاب إلى الغيبة إشعار بأن الأعيان النورية الوجودية والأكوان الظليّة العدمية في مطالب الأدوار ومراتب الأكوار متساوية الإقدام، وإن كانت متغايرة الأطوار ومتكاثرة الآثار ومتناثرة الأضواء والأنوار، فإن في كل عين وكون من الأعيان والأكوان لا بدّ في الاستكمال أن يتطور في كل دورة وكورة بمقتضى فرداريّة تلك الدورة الصريحة ومرتضى تلك الكورة الضمنية الصحيحة إلى أن تبلغ إلى حدّ يتساوى عنده الحضور والغيبة، والتكلم بريح طيبة وروح نفس عمايته انبعث من باطن من جانب أيمن، جنب الله اليمنى ﴿عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ ٱللّهِ ﴾ [الزُّمَر: 56] الآية، «إني وجدت نفس الرحمٰن من جانب اليمن» الحديث.

(وَفَرِحُوا ) تلك الأعيان والأكوان في المسالك الكونية والمدارك الكتابية والأرائك الإلهيّة، وشرحوا في رياض الأدوار وغراس حدائق الأكوار لإظهار حقائق الأسرار السرمدية، وإشهار الأنوار المدلولية (بهَا جَآءَتُهَا رِيحُ عَاصِفُ ) ونفح صريح واضح عاطف من جنب أيمن التجلِّي الآثاري وجاءتهم الموج من تلاطم أمواج التجلِّي الأفعالي والأسمائي (وَظَنُّوا أَنَهُم أُجِط بِهِمُ ) أي أحاطتهم التجليّات المذكورة (دَّعَوا الله ) ورغبوا إلى الجمعية الذاتيّة والواحديّة الأسمائيّة (عُلِيمِين بتمام ما لهم من القوى البدنية والمبادئ النفسانيّة والأجزاء العقلية (لهُ اللّينُ ) أي تمام جمعية الأعيان الذين استكملوا في نشأة الأدوار وبروز الأكوان، قائلين بالعقل الفطري والنطق الأولي والكلام الأني في مراتب الأدوار والأكوار الجمعية الإفرادية .

(لَيِنَ أَنَجَيْتَنَا) وأخرجتنا من خصوصية هذه النفحات الربانيَّة والسبحات السبحانية إلى شهود جمعية التجليَّات الذاتيَّة والأسمائيَّة والأفعالية والآثارية ومعية المشاهدات والمعاينات بحيث لا يغيب عن كليّته هويته الإلهيَّة وجمعية صورته النوعية التي هي صورة الحق (لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّكِرِينَ) [يونس: 22] والسائرين والصابرين إلى التطور الجمعي وعموم تنوُّع الكمال النوعي الأصلى والفرعى.

(فَلَمَّا أَنْجَنَهُمْ) من النشئات النورية الإفرادية، أو الجمعية الإفرادية إلى الكمال الجمعي النوري (إذا هُم يَبْغُونَ) [يونس: 23] ويطلبون بناءً على

الاستعجال الطبيعي وعدم الوقار والتمكُّن في الطبيعة الإنسانيَّة الانتقال من هذا المقام إلى مقام آخر من غير أن يكمله إلى مقام آخر (غُلِقَ ٱلإِنسَنُ مِنْ عَجَلٍ المقام إلى مقام آخر (غُلِقَ ٱلإِنسَنُ مِنْ عَجَلٍ الالنبيَاء: 37]، (في ٱلأَرْضِ) الاستعدادية والعرض الاستمدادية (بِغَيْرِ ٱلْعَقِّ ) أي من غير أن يثبت على مقام واحد لتستكمله (فُلُ) يا حقيقته المحمدية لأعيان السالكين من الأعيان النورية (يَكَأَيُّ النَّاسُ إِنَّمَا بَغَيُكُمُ ) وعدم تمكنكم وثباتكم في السالكين من الأعيان النورية (يَكَلُ أَنفُسِكُم ) [يونس: 23] في تفويت المقصود المقام الإلهي الكوني الاستكمالي (عَلَى أَنفُسِكُم ) [يونس: 23] في تفويت المقصود الأصلي، وهو شهود جمال الحق وكمال جلال كمال جمعية ذاتية بتمام الأسماء والصفات في تمام الأدوار وعموم الأنوار الإفرادية والجمعية، وجمعية الجمعية، وذلك لأن الاستعجال في مقتضاه إنما يطول المسافة وتكثر النشئات ويشوِّس عليها الحركة والسلوك.

(إِنَّمَا مَثُلُ ٱلْحَيُوْةِ ٱلدُّنْيَا كَمْآءٍ أَنْزُلْنَهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ [يـونـس: 24] إشـارة إلـي أن الأدوار والمراتب والأكوار أظلال وأمثال متطابقة وأظلال متوافقة وهي في نفسها منتظمة ومربوطة متناسقة فلا بدّ وأن يكون آثار أطوارها مضبوطة وأنوار أدوارها منسوقة، فإذن لا بدّ وأن يكون لها أمر ممتدّ حافظ لها وهو الامتداد الإلهي الذي لا بداية ولا نهاية له، وهو المسمّى بالوقت المطلق، وهو مادة الدهر وأصل الزمان وعنصر العصر، فلا بدّ وأن يكون لذلك الامتداد أربعة مواطن وأربعة دورات ومعاطن، وهي العظمى والكبرى والوسطى والصغرى الإفرادية، ولها جمعية، ولخصوصيتها معيّة إلى أن ينتهي إلى جمعية ومعيّة لا يغيب عنها شيء لا من المؤجودات ولا من المعدومات لا من المثبتات ولا من المنفيات.

فهذه مظاهر العوالم الخمس المثمرة بعضها عن بعض لا بدَّ وأن لكل واحد منها مبدأ ونهاية، وبينها امتداد ثوري واستمرار كوري ظاهرًا وباطنًا، صورة ومعنى، أما الظاهر فهو الأدوار، والباطن هي الأكوار، وهما توأمان متطابقان، فالدنيا في الحقيقة هي الأدوار النورية الجمالية، والآخرة هي الأكوار الظليّة والجلالية. وهذا التمثيل المركب والتشبيه المرتب هو أحد طريقي النظر والاستدلال والفكر والانتقال، إنما يعتد كمال العلم ويعد النفس ويهيئها لأن يشاهد ما أدركته بطريق الحصول والخطور، إذ بين الممثل والممثل له علاقة مركبة من هيئات مركبة من الأدوار المسرعة من الهيئات الحسنة

والكيفيات النفسية التي تصحح الانتقال من الأمور المقالية والورود الخياليَّة إلى الحضور الجلالية والشهود والإدراكات الحضورية، والطور المعهود في الدور المحدود، والكور الموعود. وهذا لا يتصور إلا في الدورة الأخيرة والفرداريّة المتأخرة، وإلى أن حقيقة كل شيء من الممكنات هي الماء المنزل من يخبر لأحدية الحقيقة الجمعية. وأن في المراتب بحسب الأدوار حالات وكيفيّات مرتبة، وكميات وتعيُّنات مركبة، وأسماء وصفات مقترنة، وإن أفلاك الأدوار وسماء أسماء الأكوار إنما عليه.

(حَقَّةَ إِذَا أَخَدَتِ الْأَرْضُ رُخُرُفُهَا) أي أظهرت الأرض الاستعدادية والمادة القابلية زخرفها من الصور الفعلية والهيئات النفسية، والأشكال البدنية الجسمية (وَطَرَبَ أَهَلُهَا) الذين نظروا إلى ظاهرها وصورتها (أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا) دائمون لديها، ودخل جنته وهو ظالم لنفسه قال: ما أظن أن تبيد هذه أبدًا، وما أظن الساعة قائمة، فإذن أتاها أمرنا وكلمتنا الباهرة المهلكة (لِنَلاَ وَبَهَارًا) أي عند انقضاء الدورة الجلالية الضمنية أو الجمالية الصريحة ( فَعَكْنَهَا) عند انتقال حكم الفرداريّة، فرداريّة النور والجمال ( حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ بِالْأَمْسِ كَذَلِكَ ) أي مثل الفرداريّة، فرداريّة الدورة ( نُفَصِلُ اللَّيني ونفصل بعضها على بعض وتيسر أحكامها وتنشر تفاصيل أحوال أعلامها البسيطة والمركبة في دورة أخرى إلى أن أحكام المدبر ( لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ) [يونس: 24] في تفاصيل أحكام الدورة الحاضر وتفاصيل أعيانها الباطنة، ويتدبرون في أحوال الأدوار السابقة، ويتذكرونها إشعار بأن إدراك أحكام الأدوار والاطلاع على ما في أحوال أعيان

الأكوار الإفرادية الجمعية الأصلية والفرعية مخصوص بعوض خاص. قال النبي عليه السلام: «إن من العلوم كهيئة المكنون إذا نطقوا بها لم ينكرها إلا أهل الغرة بالله ﴿وَمَا يَعْلَمُهُ وَأُلِ اللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ [آل عِمرَان: 7]» الآية إلخ.

(وَاللهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السَّلَاءِ وَيَهَدِى مَن يَشَآهُ إِلَى صِرَطِ مُسْنَقِمٍ ليونس: 125 إشارة إلى أن الدعوة على مقتضى نسبة عموم الدار إلى جميع الممكنات عام، والهداية بناء على اختصاص اقتضاء الأسماء والصفات حسب تخصيص الشبه الذاتية والشؤونات الذاتية بخصائص العنوان الذاتي وتنصيص الإرادة كما صيغة الأعيان الثابتة والحروف العالية والحقائق الإلهيّة والماهيات الكونية باللوازم الذاتيّة واللواحق العرضية، إذ لو عمَّت الهداية لارتفع التمييز بين الأدوار النورية ومقتضياتها والأكوار ومرتضاتها. نعم إن قهرمان الغيرة الذاتيّة العامّة وثوران السطوة الطاغية يقتضي أن تعمّ سلطنتها كل الممكنات وتعم آثار سطوة سلطنتها للمعنى (وَيَهُدِى مَن يَشَآهُ) من الأعيان النورية الجمالية من الألوان الظلية الجلالية الجدلية الإفرادية إلى الكمال الجمعي (وَيَهُدِى مَن يَشَآهُ) من الأعيان النورية الجمالي النوري الجمالي والجمالي والجمالي والجمالي والجمعي فردًا أو بهما معًا، استقلالًا وتبعًا، أصالة وفرعًا. أو جمع الكمال جمعًا وفرادًا معًا.

وهو أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك. فيدخل حينئذ جنة وهو أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك. فيدخل حينئذ جنة الإحسان التي سمّيت بالحسني (وَزِيَادَةً ) هي التحقق بالفناء الذاتي الذي أشار إليه بقوله عليه السلام: «فإن لم تكن» أي لم تثبت نفسك واختفيت في حضائر قدسك وسرائر أنسك عن عقلك وجسمك فحينئذ يوجد بوجود الحق ويبقى ببقائه ويراد يقينه لا لعينك بل لجمعية العينين وميم الكونين (أولكيك أصحك ألمَنَةً ) الجمعية (هُمُ فِهَا خَلِدُونَ ) [يونس: 26] أو المراد بالزيادة وهي تضاعف شهود التجلّي كتضاعف الإدراكات والعلوم إلى غير النهاية، فإن شهود التجلّي الواحد يتضمن شهودات غير متناهية كالعرض الواحد يتضاعف بتجدّد الأمثال وكالإدراك الواحد يتضاعف إدراكات غير متناهية.

(وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيِّعَاتِ جَرَآهُ سَيِّعَتِم بِعِثْلِها) [يونس: 27] إلخ، إشارة إلى مجرد السلوك، فإن القوة البشرية لكمال ضعفها لا تقدر على عمل ضعيف قليل بل لا تقدر على فعل أصلًا، وأن الفعل الواحد البشري على تقدير الثبوت مجردًا عن التأكيد، منفردًا عن التوفيق والتأييد لا يزيد على نفسه فلا يجازى في مقام المجازات إلا بمثلها، وهو وإن كان حسنة إلا أنها بالنسبة إلى ما تقتضيه العناية الإلهيَّة والجذبة الرحمانية سيئة لقوله عليه السلام: «حسنات الأبرار سيئات المقرّبين».

واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات والله يعلم منقلبكم ومثواكم ﴿ وَتَزَهَّهُمْ وَالله يعلم منقلبكم ومثواكم ﴿ وَتَزَهَّهُمْ وَلَمَّ الله وَلَم يَعْلَمُ مَا عَلَى طاعتهم وأعمالهم وإسنادهم إلى قوتهم وقدرتهم العدمية مع أنهم لو لم يوفق طاعة وعمل لم يظهر منهم أثر ولم يصدر لا خير ولا شرّ، ولا نفع ولا ضرّ. وأما الذين خصّهم الله بالعناية الإلهيّة والهداية الربانيّة والجذبة الرحمانية فإنهم يتقرّبون آنًا فآنًا من الله بما لم يعلمه إلا الله من الدرجات ومنازل القربات والتحقّق بالأسماء والصفات وكليّة الذات، وبجمعيتها جذبة من جذبات الرحمن توازي عمل الثقلين.

#### تفسير

﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ السَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ وَمَن يُعَرِّجُ الْمَيِّتِ وَيُعْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَمَن يُعَرِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ يُعَرِّجُ الْمَمَّ فَسَيَقُولُونَ الْحَيِّ وَمَن يُعَرِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَتَقُونَ اللَّهُ ﴾

(قُلْ مَن يَرْزُقُكُمْ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ يريد من ينزل القطر من السماء، ويخرج النبات من الأرض، و (أمَّن يَعْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَ ) يريد من جعل لكم السمع والأبصار (وَمَن يُحْرِجُ ٱلْمَيِّتِ ) يريد المؤمن من الكافر، والنبات الحي من الأرض الميتة (وَيُحْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْمَيِّتِ ) يريد الحب من الثمار. وقالوا: الكافر من المؤمن (وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمَنَ ) يريد أمر الدنيا والآخرة (فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلَ ) يا محمد (أفكر نَتَقُونَ ) [يُونس: 13] يريد أفلا تخافون ولا تشركون بي شيئًا.

### ﴿ فَلَالِكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمُ الْمُقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلَّا الضَّلَالُّ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴿ إِ

(فَلَالِكُمُ اللّهُ رَبُكُمُ ) يريد الذي هذا كله فعله (اَلْمَقُ ) ليس هؤلاء الذين جعلهم معه شركاء يملكون شيئًا من هذا (فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلّا الضَّلَالُ ) يريد الذي أنتم فيه وما اتّخذتم من الآلهة غير الله (فَأَنَى تُصَرَفُونَ ) [يونس: 32] يريد كيف تصرف قلوبكم وعقولكم إلى أن تعبدوا ما لا يرزق ولا يحيي ولا يميت.

### ﴿ كَنَالِكَ حَقَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ فَسَقُوٓا أَنَّهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾

﴿ كَذَٰلِكَ حَقَّتَ كَلِمَتُ رَبِكَ ﴾ ما سبق في علمه وقضائه وحكمه ﴿عَلَى ٱلَّذِينَ فَسَقُواً ﴾ كَذَّبُوا ﴿ أَنَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يُونس: 33] لا يصدِّقون بما جاء من عند الله.

﴿ قُلَ هَلَ مِن شُرَكَآيِكُمُ مَن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ. قُلِ ٱللَّهُ يَحَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ. فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

(قُلْ) يا محمد (هَلَ مِن شُرَكَآبِكُم مَن يَبْدَؤُا الْخَلَق ثُمَّ يُعِيدُهُ) يريد ما ابتدع من خلقكم وما ابتدع من موتكم وما ابتدع من تعبكم (قُلِ) [يُونس: 34] يا محمد (الله عن مريك له (يَكْبَدَؤُا الْخَلَق ثُمَّ يُعِيدُهُ ) بعد الموت والبعث والجزاء (فَالَّفُ) وحده لا شريك له (يَكْبَدَؤُا الْخَلَق ثُمَّ يُعِيدُهُ ) بعد الموت والبعث والجزاء (فَاقَتُ تُؤْفَكُون) [يونس: 34] كيف تكذّبون.

﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآبِكُمْ مَن يَهْدِئَ إِلَى ٱلْحَقِّ قُلِ ٱللَّهُ يَهْدِى لِلْحَقِّ أَفَهَن يَهْدِئَ إِلَى ٱلْحَقِّ أَلَى ٱلْحَقِّ أَفَهَ لَكُمْ كَيْفَ إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُ أَك يُتَبَعَ أَمَّن لَا يَهِدِئَ إِلَّا أَن يُهْدَى فَهَا لَكُمْ كَيْفَ إِلَى ٱلْحَقِّ أَكُونَ كَيْفَ عَكُمُونَ فَهَا لَكُمْ كَيْفَ مَعْدَنَ الْحَقِيقَ الْحَقْقُ أَلَى الْحَقْقُ أَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللّه

(قُلْ هَلَ مِن شُرَكَآبِكُمُ) يريد الآلهة التي يعبدون من دون الله (مَن يَهْدِى إِلَمَقَ) يرشد إلى الدين الواضح الذي هو لله ولرضائه (قُلِ) يا محمد (الله يَهْدِى اللَّمَقِ) ويرشد للحق (أَفَن يَهْدِى إِلْ اَلْحَقِ) يرشد أن الحق أحق أن يتبع، يريد أن محمدًا عَلَيْ دعا قومه إلى دين الله وأرشدهم (أَحَقُ) إلى طاعة الله فعصوه فهو (أَن مُتنَعَ) ليس يتبع من ليس عنده حق ولا يدعو إلى الحق (أَمَن لَا يَهْدِى [يونس: 35] يريد لا يرشد (إلَّا أن يُهْدَى عَكُون ) يريد أن يرشد، وما ذلك إلا بيد الله وما يفعله إلا بريد لا يرشد (إلَّا أن يُهْدَى ايُونس: 35] بئس ما أحكمتم أن جعلتم لله شريكا من ليس بيده لكم منفعة ولا مضرة.

### ﴿ وَمَا يَنْبِعُ أَكْثَرُهُمُ إِلَّا ظَنَّأً إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِى مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْئًا إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَمَا يَنْبِعُ أَكُرُهُمُ إِلَّا ظَنَّا اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَإِلَّا اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا

﴿ وَمَا يَنَيِعُ ﴾ يا محمد ﴿ أَكْثَرُهُمْ إِلَّا ظَنَّا إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِى مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْعًا ﴾ يريد ليس الظن كاليقين ، يريد بالحق اليقين ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يُونس: 36] من كفرهم .

﴿ وَمَا كَانَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَمَا كَانَ هَذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرِينَ مِن رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللللَّا اللَّهُ اللَّلْمُلْعُلِمُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا الللَّالِمُ اللَّا اللّ

﴿ وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ اللّهِ الذي لا يقدر على مخلوق ولا يقدر أن يفعل منه شيئًا لما جعل الله فيه من العجب وعظيم الكلام والحلال والحرام وأخبار الأولين والأمثال ﴿ وَلَكِن تَصْدِيقَ الّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ يريد التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وموسى ﴿ وَتَفْصِيلَ الْكِنْكِ ﴾ الفرائض والسنن ﴿ لا رَيْبُ فِيهِ ﴾ لا شكّ فيه ﴿ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [يونس: 37] يريد الخلق أجمعين أنه ينزل من عند ربّ العالمين.

### ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفۡتَرَبَٰهُ ۚ قُلُ فَـُأْتُوا۟ بِشُورَةٍ مِّثْلِهِۦ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسۡتَطَعۡتُم مِّن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ إِنَّ اللّٰهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ إِنَّ اللّٰهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ

﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَبَّةً ﴾ يا محمد ﴿ قُلُ فَأَقُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ ، يريد أنه ينزل من عند ربّ العالمين ﴿ وَادْعُوا مَنِ ٱسْتَطَعْتُم ﴾ يريد الآلهة التي تعبدون ﴿ مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [يونس: 38].

## ﴿ بَلَ كَذَبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ ء وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ, كَذَلِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمٍّ فَٱنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ بَلَ كَذَبُواْ بِمَا لَمَ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ ﴾ يريد أنه ليس خلق يحيط بجميع علم القرآن ولا ملكوت الله وجبروته وقدرته وسلطانه ﴿ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ يريد انقضاء السلف ﴿ كَنَالِكَ كَذَبَ اللَّهِ عِن تَبْلِهِمْ ﴾ من الأمم الخالية ﴿ فَانظُرُ ﴾ يا محمد وقل لقومك ﴿ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الطَّلِمِينَ ﴾ [يُونس: 39] قوم لوط وأصحاب مدين. وقيل: عاد وثمود وقوم إبراهيم، وكذب موسى.

#### ﴿ وَمِنْهُم مَّن يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَّن لَّا يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَّن لَّا يُؤْمِنُ بِهِ عَلَمُ بِٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَمِنْهُم مَّنَ ﴾ من قومك ﴿ يُؤْمِنُ بِهِ ِ ﴾ يصدِّق به ﴿ وَمِنْهُم مَّن لَا يُؤْمِنُ بِهِ ﴾ لا يصدق به ﴿ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِأَلْمُفْسِدِينَ ﴾ [يُونس: 40] المكذِّبين.

(قُلْ) أقول: يا محمد حجة وردًّا أو ردعًا عمَّا عليه (مَن يَرْزُقُكُم) ينزل عليكم رزقكم (مِن النبات (أمَّن يَعْلِكُ رزقكم (مِن النبات (أمَّن يَعْلِكُ رزقكم (مِن النبات (أمَّن يَعْلِكُ السَّمَّعَ وَالْلَابَعَمَ وَاللَّامِةِ وَالباصرة وغيرهما من المبادئ البدنية والأيادي الظاهرة والنعم الباطنة، فيفيض عليكم ويسبغ إليكم صورة ومعنى ومن (يُغْرِجُ المُعَنَّ) وهو حجة أخرى أعمّ من الأولى (مِن المَيِّتِ كما يخرج من الحبوب والبزور والنواة بطريق الكمون والبروز (وَمُغْرِجُ المَيِّتِ مِن السَّمَاء إلى الأرض ويعرج الحيوانات ومن النطف والحبات (وَمَن يُدَيِّرُ الْأَمَنُ ) من السماء إلى الأرض ويعرج المدبر هو (الله المخرج والمدبر هو المعرج .

فإن بداهة العقل وضرورة النقل يدلان على أن هذا التدبير وأمثاله لا يتأتى من الممكن الحسّي المصنوع الذي اخترعه أضعف الممكنات، فإن الإنسان أضعف الأعيان وأحوج الأكوان إلى العلّة، ومتأثّر عن كل شيء حتّى البعوض فإنها أحقرها قد أثرت في أعظم الموجودات الذي تأله في زمانه أربعمائة سنة فإنها أحقرها قد أثرت في أعظم الموجودات الذي تأله في زمانه أربعمائة سنة وهو نمرود بن كنعان، فإنه عاش ثمانمائة سنة وقد تألّه وادعى الربوبية، ثم سلط عليه خليله إبراهيم عليه السلام ودعاه إلى الله واستولى جنوده وهي البعوضة التي هي أضعف خلق الله على من ادعى الألوهية، وعلى جنوده وهي قومه وأهلكهم وابتلاه بواحدة منها بأن صعدت في دماغه وشوشته أربعمائة سنة، فكلما تحركت في دماغه انزعج واضطرب اضطرابًا شديدًا ولا يسكن إلا بأن يضرب رأسه ضربًا شديدًا، فقد طرح في الطريق فمن أشفق عليه وترحم بين يديه فقد ضرب رأسه ضربًا، فيسكن لحظة، وهكذا عاش أربعمائة سنة ﴿فَقُلُ أَفُلا نَفُونُ ﴾ [يُونس: 31] وتحذرون نفوسكم لأن تعرضوا لسخط الله وغضبه بترك الأمر البديهي ومقتضى والحكم الفعل الصريح ومرتضى الفعل الصحيح إلى العمل بالأمر الوهمي والحكم الفعل الرسمي في إشراك الأمر الخسيس بالذات الواجب الوجود بداهة، القادر الخيالي الرسمي في إشراك الأمر الخسيس بالذات الواجب الوجود بداهة، القادر

على كل الممكنات العاليات المجردات والسافلات الماديات بأن يحكم على الذات بما يحكم على الذات بما يحكم على الممكن فيحكم عليه بالتشبيه بأن يكون مجسمًا.

(فَلَالِكُورُ اللّهُ) أي الذات الكاملة بجميع الوجوه (رَبَّكُمُ) وربّ كل شيء وخالقه ومدبّره الحق الثابت ألوهيته وربوبيته فيستحق للعبادة كلها (فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ) استفهام إنكاري ليس بعد الحق (إلَّا الضَّلَالُ) والباطل والإغواء والإضلال، فمن تخطى الحق الصريح وتمطى الباطل القبيح فقد خسر خسرانًا مبينًا (فَاَنَى تُصَرَفُونَ) [يُونس: 32] وكيف يتحرَّفون عن إطلاعته ومطاوعته إلى إطاعة ما لا يقدر على شيء أصلًا.

(كَذَلِكَ) أي كما ثبتت الألوهية وظهرت وتحققت الربوبية (حَقَّتُ) ووجبت (كَلَاكِ) أي كما ثبتت الألوهية وظهرت وتحققت الربوبية (حَقَّتُ) ووجبت (كَلِمَتُ رَبِّكَ) وحكمه وأمره على ما يقتضيه شقائق عمله وسوابق قضائه وحكمه، وهكذا في جميع القرآن (عَلَى) القوم (الَّذِينَ فَسَقُواً) وخرجوا عن طاعة الله وكفروا (أَنَّهُمُ لا يُؤمِنُونَ) [يُونس: 33] بدل من الكلّ، أو تعليل لحقّت.

(قُلْ هَلْ مِن شُرَكَآبِكُمُ وأوثانكم وأصنامكم (مَّن يَبَدَوُّا ٱلْخَلْق) وينشئه ويُظهره أو يقدر عليه من عدم محض، تصريح بما أشار إليه (ثُمَّ يُعِيدُهُ) بعد الإماتة والغرض مجرّد لا لزام، والتسكيت والإفحام والتبكيت للخصم وإظهار كمال قدرته وعموم مشيئته وإلا فمجرد الأبد يحصل المطلوب، ولذلك ذكرهما في الجواب (قُلِ الله يَخَدُوُا النَّانَ ثُمَّ يُعِيدُهُ فَأَنَّ تُوْفَكُونَ ) [يُونس: 34] يصرفون عن قصد السبيل، وكيف يتحرفون عن مقتضى أصل الدليل إلى الرأي العليل، وذلك الكمال لحاجتهم وفرط اعوجاجهم في طريق احتجاجهم.

(قُلُ هَلُ مِن شُرُكَايِكُم مَن يَهْدِئ إِلَى ٱلْحَقِّ) بنصب الدلائل وكسب الوسائل وتركيب الحجج لاستكشاف المطالب والمسائل وإرسال الرُّسل وإنزال الكتب وتبيين السبل وتعديه هدى بإلى لتضمنه معنى الانتهاء في الاهتداء، وقد تعدّى باللام للدلالة على أن الاهتداء انتهاء الهداية وغايتها، وأن النهي لا يُقبل إليه ولا يُتوجه لديه على سبيل الاتفاق على طريق اللزوم ورفيق الانتظام والاتساق (قُلِ اللهُ يَهْدِئ) ويبيّن الطريق إلى نفسه والأنس بقدسه، ويلزم الإيصال إليه والاتصال به والاهتداء لديه (أَفَنَ يَهْدِئ) ويوصل إلى الحق (أَحَقُ وأحرى وأوفق (أَن يُنّبَع) ويقتدى ويتقيّد ويتقلّد (أَمَن لا يَهدِئ [يُونس: 35] بكسر الهاء والدال المشدّدة أصله يهتدي قلبت

الهاء بالدال وأدغمت، وقرئ بكسر التاء اتِّباعًا لأن يهدي أي يجعل هاديًا ومهديًّا.

هذا ينزل ومشايعة ترابهم الفاسد ومتابعة تفهمهم الكاسد يعني أن الذات الحق الثابت له الاهتداء بنفسه والهداية والاهتداء لغيره أحق أن يتبع مما لا يتأتى منه شيء إنهما كالأصنام والأوثان المنحوتة، أو يتأتى الثاني منه كالملائكة والمسيح والعزير إشارة إلى تنوع الإشراك وإلى إبطال الكل. ونعني من الحق الألوهية والربوبية، وشرط الاتباع هو الاهتداء والهداية والإهداء، فمن شركائهم من لا يتأتى شيء منهما أصلًا كالأصنام، أو لا يتأتى منهم إلا أن يهدي الملائكة في المنافق الفق بل بد من التأمل في الحق والحقائق.

(وَمَا يَنَبِعُ أَكُثُرُهُمْ ) في الأحكام، جملة حالية (إِلَّا ظَنَّأً ) أي طرفًا راجحًا من طرفي الإدراك (إِنَّ اَلظَنَ لَا يُغْنِى ) ولا ينفع لأنفسهم (مِنَ اَلْحَقِ) والأمر الثابت في نفس الأمر (شَيْئًا) ولا يدفع عن أنفسهم من عقاب الله وعذابه شيئًا، والحال (إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ ) [يُونس: 36] على ما ذكر من الإشراك واتباع الظن والإعراض عن طور العقل الصريح والنظر الصحيح.

(وَمَا كَانَ) أي وما ينبغي ولا يجري بـ (مَلاَ ٱلْقُرُءَانُ) أي بمثل هذا القرآن (أن يُمَا كَانَ) أي بمثل هذا القرآن (أن يُمُعنى اللام أي ليفترى (مِّن دُونِ اللَّهِ) ولكن كان هو (تَصَيْرِيقَ) الكتاب (اللَّهِيَة والصحف السماوية، فيكون مصدقًا وصادقًا لا كذبًا مفترى بل الكتب الإلهيَّة والصحف السماوية، فيكون مصدقًا وصادقًا لا كذبًا مفترى بل معجزًا أولًا وشاهدًا لا على حقيقة ثبوته وصدق دعواه ودعوته، ونصب تصديق بكان المضمر أو بالغلبة لفعل محذوف أي لكن أنزل الله هذا الكتاب لتصديق الكتاب الذي بين يديه ويكون تفضيل كل الكتاب الإلهي والصحف السماوي (لا ربّ ولا شك ولا غيب (فيهِ) أصلًا أي قد انتفى عند جنس الرّبب حال من الكتاب، قرئ المعطوف والمعطوف عليه بالرفع على أنهما خبر مبتدأ محذوف، لكن هو تصديق وتفصيل، ولا ريب خبر ثان (مِن رّبّ الْعَلَمِينَ) [يُونس: 37] خبر آخر ومتعلق بيصدق أو بتفصيل أو حال من الكتاب أو من ضمير فيه.

(أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَكُمُ ) أم بمعنى الواو، واختلف أمحمد القرآن من نفسه؟ أو بمعنى همزة الاستفهام (فَأْتُوا بِسُورَةٍ

مِن مِّثَلِهِ، ﴾ في البلاغة وحسن النظم وكمال الفصاحة ومقتضى النوع مشترك بين أفراده ﴿وَادَعُواْ مَنِ الله ليفتنكم في أفراده ﴿وَادَعُواْ مَنِ الله ليفتنكم في الإتيان بمثله ﴿إِن كُنتُمُ صَلِيقِينَ ﴾ [يُونس: 38] في قولكم بأن محمدًا مفتري.

(بَلْ كَذَبُوا) أو يتنازعوا إلى التكذيب (يِمَا لَرْ يُحِيطُوا يِعِلَمِهِ، أي بالقرآن الذي ما أحاط علمهم به وبما أحاط به من الحقائق والأسرار والنكات والدقائق والمزايا والخواص التي يختص بخالق البشر (وَلَمَّا يَأْتِهُمْ تَأُويلُهُ ) أي معاني القرآن الخفية من الحوادث الزمانية من الأزل إلى الأبد، يعني أنهم كذبوا القرآن والحال أنهم ما علموا معانيه الظاهرة التي تشتمل عليه النفس ولا معاينة الحقيقة التي هي التأويل، ولما فيها معنى التوقع بمعنى لم (كَذَلِكَ ) أي كما كذب هؤلاء (كَذَبَ الَذِينَ مِن قَلِمِهُ أَنظُرُ كَيْفَ كَانَ ) وقع في الأزمنة الخالية في البلدان النائية (عَقِبَةُ الظّلِمِينَ ) [يُونس: 39] وآخر أمرهم وعاقبة شأنهم وهم المشركون بحلول العذاب ونزول السخط والعقاب.

﴿ وَمِنْهُمْ ﴾ من المكذبين أو من قومك ﴿ مَن يُؤْمِنُ بِدِ ﴾ أي يصدق في نفسه بالقرآن أو بمحمد ﴿ وَمِنْهُم مَن لَا يُؤْمِنُ بِدِ ﴾ أي يصدق في نفسه بالقرآن أو بمحمد ﴿ وَمِنْهُم مَن لَا يُؤْمِنُ بِدِ ﴾ بعلم الله السابق فيهم، قال علي كرَّم الله وجهه: «اللهمَّ إني لم أرتكب الذنوب والخطايا تجروًا مني عليك ولا استخفافًا بحقّك، ولكن سبق به علمك وجرى به قلمك ﴾ ﴿ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾ [يُونس: 40] المعاندين المصرِّين على التكذيب للمبصرين المؤمنين وللفقراء الموحِّدين.

#### إشارة وتأويل

(قُلْ مَن يَرْزُقُكُم في المراتب الوجودية والمساليب العدمية (مِن السَمَاء ) أي سماء أو سماء الذاتيَّة وأفلاك الصفات الإلهيَّة النورية الفاعلية بأرزاق وجودية علميَّة وغيبية روحية ونفسية وسبحيَّة أو ملكية جسمية شبحية (وَالأَرْضِ) الاستعدادية وعرض القابلية العدمية الضمنية (أمَّن يَعْلِكُ السَّمَع) التي يسمع بها القابليات الخطاب الأدنى والنداء الأولى (وَالأَبْصَرُ) [يُونس: 31] التي تبصر بها العلّة الفاعلية، استدعاء الاستعداد الذاتي. وإنما أفرد السمع وجمع الأبصار إشعارًا بأن الكثرات في التعدُّد والاجتماع والتفريق والتبدُّد إنما يظهر من العلّة الفاعلية التي ملزومة للبصر لما تقرّر من أن إعطاء الوجودات وإنشاء ما يلزمها وإبداء ما يتبعها من

الكمالات الذاتيَّة والأسمائيَّة إنما يظهر من الفاعل حتَّى نفس القابليات فإنها من الفيض الأقدس الذي هو الوجه الإلهي الذي في الحقيقة والمعنى هو الوجه الكوني.

لما تحقق معنى قوله تعالى: ﴿ هُو ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلْطَهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: 3] تحقَّق أن الأول هو عين الآخر وعين الظاهر وعين الباطن، فيكون كل واحد من هذه المعلومات عين للآخر وعلمًا بالكل، وإن كل عين من الأعيان النورية هو عين كون من الأكوان الظليّة وبالعكس. فتأمل فينحل مفصلات ومشكلات يرد على قاعدة أرباب التوحيد والتحقيق ويظهر العدل الحقيقي والفضل الإلهي، ومن يخرج الحي ويظهر النور من الميت والظلمة والعدم ويخرج الميت والعدم والظلمة من الحيّ تفصيل للعدد الحقيقي والفضل الإلهي ومنه يدبّر الأمر فسيقولون الله لأن معرفة الله وشهوده للأشياء كلها فطري.

قال عليه السلام: «جبلت البهائم والحيتان والأشياء كلها على معرفة خمسة، الأول: أن الله ربّ كل شيء»... الحديث. «كل مولود يولد على فطرة الإسلام فأبواه يهودانه ويمجسانه وينصرانه فطرة الله التي فطر الناس عليها» لما يبدأ بل يخلق الله ذلك الدين القيم.

(فَكُلُّ) يا حقيقة المحمدية الأعيان التي آمنوا كلهم في الفطرة الأولى النورية والنشأة العليا الوجودية أصلية كانت أو فرعية (أفلاً نَتَقُونَ) [يُونس: 31] مقول القول والخطاب عام لتمام الأعيان النورية الإفرادية والجمعية والأكوان الظلية الصريحة والضمنية (فَلَالِكُمُ اللهُ أَي الذات التي دبركم في تمام الأدوار والأكوار هو (رَبُكُمُ المَنَّ الثابت تدبيره لكم في هذه الحالة الحاضرة، إشارة إلى سرمدية تدبيره وديمومية خلقه وإيجاده وتقديره (المَنَّ فَعَاذَا بَعْدَ الْعَقِّ) الظاهر في الفردارية الدورة الصغرى الصريح (إلَّا الفَلَالُ الظاهر ضمنًا، فإن كل ما ظهر ويظهر في دورة من الأدوار التعددية صريحًا لمقتضى النور والجمال فهو حق ثابت صريحًا، وكلما يظهر ويتجلى ضمنًا فهو لمقتضى الظلّ والجلال باطل وضلال (فَأَنَّ تُصَرَفُونَ) [يُونس: 32] وكيف يتحرَّفون من حكم اقتضاء سلطنة النور والجمال (كَنَالِك حَقَّت كَلِّكُ [يُونس: 33] الآية إلخ، إشارة إلى تدبيرات النورية الجمالية صريحًا والجلالية ضمنًا وبالعكس.

﴿ وَمِنْهُم مَّن يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَّن لَا يُؤْمِثُ بِهِ وَرَبُكَ أَعْلَمُ بِأَلْمُفْسِدِينَ ﴾ [يُونس: 40] إشارة إلى أن هذا النوع من الاختلاف بين الأعيان والأكوان ثابت في تمام الأدوار وعموم الأكوار إفرادًا وجمعًا ، وإلى أن الاختلاف شرط لامتياز بين الألوهية والكونية والربوبية والعبودية وإلى أن كل شيء جاوز حدّه انعكس ضدّه ، فتأمّل وتدبّر .

#### تفسير

## ﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ۚ أَنتُم بَرِيٓءُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا ۚ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل إِنَّا الْعَمْلُونَ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِّقُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل (يُونس: 41] يا محمد (لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ اللهِ يريد لي توحيدي وثواب عملي ولكم شرككم وجزاؤه (أَنتُد بَرِيَتُونَ مِمَّا أَعْمَلُ ) يريد مما أعبد، يريد ثواب من أمرني أنتم منها بريئًا (وَأَنَا بَرِيَ اللهُ عَمَلُونَ ) يريد أنا ومن أمرني بريء (يِّمَّا تَعْمَلُونَ ) [يونس: 41] يريد ما تشركون.

### ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكُ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ ٱلصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لَا يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهُ

(وَمِنْهُم مَن يَسْتَعِعُونَ إِلَيْكَ ﴾ ليس في القرآن غيرها ، يريد إذا قرأت القرآن ، يريد النضر بن الحرث وأبا جهل بن هشام والعاص بن وائل ، والأسود بن عبد الأسود والمستهزئين (أَفَانَتَ) يا محمد (تُستِعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُواْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [يُونس: 42] يريد أنهم شر من الصم، والصم لهم عقول وقلوب تفقه ، وهؤلاء قد أصمّ الله قلوبهم وآذانهم بها .

### ﴿ وَمِنْهُم مِّن يَنظُرُ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تَهَدِئ ٱلْعُمْنَ وَلَوْ كَانُواْ لَا يُتِعِرُونَ ﴾ يُتِعِرُونَ ﴾

﴿ وَمِنْهُم مِن يَنْظُرُ إِلِيْكَ ﴾ يا محمد، يريد متعجبين منك وما أعطاك الله ﴿ أَفَأَنتَ مَهُ عِنْهُم مِن يَنْظُرُ إِلَيْكَ ﴾ [يونس: 43] يريد أن الله قد أعمى قلوبهم وأبصارهم فلا يبصرون شيئًا من الهدى كما أبصر المؤمنون الذين إذا ذكر الله ومنهم من يؤمن به، وكذلك قال في سورة الحج: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَاكِن تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَاكِن اللهِ عَمْى اللَّهُ وَلَا اللهِ عَمْى اللَّهُ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

### ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْعًا وَلَكِكَنَّ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ إِنَّا

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا ﴾ يريد لا ينقص مؤمنًا من حسنة يعملها حتَّى يضاعفها ﴿ وَلَنكِنَ أَلنَّاسَ ﴾ يريد المشركين ﴿ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ حيث جعلوا لله كفوًا من خلقه، ولا نظير ولا مثله شيء وهو السميع لقولهم العليم بما في قلوبهم.

## ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ كَأَن لَرَ يَلْبَثُوٓا إِلَّا سَاعَةً مِّنَ ٱلنَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمُ قَدْ خَسِرَ ٱلنَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمُ قَدْ خَسِرَ ٱلنَّهِ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَى اللَّهُ

### ﴿ وَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِلُهُمْ أَوْ نَنُوْفَيَنَكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ ﴿ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ أَنْ نَنُوفَيْنَكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى

(وَإِمَّا نُرِيَنَكَ) يا محمد (بَعْضَ ٱلَذِى نَعِدُهُمَ ) يريد ما ابتلوا به يوم بدر ويوم أُحد ﴿ أَوْ نَنُوَقَّنَكَ ﴾ . يريد لو قال: قيل ذلك فلا فوت عليّ ولا يفوتني مني كما قال تعالى: (وَإِمَّا نُرِينَكَ بَعْضَ ٱلَذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَنُوَقِّنَكَ فَإِلْتَنَا مَرْجِعُهُمْ ) يرجعون ﴿ فَإِلْتَنَا مَرْجِعُهُمْ ) يريد من يكذبك ويحاربك ﴿ مُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يُونس: الآية 46].

## ﴿ وَلِكُلِ أُمَّتَةِ رَّسُولُ ۚ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قَضِىَ بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ إِلَيْكُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللّ

(وَلِكُلِّ أَتُمْ رَسُولُ عَرِيد نبي أُرسل إليهم (فَإِذَا جَكَةَ رَسُولُهُمْ) يريد كذّبوا رسوله (وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ) [يونس: 47] يريد لا رسوله (وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ) [يونس: 47] يريد لا ينقص الذين صدقوك ويجازي الذين كذبوك. فإذا ما كانوا يكذبون مثل قوله تعالى في الرعد: (إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ عَلَي يريد نبيًا (وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ) [الرّعد: 7] يريد داع يدعوهم إلى الله وينبئهم عن الله.

### ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ يا محمد ﴿ مَتَىٰ هَاذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُمُ صَادِقِينَ ﴾ [يُونس: 48].

﴿ قُل لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِى ضَرًّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلً إِذَا جَآءَ أَلَكُ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِى ضَرًّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ (إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(قُلُ) يا محمد (لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلا نَفْعًا إِلّا مَا شَاءَ اللَّهُ على ربّه أسوق إلى نفسي نفعًا ولا أدفع عنها سوءًا (لِكُلِ أُمَةٍ أَجَلُهُمْ فَلا يَسْتَغْرَوُنَ سَاعَةً وَلا ورضى بقضائه (لِكُلِ أُمَةٍ أَجَلُ عريد الذين (إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلا يَسْتَغْرَوُنَ سَاعَةً وَلا يَسْتَغْرَوُنَ سَاعَةً وَلا يَسْتَغْرَوُنَ الله ينسئ في يَسْتَقْلِمُونَ الله ينسئ في النحل : (مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِر أَو أَجُلهم ويمتنعون في عبادتهم مثل قوله في النحل : (مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِر أَو أَنْنَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَوه طَيِّبَة الله والنحل : (مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِر أَو أَنْنَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَوه وَلَهُ في النحل : (مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِر أَو أَنْنَى وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَوه وَلَا النحل : (مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِر أَو النحل الحلال . وَمُن وَهُو مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِينَهُ حَيَوه وَلَا المَوت (أَلَا تَعَافُوا يوليد عند الموت (أَلَا تَعَافُوا ) للمهاجرون والأنصار (تَتَنَزَلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْمِكُهُ يويد عند الموت (أَلَا تَخَافُوا ) يويد عند الموت (أَلَا تَخَافُوا ) يويد من الموت ولا مما بعده (وَلا تَحْرَنُوا ) يويد على ما خلفتم من أهل وأولاد وأنا خليفتكم عليهم (وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَةِ ٱلَيِّي كُنتُم تُوعَدُونَ ) [فُصَلَت : 30].

﴿ غَنُ أُولِي ٓ أَوْلِي ٓ أَوْلِي ٓ أَلْكُنُو فَ الدُّنُو اللهُ نَهُ اللهِ نَهُ اللهِ نَهُ اللهِ وَاللهِ ﴿ وَفِي الْآخِرَةِ ﴾ يريد ما أعد لأوليائه من الثواب وما أمنوا من العقاب ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آنُفُسُكُمْ ﴾ انقطعت الصفة ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ ﴾ [فُصّلَت: 31] يريد ما يتمنون ﴿ نُرُلًا مِّنْ غَفُورٍ رَّحِيمٍ ﴾ [فُصّلَت: 32] يريد لغفور من ذنوبك، ورحيم بأوليائه.

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قُولًا مِمَن دَعَا إِلَى اللّهِ عَرِيد ممن وجد الله ولم يعدل به شيئًا ﴿ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ [فُصّلَت: 33] يريد الذي أسلم بقلبه ولسانه وجوارحه لربّ العالمين فلا يعدل شيئًا وسلم الناس من بوائقه وغشمه (١) وظلمه، ولا يحب لأحد إلا ما يحبّ لنفسه.

﴿ قُلْ أَرَءَ يَشُعُ إِنَّ أَتَنكُمْ عَذَابُهُ بَينَتًا أَوْ نَهَارًا مَّاذَا يَسْتَعَجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴿ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُ الْمُجْرِمُونَ ﴿ عَذَابُهُ بَينَتًا أَوْ نَهَارًا مَّاذَا لَهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(1)</sup> غَشَمَ الشخص: ظلمه أشد الظلم هذا حاكم غاشم.

يَسُتَعَجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجَرِمُونَ ﴾ آيُونس: 50] يريد المشركون فإن كذبوك أقول: يا محمد في أمثال هذا المقام فلا تتضجر واصبر ولا تيأس أنه لا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون.

﴿ وَإِن كَذَّبُوكَ فَقُل لِي عَمَلِي وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ ۗ ﴾ إلى أن يحكم الله بيننا وبينكم، ينصر الحق ويضر المبطل ﴿ أَنتُم بَرِيَّعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ وَأَنَا بَرِيٓ مُ مِّمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [يُونس: 41] قال البعض: هذه الآية منسوخة بآية الجهاد.

﴿ وَمِنْهُم مِنْ يَسْتَعِعُونَ إِلَيْكُ ﴾ [يُونس: 42] بإلقاء الأسماع في الظاهر عند تلاوة المقرآن وتبليغ الأحكام ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَائِمِمْ وَقُرَّا ﴾ [الكهف: 57]، ﴿ أَفَانَتَ تُسْعِعُ ٱلصُّمِّ ﴾ في الدين، انتفت عنهم قوة الأسماع ودورة استمتاع الأسماع ﴿ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [يُونس: 42] ولو انضم إلى صممهم وعدم لفظهم، وفيه تنبيه على أن حقيقة استماع الكلام لا يتم إلا بالعقل، وفيه مزيد توبيخ وإنكار على النبي على أن تهم وتعمد إسماعهم، والحال أن حالهم كحال البهائم بأنهم أصل فكيف تسمعهم بل حكمهم حكم الموتى ﴿ أَمْوَتُ غَيْرُ أَحْيَالًو ﴾ [النّحل: 21]

(وَمِنْهُم مَّن يَنظُرُ إِلِنَكَ اليُونس: 43] بنظر البهائم، ويتعاينون دلائل نبوتك بأبصار انتفت عنهم البصيرة التي هي مدارك الاستبصار ومعيار الاعتبار. والعمدة القصوى من الأبصار هي الاستبصار وحسّ الاعتبار هما لا يحصلان إلا بالبصيرة التي هي للقلب في إدراك الأمور الحقيقية الحقيّة، وللأشياء الغيبية كالبصر للنفس في إدراك الصور والألوان والأضواء، ومن هذا ترى الأعمى بالبصر ما لا يرى ولا يصدق، والأحمق بحدّة البصر.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنَّاسَ شَيْئًا ﴾ بسبب حواسهم ودرب عقولهم ونحافة فهومهم، بل يتفضل في جميع أفعاله وتقديراته ويعدل في تمام تدبيراته من بعثه للأنبياء وإنزال الكتب وإعطاء النعم الظاهرة والباطنة ﴿وَلَكِنَ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ للأنبياء وإنزال الكتب وإعطاء النعم الظاهرة والباطنة ﴿وَلَكِنَ ٱلنَّاسَ أَنفُسَهُم يَظْلِمُونَ ﴾ [يُونس: 44] بإفسادها وتفويت منافعها ووضعها في غير موضعها. وفيه دليل على أن للعبد كسبًا وأنه ليس مسلوب الاختيار بالكليَّة كما زعمت المجبرة، بل لهم اختيار جزئي تنضبط أمر الكليَّة والتكليف به، وإليه الإشارة بقوله عليه السلام: «العقل لإقامة العبودية لا لإدراك سرّ الربوبية». نظم آدم الأولياء على المرتضى:

كيفيّة المرء ليس المرء يدركه فكيف كيفيّة الجبّار في القدم

هو الذي أنشأ الأشياء مبتدِعًا فكيف يدركه مستحدث النسم

وأنت خبير بأن تكليف الإنسان ليس كتكليف الجماد، وبينهما بون بعيد وفرق عتيد، وإنكاره خروج عن طور الإنصاف وعروج عن دور الاعتساف في الظاهر وإن كان طور التحقيق يأبى ذلك. ويجوز أن يكون وعيدًا لهم يعني إنما يتحقق بهم يوم القيامة وهو عدول وعناية من الله بالنسبة إلى ذلك العبد لا ظلم، وإنما ظلموا أنفسهم بافتراق أسبابه واكتساب مبادئه، واجتلاب وسائطه.

وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ جميعًا في المحشر الأعظم وهم على حالة يتراءى لهم يومئذ (كأن لَرَ يَبْتُوَا) ولم يمكثوا من الابتداء وإلى الانتهاء (إلا ساعة مِن النّهَادِ) [يُونس: 45] إما لكمال الهول وشدة الخوف وجدة العفو وصعوبة الحال ومهابة المآل. قال بعضهم: من ابتداء الدنيا إلى انتهائها. وقال ابن عباس رضي الله عنه: من يوم القبر إلى يوم الحشر. وإنما قيّد بالنهار لأن ساعته لكمال اشتغال النفس فيه ترى قصيرًا ولذا يصعب الحال على المريض في الليل دون النهار، وسيجيء في هذا المقام وتحقيقها شيء من الكلام في التأويل وتوضيح المرام. وفيه إشارة وتنبيه إلى أن مدة أيام الدنيا مع عامة طولها في جنب أيام الآخرة كأنها ساعة من ساعات الدنيا، أو توازي ساعة من أيام الآخرة، وأن يومًا عند ربك كألف سنة مما تعدون (في يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ في فَأَصَيرَ صَبَرًا جَبِيلًا)

والجملة التشبيهية حال من ضميرهم أي مشبّهين بمن لم يلبثوا إلا ساعة يتعارفون بينهم بأن يعرف بعضهم بعضًا كأنهم لم يتعارفوا إلا قليلًا عند خروجهم من القبور بتقطع التعارف عنهم لشدة الأمر عليهم واستغراقهم في شدّة حالهم واشتغالهم بإصلاح حالهم وإفلاح حالهم وهو حال أخرى مبيّنة لقوله: ﴿ كُأن لَرُّ لِيُبَنُونَ ﴾ [يُونس: 45] لأن التعارف لا يبقى مع طول العهد وينقلب تناكر ويتعلق بالطرف ﴿ قَدْ خَسِرَ اللّذِينَ كَذَبُوا بِلِقاتِه اللّه قيل: ما أحسرهم وما كانوا مهتدين إلى طريق التناكر استئناف فيه معنى التعجيز كأنه قيل: ما أحسرهم وما كانوا مهتدين إلى طريق أسبابه بما منحوا به من المعاونة والإرشاد لاستحصال المعارف القطرية والعوارف النظرية، فتقليب العلوم والمعارف إلى الجهالات والمعارف التي أدتهم إلى الردى العميم وشديد العذاب في دور قعر الجحيم والعقاب الدائم الأليم.

﴿ وَإِمَّا نُرِيَّكَ ﴾ ونشهدنك ببصرنا ﴿ بَعْضَ ﴾ العذاب ﴿ ٱلَّذِي ) نعدهم في الحياة

الدنيا كإراءة ما جرى في بدر، وجوابه محذوف وهو فذاك (أَوَ نَنُوقَيَنَكَ) قبل أن نريك (فَإِلِيَنَا مَرْجِعُهُمُ في الآخرة فنحن نريكه، فيها جواب أو نتوفينك (مُمَّ اللهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ) [يُونس: 46] أي معاقب، وهي مقتضى الشهادة ونتيجتها فاندفع ما قيل: إن الله شهيد في الدارين فما معنى ثمَّ، وقرئ بفتح الثاء أي هنالك شهيد على ما أو هو شهيد على أفعالهم (يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَدُونَ ﴾ [النور: 24].

(وَلِكُلِّ أَمُعَ مِن الأمم الماضية والآتية (رَّسُولٌ ) قد بعثه إليهم ليدعوهم إلى الله وينبئهم طريق النجاة، ويوصلهم إلى أعلى درجات الجنات (فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمَ ) بالبيّنات الواضحات والآيات (فَضِى بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ) [يُونس: 47] بأن عذّبوا في الدنيا والآخرة (جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ) [السَّجدَة: 17] دليل على أن لا ثواب ولا عقاب قبل بعثة الأنبياء (وَمَا كُنَّا مُعَذِينَ حَتَى نَعْثَ رَسُولًا ) [الإسراء: 15] الآية، (وَمُمُ لا يُظلَمُونَ ) [يُونس: 47] لا يعذّبون بلا ذنب، ولا يؤاخذون بغير حجَّة ولا ينقص حسناتهم ولا يزداد سيئاتهم بل تزاد حسناتهم ويتساوى عذابهم وسيئاتهم.

﴿ وَيَقُولُونَ مَقَىٰ هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُم صَلاقِينَ ﴾ [يُونس: 48] استبعاد واستهزاء بالاستعجال. الخطاب للنبي عليه السلام والمؤمنين، والخطاب للنبي عليه السلام في حكم الخطاب لعموم المؤمنين.

(قُلُ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَّا وَلَا نَفْعًا ﴾ [يُونس: 49] ولا أقدر على دفع النصر وجلب النفع والدرّ والبرّ (إلَّا مَا شَاءَ اللهُ ﴾ أن أملكه، فكيف أملك لكم وأستعجل في جلب النفع ودفع الضرّ (لِكُلِ أُمَّةٍ أَجَلُّ إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ ﴾ ووقت مضروب بهلاكهم، أنجز وعدكم وأحرز عذابكم ورعدكم (لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلا يَسْنَفْدِمُونَ ﴾ [يُونس: 49] فلا يستعجلونه.

(قُلُ أَرَءَ يَتُمُ إِنَّ أَتَنكُمُ وجاءكم وقت الاستعجال (عَذَابُهُ بَيَنتًا) وقت بيوتكم، أو زمان نومكم وثباتكم (أَو نَهَارًا) حين اشتغالكم بأمر المعاش واكتساب أسباب الانتعاش (مَّاذَا يَستَعَجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ) [يُونس: 50] أي أي شيء من الله أو من العذاب، يعني أن العذاب كلّه مكروه فرّ منه العقل السليم، واستنفر منه الفهم المستقيم، فأي شيء يستعجلون في طلبه، فاخبروني بأنه ماذا يستعجل به المجرمون، فالاستفهام متعلِّق بأرأيتم، والمجرمون مظهر وضع موضع المضمر ليدل على أنهم بلغوا في الحرم والإحرام عامه، وفي الجهل البسيط والمركب

والحمق المرتب بها منه حتَّى أنهم ما تفطنوا مكانه ليستحقوا به من العذاب الأليم والعذاب العظيم، حتَّى أنهم استعجلوه، ولذا حذف جواب الشرط وهو ندموا على الاستعجال أو عرفوا خطأه وحق المجرم العاقل إن كان ما يترتب على إجزائه ويهلك فرعًا من محبته وإن أبطأه، فكيف أن يستعجل به. ويجوز أن يكون الجواب من مقولة: إن أتيتك ماذا تعطيني، فتكون الجملة متعلقة بأرأيتم أو بقوله: ﴿ أَثُمُ إِذَا مَا وَقَعَ ﴾ [يُونس: 51].

#### إشارة وتأويل

(وَإِن كَذَّبُوكَ) في الدورة الصغرى النورية الجمالية، وخالفوك في قبول الأحكام الوجودية ونزول الأحوال الضميرية من الفيض القلبي والفيض الغيبي الذي يستلزم انبساط نور الأنوار وارتباط سرور الأسرار في الأطوار في جمعية الأدوار أو معية الأكوار بالأدوار لحديث النفس من نشاط الانبساط وبساط الاحتياط إلى مناط الجمع والاختلاط الجمالي بالجلالي، والارتباط الجلالي بالجمالي، وكمال الانضباط بينهما.

وَنَقُلُ يا محمد في الأرض الاستعدادية، ويا حقيقة الأحمدية في سماء الأسماء الإلهيَّة والكونية (لِي عَمَلِي) [يُونس: 41] وهو التصرف في الأرض الاستعداد بقبولها الأنوار الإلهيَّة والأسرار الأحدية الذاتيَّة، وفي سماء أي سماء الأسماء الذاتيَّة بأن دبر العالم الإلهي والكوني باسم من هذه الأسماء الذاتيَّة في كل مرتبة من المراتب العالية والسافلة، وفي كل دورة من الأدوار النورية الوجودية بأن خصص العلم بالدورة العظمى في المرتبة الأحدية الذاتيَّة، والحي بالدورة الكبرى في المرتبة الجبروتية والواحديَّة، والقدير بالدورة الوسطى في المرتبة الروحية، وفي المرتبة الممكية باسم المريد، والمرتبة الجمعية بالصورة النوعية الناسوتية، وكذا في الكورة الظليّة الجلالية المربعة التي هي باطن الأدوار النورية الإفرادية يتصرف بأن يجعل كلامهما منسوبة إلى غيب كل واحد من هذه الأسماء الأربعة الذاتيَّة الإفرادية، وكذا جمعيتها منسوبة إلى جمعيتها، فالكل عشرة، تلك عشرة كاملة (ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ آهَلُهُ حَاضِي الْمَسوبة إلى جمعيتها، فالكل عشرة، تلك عشرة كاملة (ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ آهَلُهُ حَاضِي المَسوبة إلى جمعيتها، فالكل عشرة، تلك عشرة كاملة (ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ آهَلُهُ حَاضِي المَسوبة إلى جمعيتها، فالكل عشرة، تلك عشرة كاملة (ذَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ آهَلُهُ حَاضِي المَسوبة إلى جمعيتها، فالكل عشرة، الك عشرة كاملة (ذَلِكَ لَمَن لَمْ يَكُنْ آهَلُهُ حَاضِي الْمَسوبة إلى الله عليه المَن الله عليه المَن الله عشرة الله عشرة الله عشرة الله عشرة الله عشرة الله المنابعة المنابع

وأما إذا اعتبرت نسبة جمعية الأدوار الجمعية والأكوار وبالعكس، فصار

المجموع اثنا عشر برجًا في سماء الدورة الإلهيَّة والكورة الربانيَّة والسلطنة الإلهيَّة (إِنَّ المعالية البروج الاثنا عشر، وكل منها شهر من شهور السنين الإلهيَّة (إِنَّ عِدَةَ الشُّهُورِ عِندَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتُ حُرُمٌ فَي الشهور الجلالية العدمية الظليّة، (وَلَكُمُ عام معشر الأعيان النورية والأكوان الظليّة الضمورية الإفرادية (عَمَلَكُمُ في المرتبة الإفرادية والزينة الجزئية (أَنتُد بَرِيَعُونَ مِمَّا أَعْمَلُ ) [يُونس: 41] أي تبعدون من كلية عملي وجمعية فعلي كما يبعدون من إحاطة كوني ووجودي وشمول علمي وشهودي لأنكم متعبدون بخصوصيات هوياتكم ونصوصات أيناتكم بنا وبقيود أمنياتكم.

ومن هذا ذهب الحكماء الطبيعيون والهويون إلى أن كل عين من الأعيان الإنسانيَّة هو مركب من مبادئ الأفعال المختلفة كالنفس والقلب والروح والعقل وقوتها من المدركات والمشاعر العشرة الشاعرة والمحركات كالأعضاء والأجزاء والعضلات، وعند أهل المحققين الكل جوهر واحد له صفات متعددة ونعوت متكثرة يصدر من كل منها أثر وفعل خاص. والنظر الأعلى هو أن الأصل الكل هو الموجود والحق والذات المطلق وهو الفاعل المحقق المؤثر الكل، وهو الظاهر والباطن والأول والآخر وإليه الإشارة بقوله: ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالطَّهِرُ وَالْطَهُرُ وَاللَّهِرُ وَالْحَديد: 3].

﴿ وَمِنْهُم مِنْ يَسْتَعِعُونَ إِلَيْكُ ﴾ من جنب الوجود والكون والظهور والظاهر ﴿ أَفَأَنتَ شَيْعُ الصُّمَّ وَلَوْ كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [يُونس: 42] إشارة إلى كثرة النشأة وتطور الشؤونات الإنسانيَّة في أطوار البرزات وأدوار الظهورات ﴿ فَي قُلْ كُونُوا حِجَارةً أَوْ حَجَارةً أَوْ حَجَارةً أَوْ عَدِيدًا ﴾ [الإسرَاء: 50] أو خلقًا مما يكثر في صدوركم فسيقولون: مَن يعيدنا، قل الذي فطركم أول مرّة. قال آدم الأولياء على المرتضى كرَّم الله وجهه: أنا الحجر الذي تفجّر منه اثنا عشر عينًا (1).

والفرق أن العارف قد استكمل في شؤوناته في الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية وجمعية الجمعية طردًا وعكسًا وثم نسبته إلى أجزاء سماء الدورة الإلهيَّة السرمدية وهي الاثنا عشر كما مرت الإشارة إليها. ومنهم من نظر ظاهرًا بالبصر

<sup>(1)</sup> يتكلم بلسان الحقيقة المحمدية السارية في كل شيء فقد كان وليًا وارثًا محمديًا وخليفة إمامًا رضى الله تعالى عنه وكرم وجهه.

الحيواني، أفأنت تهدي العمى القلبي ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّي وَ ٱلصَّدُوبِ ﴾ [الحجة: 46]، ﴿ وَلَوْ كَانُواْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ فالأول إشارة إلى النشأة النباتية، والثاني إلى المعدنية الحجرية ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَظْلِمُ ٱلنّاسَ شَيْئًا ﴾ [يُونس: 44] إذ المقصود الأصل والعرض الكلي من التردُّد في النشآت والتقيّد في الدركات إظهار ما كان كامنًا في أرض الاستعدادات الإنسانيّة من الكمالات الذاتيّة، وهو التألّه والألوهية والأسماء الأولية، وهي التحقق بالأسماء الذاتيّة. والثانية وهي التحقق والتخلّق بالأسماء الإنسانيّة التي هي مظهر الجمعية الإنسانيّة الله آدم على صورته ».

وهذه الكمالات إنما تظهر وتبرز إذا استكمل في نشأة الأدوار الإلهية والربوبية النورية والظليّة، لم يبق له حالة منتظرة، ولكن الناس أنفسهم بأنفسهم يظلمون في استكمال واستحصال الشؤونات إشارة إلى كمال شمول نشأة العارف وتمام إحاطته بعموم المآرب وعموم المفاخر والمناقب، واستيعاب المنازل، واستغراق كل المناصب. وهذا هو الخروج عن طور الإمكان والتجاوز عن حدّ الزمان والمكان، فيكون ظالمًا بنفسه لنفسه. وإذا جاوز هذا الأمر عنه إلى غيره بحس الإرشاد وإظهار التكميل كان ظالمًا لغيره (فَينَهُم ظَالِرٌ لِنَفْسِه وَمِنهُم مُعَنف أَن المناف العارفين. وأيضًا أن بحس الإنسان هو أضعف الأشياء وأفقرها وأحقرها قد يبلغ في نشأته في حدّ الافتقار إلى مقام: "يا عبدي أطعني أجعلك مثلي وليس لي مثل". فإذا تم الفقر فهو الله وهو سواد الوجه. شعر:

سواد الوجه في الدارين درويش سواد أعظم آمد بي كم وبيش أي دار الوجود والعدم وليس في الدار غيرنا ديار.

(وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ الله إلى الله تعالى بلسان العارف في السير من الله إلى الله وفي الله، في نهاية كل دورة متصلة ببداية كل دورة هي في الحقيقة كورة كانت في ضمها خفية فصارت صريحة لدى انتقال الحكم من فرداريّة إلى فرداريّة، أو كلام العارف بلسان العارف الحق. فالأول ثمرة قريب الفرائض، والثاني ثمرة قريب النوافل كما قال الله تعالى منبّئًا عن هذه الحالة بقوله: «لا يزال العبد يتقرّب إلى النوافل حتّى أحبّه» إلخ. ﴿ كَأَن لَرْ يَلْبَثُواْ إِلّا سَاعَةٌ مِنَ النّهَادِ ﴾ [يُونس: 45] وحصة من حصص فلك التجلّي الذاتي الدوار، والدور السرمدي السيّار، وهذا كما تقرّر في

العلم الهيولي والتنجيم الإلهي أن مدارات الأكوار الإلهيَّة ودوائر الأدوار الكونية الدهرية والعصرية الزمانية كالمدارات اليومية المتوارية في نفسها الموازنة لغيرها، ومجاذبة لحصة من الحصص وأجزاؤها متطابقة، فالدائرة الصغيرة التي هي حول القطب والمركز متساوية المنطقة التي هي أعظم الدوائر والمدارات في الأجواء، والقسمة الواحدة من هذه الدائرة الصغيرة موازية ومقابلة ومخاوية من المنطقة التي هي أعظم المدارات وأكبر الدوائر المتوازية الموازية لها ومساواتها لها وموافقتها لها في القسمة ومحاذاتها في النسبة لا يعلمها إلا الله، فلا يعلم عظمة العظيم ولا يدري صغر الصغير لها إلا بالله.

فإذن نسبة الساعة الصغيرة إلى الساعة الكبيرة كنسبة حصة الدائرة الصغيرة في حصة الدائرة العظيمة، فإذن نسبة ساعة صغيرة من ساعات الدورة الصغرى النورية إلى ساعات أدوار الدورة الوسطى والكبرى والعظمى من الأدوار الإلهيّة كنسبة المدارات الصغرى إلى المدارات العظمى والكبرى والوسطى المتوازية في أنفسها الموازية للصغرى إشارة إلى نقاوة أيام الأدوار النورية الإفرادية المحيطة بعضها إلى بعضها وساعاتها دنيا وآخرة كما سبق من أن مقدار يوم الدورة العظمى ثلاثمائة وستون دورة من أدوار ما دونها، ومقدار هذه الدورة ثلاثمائة وستون ألف سنة، ومقدار السنة ثلاثمائة وستون يومًا، ومقدار يوم هذه السنة خمسون ألف سنة من الدورة الكبرى النورية التي ربّها الحي (في يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴿ [المعارج: 4] من سني الدورة الوسطى، ومقدار الدورة الوسطى التي ربّها القدير في مرتبة العالم الربوبية ألف سنة (يُمْبِرُ ٱلأَمْرَ مِنَ السَمَاء إلى ٱلأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ اللّه في يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [السجدة: 5] في عالم البرزخ في مرتبة العليا، ومقدار يوم الدورة الصغرى أربعة وعشرون ساعة من ساعات الزمانية وربّها المريد من حيث إنها مجمع الأدوار ومربع الأكوار يواذي أدوارًا وأكوارًا.

﴿ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمُ أَي يعرف الأعيان بعضهم بعضًا في تلك الأدوار إلى أن تنتقل الدورة الأخرى، فحينئذ يتبدّل التفارق إلى الشاكر فتقوم القيامة وتظهر الساعة، فحينئذ ﴿ وَلَدْ خَيِرَ ٱلَّذِينَ كَنَبُوا بِلِقَاءِ ٱللَّهِ ﴾ والكمال الجمعي والجمع النوعي بأن وقعوا في دركات التردُّدات وبركات التعدُّدات ﴿ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ إيُونس: 45] إلى حصول العروج إلى سماء الكمال الجمعي والجمع الكمالي.

﴿ وَإِمَّا نُرِيَّنَّكَ ﴾ ويشهد لك بعض الأحوال الواقعة في بعض الأدوار وهي الدنيا

التي انقلبت إليها الآخرة بعد الانتقال من دورة إلى دورة أخرى، فإن الشيء الواحد باعتبار أنه مشاهد هو الدنيا، وباعتبار أنه كان خفيًّا هو الآخرة، وهكذا يتوارد عليه الشهود والخفاء باعتبار شهوده هو الدنيا وباعتبار خفائه كان آخرة ﴿ أَوَ يَتُواَدُ عَلَيه الشهود الجمعي الجمالي نَوْقَيَنُكُ ﴾ أي يشهد لك في الآخرة الأدوار ونهايتها ليتم الشهود الجمعي الجمالي أو الجلالي، ويحصل لك جمعية السعادة العظمى والدولة الكبرى ﴿ فَإِلَيْنَا مُرْجِعُهُمْ مَا يَفْعُلُونَ ﴾ [يُونس: 46] في الأدوار والأكوار الإفرادية الجمعية ﴿ مُمَّ اللهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعُلُونَ ﴾ [يُونس: 46] في الأدوار والأكوار.

﴿ وَإِكُلِ أُمَّتِهِ رَّسُولٌ ﴾ أي لكل دورة وكورة أمة، ولتلك الأمة رسول وكتاب مرسل منزل تدعو تلك الأمة إلى الله ﴿ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ ﴾ في الأدوار والأكوار بالوعيد والوعد صدّقوه بعضهم وكذّبوه أخرى ﴿ قَضَيّ ﴾ وحكم ﴿ بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ ﴾ بألقسط بأهلك بعضهم وأملك الآخرون في هذه الحالة من كلا الفريقين ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ ويُؤسن : 47] في إجراء العذاب والإجزاء بالثواب.

﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ المكذبون عند سماع الوعيد واستماع أمر التهديد ﴿ مَتَىٰ هَٰذَا ٱلْوَعَدُ ﴾ يا رسول الله؟ فإن كان حقًا فليأت بنا ﴿ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ [يُونس: 48] والباقي ظاهر.

#### تفسير

### ﴿ أَثُمَّ إِذَا مَا وَقَعَ ءَامَنْهُم بِدِّءَ ءَآلَئَنَ وَقَدْ كُنْهُم بِدِء تَسْتَعْجِلُونَ ۞ ﴾

وَأَثُرُ إِذَا مَا وَقَعَ ﴾ يريد إذا حلّ بكم العذاب ﴿ اَمَنتُم بِهِ ﴾ [يونس: 51] يريد صدّقتم بالعذاب ، استفهام يريد لا أفهم قبل إيمانًا عند نزول العذاب عليكم منكم ، مثل قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنّا بِأَللّهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنّا بِهِ ، مُشْرِكِينَ مثل قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنّا بِاللّهِ وَحَدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنّا بِهِ ، مُشْرِكِينَ وَعَالَى فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنهُم ﴾ [84 - 85] يريد عقابنا ﴿ سُنّتِ فِي مَن يكذّب أوليائي ورسلي وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْكَفِرُونَ ﴾ [غافر: 85] يريد هذه سنّتي في مَن يكذّب أوليائي ورسلي وكفر نعمتي ، وقال في سورة النساء: ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَ لُهُ لِلّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِعَاتِ ﴾ وكفر نعمتي ، وقال في سورة النساء: ﴿ وَلَيْسَتِ التَوْبَ لُولَ إِنِي تُبْتُ ﴾ [النبيساء: 81] يريد السرك ﴿ وَتعالَى : ﴿ لا أقبل هذا من مشرك ولا كافر » ، يريد ولا الذين يموتون وهم كفار ﴿ وَقَدْ كُنُمُ هِ مِ تَشْتَعْجِلُونَ ﴾ [يُونس: 51] يريد العذاب ، أي والحال أنكم أنكرتم حلوله ونفيتم نزوله .

# ﴿ ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوفُواْ عَذَابَ ٱلْخُلَدِ هَلَ تَجُزَوْنَ إِلَّا بِمَا كُنْنُمُ وَثُونَمُ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوفُواْ عَذَابَ ٱلْخُلَدِ هَلَ تَجُونَا لِلَّا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُو

﴿ ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ يريد أشركوا ﴿ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْخُلِدِ ﴾ يريد مخلدين في النار كلما نضجت جلودهم بدّلناهم جلودًا غيرها ، وقال: كلما جفت ، يريد صاروا فحمًا زدناهم سعيرًا يريد جدّد خلقهم وسعر عليهم العذاب أشد مما كان ﴿ هُلَ يَحُرُونَ إِلَّا بِمَا كُنْتُمُ تَكُسِبُونَ ﴾ [يُونس: 52].

﴿ فَيُسْتَنْبِعُونَكَ أَحَقُّ هُوَ قُلُ إِي وَرَقِي ٓ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴿ فَيَ اللّه اللّه وَيَسْتَنْبِعُونَكَ أَحَقُ هُو ۖ فَلَ يريد الذي جئت به ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد ﴿ إِي وَرَقِ ٓ إِنَّهُ لَحَقُّ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ [يُونس: 53] يريد لا يعجز الله شيء ولا يفوته ولا يهلك على الله هالك.

## ﴿ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتْ مَا فِي ٱلْأَرْضِ لَاَفْتَدَتْ بِدِّ، وَأَسَرُّواْ ٱلنَّدَامَةَ لَمَّا رَأَوُا ٱلْعَذَابُ وَقُضِي بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي أشركت ما في الأرض ﴿ لَاَفْتَدَتُ بِدِّ ﴾ يريد حلّ بهم الخزي في الذلّ في موضع ليس مستغيث فلا معذرة ﴿ لَمَّا رَأَوْا الْعَذَابُ وَقُونِ كَ بَيْنَهُم بِالقِسَطِ ﴾ يريد بالعدل لأن الشرك كما قال الله تعالى إثم إذا ما وقع عظيم، وإنما يجازون بشركهم ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [يونس: 54] يريد لا ينقصون.

### ﴿ أَلَا إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِّ أَلَا إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَهُمْ لَ إِلَّا إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَكِكَنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَيْ

﴿ أَلاَ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ يريد لا يملكها غيره، ليس فيها يومئذ سلطان إلا سلطان العزَّة ﴿ أَلَا إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يُونس: 55].

#### ﴿ هُوَ يُحِي، وَيُمِيتُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

و ﴿ هُوَ يُحِيِّ وَيُمِيتُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [يُونس: 56] يريد ما وعد الله أولياءه من الثواب والنعيم والسرور، وما أوعد أعداءه من العذاب والخزي.

### ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِّن زَيِكُمْ وَشِفَآهٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَيَعْلَمُ مِن وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكُمُ وَشِفَآهُ لِلمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكُمُ السَّهُدُورِ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَتَكُم مَوْعِظَةٌ مِن زَيِكُمْ وَشِفَآهُ ﴾ يريد القرآن وما فيه ﴿ لِمَا فِي ٱلصُّدُودِ ﴾ يريد ما أنزل الله من الرحمة في القرآن ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةً ﴾ من الضلال والعمى ﴿ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: 57] يريد للمصدِّقين.

### ﴿ قُلْ بِفَضْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ عَ فِيلَاكِ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِتمَّا يَجْمَعُونَ ﴿ ١

﴿ قُلْ ﴾ يا محمد ﴿ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ ، يريد القرآن وما أعد لأوليائه لما في الصدور ﴿ فِبَذَلِكَ فَلَيْفُرَحُواْ هُو خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ ﴾ [يُونس: 58] يا معشر المشركين.

# ﴿ قُلُ أَرَءَ يُتُم مَّ أَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِزْقٍ فَجَعَلْتُم مِّنَهُ حَرَامًا وَحَلَالًا قُلُ أَرَةً عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴿ وَإِنَّ اللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْرَ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴿ وَإِنَّ ﴾

(قُلُ) يا محمد (أَرَّهُ يَتُكُم مَّا أَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِن رِزْقٍ فَجَعَلْتُم يِّنهُ حَرَامًا وَحَلَلًا قُلَ) يا محمد (عَاللهُ أَذِبَ لَكُمُّ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتُونَ ) [يُونس: 59] يريد كما قال تعالى في سورة الأنعام: (هَنَذَا يِللهِ بِزَعْمِهِم وَهَنَذَا لِشُرَكَابِنَا فَكَا كَاتَ لِشُرَكَابِهِم فَكَلا يَصِلُ إِلَى الشُركَابِهِم فَكَلا يَصِلُ اللهَ اللهُ وَمَا كَاتَ يِلّهِ فَهُو يَصِلُ إِلَى شُركَابِهِم وكذلك جعلوه في مشاق النخل والزرع، فإذا خرج شيء مما جعلوه لشركائهم إلى الذي لشركائهم قالوا ادعوه فإن هذا فقر إلى الله، وإذا خرج شيء مما جعلوه لشركائهم إلى الله جعلوه لله من المال والحبوب والثمار وقالوا ردُّوه إليه فإن الله غني عنه وعن الشركاء. قال تعمل تعالى: (سَاءَ مَا يَحْكُنُونَ ) [الأنعَام: 136] يريد حيث جعلوا لله أصنامًا لا تسمع ولا تبصر شركاء له (شُبْحَنَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ) [المؤمنون: 19].

# ﴿ وَمَا ظَنُّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةً إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو فَضَلِ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِئنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو

﴿ وَمَا ظُنُّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ يَوْمَ ٱلْقِيْكَةِ ﴾ يريد يقولون على الله ما لم يحرم ولم يحلّ وما زيّن لهم الشيطان من فعل عمرو بن لحي الخزاعي ﴿ إِنَ ٱللَّهَ لَذُو فَضَلٍ ﴾ يريد تفضُّلًا ، وعفى لَذُو فَضَلٍ ﴾ يريد تفضُّلًا ، وعفى

عنهم يريد أهل مكة وجعلهم في أمر وحرم كما قال في العنكبوت: ﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾ [العنكبوت: 67] أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله يكفرون، وكما قال في سورة القصص في قصة موسى وفرعون: ﴿ وَقَالُواْ إِن نَتَبِع الله يكفرون، وكما قال في سورة القصص في قصة موسى وفرعون: ﴿ وَقَالُواْ إِن نَتَبِع الله الله يكفرون مَعَكَ نُنَخَطَفَ مِنَ أَرْضِنَا ﴾ يريد أرض مكة ﴿ أُولَمْ نُمُكِن لَهُمُ حَرَمًا ءَامِنَا يُجَبَى إِلَيْهِ وَلَيْمِن ثُمَرَتُ كُلِّ شَيْء رِرْقًا مِن لَدُنًا ﴾ [القصص: 57] يريد من أبعد أماكن مصر والشام واليمن والعراق ﴿ وَلَكِنَ أَكْثَرَهُمْ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [يُونس: 60] يريد لا يوحِّدوني ولا يطيعوني.

(أَثُمُ إِذَا مَا وَقَعَ ) [يُونس: 51] أقول: يحتمل أن يكون جواب الشرط المقدم أن التيكم وحينئذ ماذا ، ليستعجل وقع إعراضًا ، يعني أن آتاكم عذابه ووقع اسم به ، والإيمان حينئذ لا ينفع دخول حرف الاستفهام على ثم لإنكار التأخير وعلى الحروف شائع ذائع نحو (أَنْمَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَانَ فَاسِقًا ﴾ [السَّجدَة: 18] وثم للعطف ، أي أتاكم عذابه ووقع آمنتم به زجرًا وتوبيخًا عليهم في تأخير الإيمان ، وأن يكون مقطوعًا أي هينًا لك ، ووقوع العذاب آمنتم وثم للإشارة للعطف كما قرئ بفتح الثاء وأن يكون للعطف على جملة مقدرة أي يا أيها المكذبون استحققتم العذاب ووقع العذاب ثم وقت وقوع آمنتم ، الآن آمنتم على تقدير القول (وَقَد كُنُمُ عِملة حالية ( تَتَتَعَجُلُونَ ) [يُونس: 51] والمجرور مقدم عليه متعلق .

(ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ) عطف على قيل المقدر المقدم للذين وأشركوا وكذبوا الرُّسل وكتاب الله واستعجلوا قيل (دُوقُوا عَذَابَ ٱلخُلُدِ) الهوان والعذاب الخفي المكنون (هَلَ تَجُرُونَ إِلَّا بِمَا كُنُنُمُ تَكْسِبُونَ) [يُونس: 52] من الإنكار والاستهزاء والمعاصي والكفر.

(وَيَسْتَنْبُونَكَ) ويستخبرونك ويطلبون منك الاستنباء والإخبار والإعلام (أَحَقُّ ما يقول ويخزن من الوعد والوعيد أو ادِّعاء النبوَّة، والاستفهام للاستحقاق والإنكار والعائد إما مبتدأ أو حق مقدم خبر أو هو مبتدأ والضمير خبره، والجملة الاسمية مفعول ليستنبئونك (قُلُ) أي ونعم وبلى للتصديق (وَرَقِة) بحق ربِّي وخالقي ومربِّي (إِنَّهُ لَحَقُّ) لا ريب فيه ولا يليق أن يرتاب فيه اللَّبيب الفاضل والأديب الفاصل (وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ) [يُونس: 53] بقالعين ومانعين العذاب، بل هو لائق بكم وأحرى وملتصق ولاحق بكم.

﴿ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتُ ﴾ [يُونس: 54] أي ولو كان وثبت لكل نفس ظالمة

مشركة (مًا في الأرض) من الخزائن والأموال وتمام الدفائن من الحرام والحلال (لأفتدت بِهِ، وجعله فداء (يُوم القيكمة الخلاصها ونجاتها من شدة العذاب وحدة العقاب وإسراف الندامة والتحسر من الإسرار، وهو لإخفاء أو كذا قبل عبادة إسرار العبادة وإخفائها وإخلاصها أو لإظهار من أسر الشيء إذا أظهره لما رأوا العذاب، يعني لو كان لكل نفس ظالمة جميع ما في الأرض من الخزائن والأموال والدفائن لافتدت به أي فبالضرورة يجعلها فداء يوم القيامة لخلاص نفسها عن العذاب (وَأَسَرُوا) أي أخفوا أصحاب النفوس (التَدَامَة) أو أظهروها كي يقع الإنفاق في حيز القبول (لما رأؤا ألعذاب أي كي لا يشاهدوا العذاب أي أن الفداء والإنفاق وغيره غير نافع يوم القيامة لأنه ليس ذلك اليوم يوم تصيّر وتضيّع وتدبُّر لأنه تبلى السرائر فما له من قوة ولا ناصر (وَقُنِي بَيْنَهُم بِالقِسْطُ وَهُمُ لَا يُظَلَمُونَ اليُونس: 54 السرائر فما له من قوة ولا ناصر (وَقُنِي بَيْنَهُم بِالقِسْطُ وَهُمُ لَا يُظَلَمُونَ اليُونس: 54 المشركين على الشرك والكافرين ومقاصة المجرمين على المعصية والإفك، أو الممشركين على الشرك والكافرين ومقاصة المجرمين على المعصية والإفك، أو للحكومة بين الظالمين والمظلومين، والضمير عام للكل.

﴿ أَلَا إِنَّ لِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فلا يتصرف فيها إلا بإذنه وحكمه ﴿ أَلَا إِنَّ وَعُدَ ٱللّهِ حَقُ ﴾ وثابت لا يدفع عن أحد لا بفداء ولا باستغفار ودعاء ﴿ وَلَكِكَنَّ أَصُرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يُونس: 55] هذا السرّ ولا يدركون هذا البر.

(هُوَ يُحِيِّ وَيُمِيتُ ﴾ [يُونس: 56] في الدنيا ﴿إِنَّ ٱلْمِـزَةَ ﴾ [يُونس: 65] في الآخرة بالموت الطبيعي الاضطراري والفوت الإرادي الاختياري، كما قال النبي عَيُهُ: «موتوا قبل أن تموتوا». قال الحكيم الإلهي أفلاطون: الذي مات بالإرادة يحيى بالطبيعة.

 يُؤَمَيِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ [الـتّـكـاثُـر: الآيــات 5- 8]، ﴿ فَأَمَّاۤ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ فَرَحُ وَرَيْحَانُ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ [الواقِعَة: الآيتان 88 - 88] إشارة إلى أن شأن المؤمنين كلهم أن يصلوا إلى مرتبة حق اليقين.

فالأول: من ثمرات استكمال الأحكام الشرعيّة: والثاني: من نتائج بركات علم الطريقة، وهما من خصائص الحكمة العملية. والثالث: من نصائص كمال صفاء القوة الفطرية لدى استخلاص العقل الصريح من استخدام القوة الواهمة الصارفة إياه إلى مدارك الشكوك والظنون الداعية إلى استكمال ذلك السلوك واستجماع معارك الرياضات ومحالك المجاهدات ليفضي إلى الوصول بدرجات المشاهدات وشهودات التجليات والدين الأحمدي والملّة المحمدية، فهو الشريعة والطريقة والحقيقة، كما أشار إليه النبي على الكمال الجمعي والجمع والجمع الكمالي».

وَقُلُ فِفَضُلِ اللهِ وَبِانِ القرآن ( وَرَحْمَيْدِ ) الكاملة وهي جمعية الكليَّة وبجعله إيّانا من أهله، أو المراد بها الإسلام وأركانه الخمسة، وهي كلمة الشهادة وإقامة الصلاة النفسية وإيتاء الزكاة القلبية وصوم رمضان الفؤادية، وهو الإمساك عن مشاهدة الغير أي إمساك السرّ والفؤاد عن ملاحظة الغير وتجلِّي الروح وتزيينه بنور الإيمان وفهم معاني القرآن ومعاني إشاراته ومثال رموزياته، والتوفيق بالعمل بمقتضى العلم. والهاء إما متعلِّق بفرحوا من مقولة قوله: (وَلَمَّ يَكُن لَّمُ كُفُواً مَكُولًا وَلَمَّ يَكُن لَّمُ حَكُم الضمير ( فَيَذَلِكُ ) الفضل ( فَلَيْفَرَحُوا هُو ) أي ذلك الفضل المذكور بوجوه ( خَيْرٌ ) وأحسن ( مِمَّا يَجْمَعُونَ ) [يُونس: 58] من الخزائن والأموال والدفائن لبقائه، والدنيا وما يجمع فيها.

﴿ قُلَ ﴾ يا محمد لكفار مكة أو لكفار العالم ﴿ أَرَءَ يُتُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ لَكُم مِّن رَزْقٍ ﴾ مسبوغ ومصنوع ﴿ فَجَعَلْتُم ﴾ برائكم وهواء أنفسكم ﴿ مِنَّهُ حَرَامًا وَحَلَلًا ﴾ كما تقدم في الأنعام من أجزاء البهائم والأنعام ﴿ قُلْ ءَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمُ ﴾ في ذلك التقسيم ﴿ أَمْ عَلَى اللهِ تَقْتَرُونَ ﴾ [يُونس: 59] بأنه أمرنا به وعلمنا إيّاه.

﴿ وَمَا ظُنُّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةً ﴾ لأن يحاسبهم ولا يعاقبهم

ولا يعذبهم بما افتروا به، أو بأن الله لا يعذبنا إلا أيامًا معدودة كما قالوا وقال: لن تمسّنا النار إلا أيامًا معدودة وغير ذلك مما قالوا من المفتريات ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَذُو فَضَلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ أَكْرَهُمُ لَا يَشَكُرُونَ ﴾ [يُونس: 60].

#### إشارة وتأويل

(أَثُورُ إِذَا مَا وَقَعُ ءَامَنهُم بِهِ ءَ أَلْتَن وَقَدُ كُنهُم بِهِ عَسَتَعْجِلُونَ ايُونس: [5] قد علمت أن المقتضى للاستعجال الطبيعي هو الظلّ الممد الدائر والغلّ المرتد السائر الذي اقتضاه العدم والحلال والظلم الضمني والظلّ لينتقل من الضمن والخفاء إلى الصراحة والجلاء، وأن الانتفاء من الضمن إلى الصراحة إنما يقع إذا تحقق بأطوار مقتضيات النور والجمال والوجود والكون والثابت والظلال، وآمن واقتدى بسلطان الجمال وهو الحقيقة المحمدية السارية في تمام الأعيان النورية الوجودية، أولًا بالذات صريحًا وفي الأعيان الظليّة العدمية ثانيًا وضمنًا، فتجري أحكام سلطنته أولًا بالذات وفي الأصالة في الأعيان النورية صراحة، إذ الفرداريّة والحكم والسلطنة إنما هي للنور والجمال فيكملها أولًا، وبالذات وما في ضمنها من الأكوان الظليّة العدمية الجلالية ثانيًا، وبالعرض ولذا أمر الله جلّ وعلا أن يسجد إبليس الذي كان في ضمن آدم لآدم فعصى لأمر ربّه وغوى وصار سببًا يعصيان آدم لربه وغوى.

قال النبي على الله عن أحد إلا وله قرينٌ من الجنّ، قالوا: وإياك يا رسول الله؟ قال: وإيّاي إلا أنَّ الله أعانني عليه حتَّى أسلم بيديّ فلا يأمرني إلا بالخير». فلا بدّ وأن يجري أحكام أنوار سلطنتها ويسري أسرار جمعيتها في سائر الأعيان الجلالية الضمنية كما سيظهر في آخر الدورة الصغرى النورية الفرعية في زمان ظهور المظهر الموعود وشهود سلطان الخلافة العظمى المعهود، والإمامة الكبرى المحدود.

(ثُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ) أي الأعيان الظليّة الذين (ظَلَمُوا) أو أشركوا في الأدوار العظمى والكبرى والوسطى والصغرى النورية الإفرادية (دُوقُوا عَذَابَ ٱلْخُلُدِ) وهو عذاب القطيعة من نعيم الجنة الجمعية (بِمَا كُنتُم تَكْسِبُونَ) [يُونس: 52] في الأدوار المزبورة.

(وَيَسْتَنْبُونَكَ) ويميلون إليك في الدورة الأخرى، وآخر مرتبة الأخرى التي هي دخان ظهور العدالة الحقيقية واستيلاد سلطان الوحدة الذاتية والأحدية الجمعية في النشأة الجمعية لظهور أحكام الخلافة العظمى وسرور الإمامة الكبرى في نهاية الدورة الكاملة لخصائص الأدوار ونصائص الأكوار الأصلية والفرعية الإفرادية والجمعية والإحاطة النوعية الطاوية على أطوار الأدوار الإلهيّة والحاوية على أسرار الأكوار الكونية الواعية بمعيتها، الداعية إلى صور جمعيتها (أحَقُّ هُولً) أي ذلك المظهر الجامع والكون الفاضل الرافع للأعيان النوعية الوجودية النورية والهيئة الجمعية والأكوان الصورية العدمية إلى أحدية الجمعية العظمى، والحقيقة الكليّة لا على الأدوار الأولى والأخرى والنشأة العليا والدنيا والأدنى.

(فُلُ) [يُونس: 53] يا أيتها الحقيقة المحمدية السارية في تمام مظاهر أعيان الأدوار والأكوار التي اجتمعت بجميع خصائص الأعيان ولوازم الأكوان في جمع جامِع ومظهر كامل دافِع لجميع الأعيان والأكوان إلى ما كان عليه من الأحدية الجمعية الإلهيَّة والحقيقة المعيَّة بالأصلية والفرعية في صورة الفرعية في نهاية السير إلى الله ومن الله وجمعيتهما في السير في الله، ومعيتهما في السير مع الله الذي يعانق فيه السيران. وخصائص هذه الحالة العظمى والجمعية الكبرى إنما يتكامل في آخر زمان الدولة الدين المحمدي وهو مهدي آخر الزمان ـ أعنى:



وهو زماننا هذا، اللهم متعنا من شرف خصائص صاحب الزمان هذا، وهو ظهور كمال جمعيته الألوهية من جميع ذوات الوجود، وفيها حتَّى شاع من كل ما كان فيه من الأعيان والمعاني الجزئية والكليّة سرّ «أنا الحق وأنا الله، وأنا الرحمٰن، وأنا القرآن، والسبع، وروح الروح لا روح الأواني». وظهور كمال سلطان هذا المظهر إنما يكون بعد الذكر ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكِرِ أَلْقَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى الصَّلِحُونَ ﴾ [الأنبياء: 105].



ويمتدّ إلى:

ثم تنقرض هذه الفئة الصالحة التي هي روح العالم ونفسه، ثم يفني العالم وبدنه، كما أن بدن آدم يتلاشي وينفكّ أجزاءً وعنده مفارقة روحه ونفسه، وتظهر الساعة وتقوم القيامة.

قال النبي عليه السلام: «مَن مات فقد قامَت قيامته، لا تقوم الساعة وفي الدنيا رجل يقول: الله الله». وقيل: ظهور هذا المظهر يخرج رجل اسمه أحمد وهو مقدمه ومقدمة جيشه كما أشار إليه الشيخ أبو الحسن الواجريقي المغربي بعد أن أشار إلى وفاة سلطان يعقوب سلطان بن حسن البايدري.

يا أحمدُ قُمْ وبادر أنتَ فاتِحُ البوابِ الخير ثمَّ على أفصَح اللَّسِنِ يحتو على الأمة والغزاة تبصرة بكلّ لطفٍ كمِثل الوارد الحَسن ومصر وشام وأرض العراق له وأذربيجان من ملك إلى اليَمَن فلا يغرنّكم حسن المعيشة ينزل بين الصادّين وعرضه على خواقيبكم صعب البلية وذلك بين النهرين المعظمين وبين الجبلين وبين الأيكة فلا تكن في يومِنا وأنتَ كالخائن في فضل مصر وما بالشام يخدمه ربّ السماء ومن خير ومن فتن من الأمارات حوتان نعم على نصف الخلائق في الصحرا وفي المدن

فلا تفرح يا فتي بموت الآخرين ما لكَ خير في هذه الفتنة أما الذي قبل عصري فلست أذكرها بل أذكر الآن ما يأتي من الزمن طوفانه عمَّ في الأرضين أجمعها وكم ترى في الثرى سار بلا لعن

﴿ وَيَسْتَلْبِعُونَكَ أَحَقُّ هُوٌّ ﴾ أي يستخبرونك من المظهر الموعود بأنه أحق وأحرى بهذا الزمان وأليق به يعني بتاريخ (900) وهو يطابق بمهدي آخر الزمان:

### ا اح زم ال والحكومة

﴿ فُلُ ﴾ في جوابهم ونعم بحق ربِّي وخالقي ﴿ وَمَا أَنشُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ [يُونس: 53] ومانعين لأمر خروجه وظهوره، ولا بخروج وظهور مقدمة جيشه.

﴿ وَلَوْ أَنَّ لِكُلِّ نَفْسِ ظَلَمَتُ ﴾ وأشركت في الأدوار والأكوار الإفرادية ﴿ مَّا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ الاستعدادية من خصائص الخزائن الإفرادية ونصائص الدفائن الواحديَّة ﴿ لَاَ فَتَدَتَ بِهِ مِ الْمُ وصرفته في نشأة شؤوناته ﴿ وَأَسَرُواْ النَّدَامَة ﴾ وأظهروها ﴿ لَمَا رَأَوُا النَّدَابَ ﴾ أي الإشارة، الانتقال من الأدوار الإفرادية والأكوار الآحادية لما أفاد وما منع مما أدار وأعاد في الكمال الجمعي، وختم الكمال النوعي ﴿ وَقُخِي وَمَا منع مما أدار وأعاد في الكمال الجمعية وإشهار الكمالات النوعية في كل الأعيان وتمام الأكوان ﴿ مِٱلْقِسَطِ ﴾ [يُونس: 54] والعدل الحقيقي الذي يظهر في زمان المهدي الموعود وأوان المظهر الموعود المعهود.

(ألا إن سلّه ما في السّمَوَتِ والأدوار النورية الجمالية الوجودية، أو الأدوار العظمى والكبرى، والجمعية وجمعية الجمعية (وَالْأَرْضِ) هي ما يقابلها (ألا إنّ وَعَدَ اللّهِ لإظهار الكمال الجمعي وإشهار النوع الكمالي في كل عين، وتمام الأكوان عند شيوع فردارية سلطنة الدورة والخلافة العظمى النورية، وكورة الإمامة الكبرى الجمعية في نهاية الأدوار، وغاية الأكوار الجمعية (ولككنّ أَحَنَهُمُ لا يَعْلَمُونَ [يُونس: 55] أن كمال جمعية غيوبهم وعمية كليّة شهادتهم بمعيّة عيوبهم: "أوليائي تحت قبائي لا يعرفهم غيري"، وذلك لأن الأعيان المقاربة لكون عيوبهم والجامع والجامع الكوني الرابع تابعة له في الجامعية، وإن لم يكن لهم شعور بحالهم وبجمعية مآلهم ومعية مقالهم كالقوى النفسانيّة والبدنية الروحانية البالغة للجمعية القلبية، فإنهم في أنفسهم لكونهم تابعين للقلب، تابعين للغيب، جامعين بهم، لا إدراك لهم بجامعيتهم به، وهو في خصوصية المظهر الموعود وكمال معية بهم الموعود.

(هُو يُعِيهُ بالحياة الطيبة المعيَّة والكلية إلى جذبة الجمعية (وَيُعِيثُ ويزيل ويفوت عن خصوصية الاقتضاءات النورية والارتضاءات الظليّة الإفرادية (وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ) [يُونس: 56] من كل فجِّ عميق، من أعيان الأدوار وأكوان الأكوار.

(قَدْ جَآءَتُكُم مَوْعِظَةٌ) أي جمعية كلية وحقيقة جمعية إلْهية (مِن رَبِّكُم وَشِفَآءٌ لِمَا فِي الشَّدُورِ) أي جمعية إفرادية (وَهُدَى) وجمعية (وَرَحْمَةٌ) أي جمعية كلية جمالية وجلالية وجمالية (لِلْمُؤْمِنِينَ) [يُونس: 57] أي الأعيان (اللَّذِينَ ءَامَنُوا) ومالوا من الإفرادية إلى الكمالات النوعية والحالات الغيبية، وجمعية الجمعية.

﴿ قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ ﴾ بفضل لما أجمله، فالأول عبارة عن الجمعية

الإفرادية. والثاني عن الجمعية الجمعية. والثالث عن الجمعية الكليَّة (فَلِكُ) الفضل الذي فيه إشارة إلى عدّة مدة ظهور أنوار شمس الرحمة اللامتناهية العامَّة كما أنا أشير إليه إن شاء الله تعالى (فَلَيْفُرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَا يَجْمَعُونَ) [يُونس: 58] لله الآمر من قبل ومن بعد، ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله، ينصر الله مَن يشاء من عباده من أتباع المظهر الموعود، والمظفر المعهود.

(قُلْ أَرَءَيْتُمُ ) في الأدوار الجمعية الإفرادية (مَّا أَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِزْقِ فَجَعَلْتُهُ مِّنَا أَنْدَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رِزْقِ فَجَعَلْتُهُ مِّزَامًا وَحَلَلًا ﴾ جمالًا وجلالًا لأقل في الأدوار الجمعية الكليَّة الجمالية الجلالية (ءَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمُّ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتُونَ ﴾ [يُونس: 59].

﴿ وَمَا ظُنُّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ يَوْمَ الْقِينَمَةِ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضَلٍ ﴾ [يُونس: 60] إشارة إلى زمان ظهور صاحب الزمان المحدود والمظهر الموعود وأثناء استيلاء الحكم الموعود المعهود:

أما بداية ظهور آثار أنوار شمس سلطنته فهو يوم الخروج وقد أشار إليه آدم الأولياء علي المرتضى كرَّم الله وجهه بقوله: «الصيحة بالحق يوم الخروج تكتم عنه خلق السماوات والأرض».

﴿ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ أَكَثَرَهُمْ لَا يَشْكُرُونَ ﴾، وفي قـولـه: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْكَا فِى ٱلزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ ٱلذِّكْرِ أَنَ ٱلْأَرْضَ يَرِثُهَا عِبَادِى ٱلصَّدَلِحُونَ ﴾ [الأنبيّاء: 105] إيماء إلى عامة:

#### الذكاديه

وقد خاطب النبي عليه السلام هاهنا في أربع مواضع متوالية إشارة إلى عدة أدواره الصريحة وأكواره الضمنية وأطوار جمعيته الكليَّة والإفرادية، والمجموع (12) ومجال تفاصيل أحكام هذه الأدوار المربعة (908) تلك عشرة كاملة (68) نورية وظليّة وجمالية وجلالية وهي تدبيرات الأسماء الإلهيَّة السبعية الذاتيَّة في الأدوار الأربعة والأكوار المربعة وصورة جمعيتهما، وقد وقع في الكتاب الكريم بسورة (حم) في سبعة مواضِع (حم 88) أما الثلاثة الأولى فبالأمر، والرابع بالخبر.

#### تفسير

﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتْلُواْ مِنْهُ مِن قُرْءَانِ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهً وَمَا يَعْرُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّمْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهً وَمَا يَعْرُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّنْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْبٍ شَهِينٍ ﴿ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا السَّمَآءِ وَلَا أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْبٍ شَهِينٍ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ مَا لَكُنَّ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِنْبٍ مُهِينٍ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ مَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُل

(وَمَا نَكُونُ) يَا محمد (فِي شَأْنِ) يريد من أعمال البر (وَمَا نَتُلُواْ مِنَهُ مِن قُرْءَانِ) يريد المؤمنين معه (وَلَا تَعْمَلُونَ مِن عَمَلٍ إِلَّا كُنَا عَلَيْكُو شُهُودًا) يريد عونًا منه ليرشدهم ويوفِّقهم (إِذْ تُويضُونَ فِيهُ وَمَا يَعْرُبُ عَن رَيِّكَ) يريد ما يغيب من عمل (مِن مِنْقَالِ ذَرَّةِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَر مِن ذَلِكَ) يريد من مثاقيل عمل (مِن مِنْقَالِ ذَرَّةِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَا أَصْغَر مِن ذَلِكَ) يريد من مثاقيل الذرات، فأخبر بدقة عمله وعظمته (وَلَا أَكْبَرَ إِلَا فِي كِنَبٍ مُبِينٍ) [يُونس: 16] يريد المحفوظ.

#### ﴿ أَلَا إِنَ أُولِيآهُ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿ ﴾

﴿ أَلَا إِنَ أُولِيآ اللَّهِ لَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعَنَوُونَ ﴾ [بُونس: 62] يريد في المواقف العظام وفي الأهوال الجسام، وحين يقسم النور عند الجواز على الصراط، وعند التناظر إلى ما يحاسبون، وحين تطاير الكتب لا خوف على أولياء الله ولا هم يحزنون.

### ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴾

﴿ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ﴾ [يُونس: 63] يريد الذين صدّقوا نبيي وخافوا مقامهم بين يديّ.

### ﴿ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَفِ ٱلْأَخِرَةَ لَا نَبْدِيلَ لِكَامِنَتِ ٱللَّهِ اللَّهُ الللْحُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولَا الللْمُولَى الللْمُولِمُ اللللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَا الللْمُولَى الللْمُولَا الللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَى الللْمُولَا اللللْمُولَى الللْمُولَى اللللْمُولَى الللَّهُ اللَّهُ الللْمُولَا اللللْمُولَى الللْمُولِ

(لَهُمُ ٱلْشُرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا) يريد عند الموت تأتيهم ملائكة الرحمة بالبشرى من الله، وتأتي أعداء الله بالغلظة والفظاظة (وَفِي ٱلْآخِرَةِ) [يونس: 64] يريد عند خروج نفس المؤمن يفرحون بها إلى الله شرف بها كما شرف الأولياء ومن يبشّر برضوان الله كما قال في سورة النحل: ﴿ٱلَّذِينَ تَوَفَّنُهُمُ ٱلْمَلَيْكَةُ ظَالِمِيٓ أَنفُسِهِمٌ فَٱلْقُوا

اَلسَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوَمَّ بَكَى إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: 28]، وقال الله في سورة الواقعة: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ اللَّهُ فَرَيْنَ ﴿ فَأَنْ وَبَحَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ [الواقعة: الآيتان 88 - 88]، ﴿ لَا نَبْدِيلَ لِكَلِمَتِ اللهِ ﴾ [يُونس: 64] يريد لا خلف لمواعيد الله ﴿ ذَلِكَ هُو اَلْعَظِيمُ ﴾ [التوبَة: 72].

### ﴿ وَلَا يَحْذُنكَ قَوْلُهُمْ ۚ إِنَّ ٱلْمِـزَةَ لِلَهِ جَمِيعًا هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللهِ اللهِ عَرْنكَ قَوْلُهُمْ ۚ إِنَّ ٱلْمِـزَةَ لِلَهِ جَمِيعًا هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

يريد السبق والنجاة إلى رحمة الله .

# ﴿ أَلَاۤ إِنَ لِلَّهِ مَن فِ ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِ ٱلْأَرْضِ وَمَا يَشَبِعُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِنْ هُمْ يَدْعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِنْ هُمْ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُرَكَآءً إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَ وَإِنْ هُمْ إِلَا يَغْرُضُونَ إِلَّا يَغْرُضُونَ إِلَّا يَغْرُضُونَ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

﴿ أَلاَ إِنَ لِلَّهِ مَن فِي السَّمَنُوتِ وَمَن فِي اللَّهُ وَلا يحكم غيره ﴿ وَمَا يَشَبِعُ اللَّذِينَ يَدُعُونَ مِن وَالأَرض ولا يجازي يومئذ إلا الله ولا يحكم غيره ﴿ وَمَا يَشَبِعُ اللَّذِينَ يَدُعُونَ مِن دُونِ اللّهِ شُرَكَاةً ﴾ يريد لا إله غيره وحده لا شريك له، فالخلق عباده، وإنما هو الخالق ولا خالق غيره فالباقي مخلوقين ﴿ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظّنَ ﴾ يريد الشك ﴿ وَإِن هُمُ اللَّهُ عَمْمُونَ ﴾ [يونس: 66] يريد يقولون ما لا يكون وما لم يكن.

## ﴿ هُوَ ۚ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِنَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ۚ إِنَّ فِ ذَالِكَ مُنْكِمُ ٱلَّيْئَتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴿ اللَّهَا ﴾ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

(هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْيَلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ فِي ذَلِكَ آلَيْنَ وَاللهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنِي جعلت الليل راحة لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ايُونس: 67] يريد يسمعون فيه فيتبعون، إني جعلت الليل راحة لكم لتسكنوا فيه مع أزواجكم وأولادكم، والنهار مبصرًا تطلبون منه رزق ربكم، ولتعلموا مع هذا عدد السنين والحساب كما قال تعالى في سورة الروم: (وَمِنْ عَلَيْنَهِ أَنْ فَلُو يَمْ أَزْوَجًا اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَجًا [الآية: 21] يريد النساء (لِتَسْكُنُواْ إِلْيَهَا اللهُ عَنْ فَلُو وَرَحْمَةً اللهُ يَلِيكُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى هذا على هذا عرد غيره جلَّ جلاله وتقدّست أسماؤه ولا إله غيره.

# ﴿ قَالُواْ اَتَّخَكَ اللَّهُ وَلَكَا السَّبَحَنَةُ اللهُ الْغَنِيُّ لَهُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِي اَللَّهِ مَا لَا وَمَا فِي اَللَّهِ مَا لَا تَعْلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللَّهِ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ اللَّهُ ﴾

(قَالُوا) يا محمد (اتَّخَذَ الله ولداً اليونس: 68] يريد زعم المشركون أن الملائكة بنات الله، قالت الملائكة (سُبَكنَةً الله وتنزيهًا عمَّا قالوا (هُوَ الملائكة بنات الله وتنزيهًا عمَّا قالوا (هُوَ الْغَنِيُّ وَأَن يكون له زوجة وولد أو ضِد أو ند أو شريكًا لا إله غيره (لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وكل ما فيها له فاتقون السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّرْضِ وكل ما فيها له فاتقون مطيعون مقرُّون بالربوبية والوحدانية (إنْ عِندَكُم مِّن سُلطن بِهَندَأ ) يريد من حجة بهذا (أَنَقُولُون عَلَى الله ما لا تَعْلَمُون ) [يونس: 68].

#### ﴿ قُلُ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ قُلُ ﴾ يا محمد ﴿ إِنَ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ ﴾ يريد يقولون الباطل على الله ﴿ لَا يُفْلِحُونَ ﴾ [يُونس: 69] يريد لا يستبعدون في الدنيا.

#### 

﴿ مَتَنَعُ فِي الدُّنِي ) يريد متاع الدنيا قليل ومقامهم فيها يسير ﴿ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ﴾ يريد مصيرهم لا يستبعدون في الدنيا ﴿ ثُمَّ نُدِيقُهُمُ الْعَذَابَ الشَّدِيدَ ﴾ يريد الغليظ الذي لا ينقطع ﴿ بِمَا كَانُوا يَكُفُرُونَ ﴾ [يونس: 70] يريد بنعم الله، ويجحدون بربوبيته وجبروته وملكه وبهائه وسلطانه.

(وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا نَتَلُواْ مِنَهُ مِن قُرْءَانِ ) أقول: (ما) نافية، والخطاب للرسول، والشأن أصله بالهمزة بمعنى القصد من شأنت شأنه إذا قصدت قصده. والضمير في (منه) للشأن أو لله أو للرّسول لأن تلاوة القرآن العظيم معظم شأن رسول الله. والإضمار قيل الذكر لتفخيمه أو للتنزيل كأنه قيل: وما تتلو من التنزيل من قرآن لأن كل جزء منه قرآن، فيكون مفعول (تَنْلُوا) أي ما (نَتْلُوا مِنْهُ مِن قُرْءَانِ ) أي من بعض قرآن، وما مزيدة لتأكيد معنى النفي (وَلا تَعْمَلُونَ ) أي ما تعملون أنتم جميعًا (مِنْ عَمَلِ ) أي عمل كان إلا (كُنَا عَلَيْمُ شُهُودًا ) جمع تعملون أنتم جميعًا (مِنْ عَمَلِ ) أي عمل كان إلا (كُنَا عَلَيْمُ شُهُودًا ) جمع

شاهد، العدول جمع عادل، تعميم الخطاب بعد تخصيصه بمن هو رأسهم ومقدمهم ورأسهم إشعار بأن خطابه يتضمن خطاب المؤمنين جميعًا.

(إِذْ تُغِيضُونَ فِيدُ) ويخوضون من أفاض في الأمر إذا اندفع وشرع، فيدخل فيه. وقيل: يكثرون من فاض الماء إذا كثر، أي حتَّى سال من جوانبه، والكثرة تستلزم الاندفاع (وَمَا يَعْرُبُ) ويبعد ويغيب (عَن رَّيِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ) أي مقدار ذرّة ومثلها في النقل وهي كناية عن غاية الصغر أو هي أقل من النملة الصغيرة الحمراء في النقل وهي كناية عن غاية الصغر أو هي الوجود والإمكان يعني في الزمان وفي الغرمان ولا ألمَّرَن وَلا في السَّمَا إِلَيُونس: 61 أي في الوجود والإمكان يعني في الزمان والمكان، فإن العامَّة لا يفهمون مكانًا وحيزًا ومسكنًا غيرهما (ولا أصغر مِن ذَلِك ولا أكبر) قرئ بالنصب والرفع، أما النصب فللعطف على نفي الجنس والرفع على الابتداء ليكون مستأنفًا، وفي العطف على محل من مثقال أو على لفظ (مِثْقَالَ ذَرَّةً ) فتحًا على موضع الجر لامتناع الصرف وإشكال لأن قولك: لا يعزب عنه شيء (إلا في كِنَبٍ مُينٍ) [يُونس: 61] أي اللوح المحفوظ مشكّل ومنقط.

النبوة إلا المبشرات، قالوا: وما المبشرات؟ قال: الرؤيا الصالحة». قيل: البشرى في الدنيا هي الثناء الحسن وفي الآخرة الجنة. قيل: هي التي يحمدُ الناس عليها، أو هي نزول الملائكة من الله بالبشارة عند الموت. قال الله تبارك وتعالى: ﴿تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَالَةِكَ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْرَنُوا وَأَشِرُوا بِالْجَنَّةِ ﴾ [فصلت: 30].

عن ابن عباس رضي الله عنه: البشرى في الدنيا. يريد عند الموت تأتيهم الملائكة بالبشارة وفي الآخرة عند خروج نفس المؤمن يعرج إلى الله ويبشَّر برضوان الله. قال الحسن: هي ما بشّر الله المؤمنين في كتابه من نعمته وكريم ثوابه (وَبَيْتِرِ الله عنه عَلَمْ الله المؤمنين في الدنيا بالكتاب والرسول أنهم أولياء الله، وبشّرهم في القبور في كتب أعمالهم (لا بَبْدِيلَ لِكَلِمْتِ اللهُ)، ولا تغيّر لقوله، ولا خلف لوعده (ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْرُ ٱلْفَظِيمُ ) [يُونس: 64].

(وَلَا يَحَزُنكَ قَوْلُهُمُ ) قول المشركين وتكذيبهم وتهديدهم وتشاورهم في إهلاك وإبطال أمرك وتزهيق دينك وسائر ما يتكلمون به في شأنك (إِنَّ ٱلْمِـزَةَ) والغلبة والقدرة والقهر والعظمة استئناف وتعليل أي لا تعبأ بهم ولا تلتفت إليهم وإلى ما قالوا ودبروا في حقك لأن الغلبة والقهر في ملكه جميعًا لا يملك أحدهم شيئًا لا هم ولا غيرهم فهو يغلبك عليهم وينصرك على من قصدك (كتَبَ ٱللهُ لأَغْلِبَ أَنَا وَرُسُلِنً وَالمجادلة: 21] (إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالدِّبَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوةِ الدُّنيَا) العافر: 51]، (وَهُو السَّمِيعُ) بمقالاتهم ومشاوراتهم في حقك (العليمُ) [يُونس: 55] بتدبيراتهم لقصدك وتزهيق أمر دينك.

(ألا إن ليّهِ مَن فِ السَّمَوْتِ) من الملائكة وغيرهم من العقلاء، وإن أمكن من الأرواح المقدّسة والنفوس المدبرة (وَمَن فِي الْأَرْضِ) من الثقلين وغيرهم من المتمكنين فيما بين الخافقين وما اشتمل عليه من الملوين ولما كان أشرف المخلوقات عبيد الله تعالى. فما ظنّك بأحسنهم (وَمَا يَشَيعُ اللّهِي يَدَعُون مِن دُونِ الله شركاء نصب يدعون ومفعول يتبعون دُونِ الله شركاء أي وما يتبع الذين يدعون من دون الله شركاء يعني وأي شيء يدعوهم من الملائكة والنبيين مع أنهم يبتغون الله ويطلبونه، فما لكم لا تؤمنون تفعلون ما يفعل إلهكم، ويجوز أن تكون موصولة معطوفة على من كان قبله، والله ما يتبعه الذين يدعون من دون الله شركاء أي ما يتبع الذين يدعون شركاء أي ما يتبع الذين يدعون شركاء

على الحقيقة وإن كانوا يسمونها شركاء تقديرًا، فإذن ﴿إِن يَنَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ ﴾ أي وما يتبعونه يقينًا بل ظنًّا ﴿وَإِنَّ هُمُّ إِلَّا يَخُرُصُونَ ﴾ [يُونس: 66] ويحزرون ويقدرون أن يكون شركاء تقديرًا باطلًا.

﴿هُوَ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الَّيْتَلَ ﴾ وصيّره لكم ﴿لِتَسَكُنُواْ فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ يبصرون فيها مطالب أرزاقهم ومكاسب أوراقهم ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ المجعول والأمر المفعول ﴿ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾ [يُونس: 67] آيات الله وبيّنات كتاب الله ومقالات خطابه.

(قَالُواْ اَتَّحَدُ اللهُ وَلَدًا ﴾ بناتًا، وقالوا: الملائكة بنات الله (سُبَحَنَةً ﴾ عن الولد وأخذ البنات والبنين (لهُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ إِنْ عِندَكُم ﴾ أي ما عندكم من سلطان وحجة بهذا القول المفترى (أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعَلَمُونَ ﴾ ولا تدركون ما تقولون لأن كل شيء ينسب إلى شيء آخر بلا دليل وسلطان وحجة وبرهان وقائد سبيل بهذا المفترى (أَتَقُولُونَ عَلَى اللهِ مَا لاَ تَعَلَمُونَ ﴾ [يُونس: 68] ولا تدركون ما تقولون، هو جهالة صرف وبطالة محض وضلالة طلق دحض لا اعتبار ولا اعتداد عليه ولا اعتماد لديه، ولا إقبال لأحد من العقلاء لأهل الله إليه. وإن العقائد لا بدّ أن يكون لها من سند قاطع ورد مقتضى ساطع يوجبه ويقتضيه.

﴿ قُلُ إِنَ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ لَا يُفْلِحُونَ ﴾ [يُونس: 69] في الآخرة، ولا ينتفعون فيها بشيء في الآخرة، وإنما المنفعة إنما هي ﴿ مَتَعُ فِي الدُّنِكَ ﴾ وهو فان في الأولى والآخرة ويستتبع الشقاوة السرمدية والخسارة الأبدية ﴿ ثُمَّ نُذِيقُهُمُ الْعَمَا كَانُوا الْمَحمدية والأياد العتيدة ﴿ بِمَا كَانُوا بِكَفُرُونَ ﴾ بسبب كفرهم واستصحاب سرّهم وضرّهم.

#### إشارة وتأويل

﴿ وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ ﴾ إلخ، أي في الأدوار الثلاثة الجمالية والجلالية والمركب منهما، والمرتب بجمعيتهما، ولذا جاء جمع ما دلّ على جمعيتهما فاعلًا وقابلًا وقائلًا بهما ﴿ إِلّا كُنّا عَلَيْكُمُ ﴾ في جميع الأدوار الصريحة والأكوار الضمنية البسيطة والمركب منهما ﴿ إِذْ تُفِيضُونَ فِيدً ﴾ في الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية في تمام النشآت وكمال الشؤونات وتبليغ الأعيان والأكوان بما فيهما

من الكمالات والأحوال والعلوم والمعارف والإدراكات وصور العبادات وقدر الطاعات وغرر الخيرات والحسنات والكمالات مع استكمالها بالخلافة العظمى والإمامة الكبرى في الزمان الموعود وصاحب الهداية المعهود.

وَمَا يَعْزُبُ عَن رَبِّكَ في هذه الأدوار المذكورة والأنوار المزبورة (مِن يَشْقَالِه ذَرّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ [يُونس: 61] أي القابليات التي أفادها الذات يقتضيه الأقدس الجلالي إذا كانت الفردارية للجلال أو الجمال إذا كانت الفردارية للجلال (وَلَا في السّكَاة ) أي أحادية المرتبة الفاعلية من التدبيرات الإلهيّة والربانيّة والتقديرات الكونية والتأثيرات الكليّة والجزئية (ولا أَصَغرَ مِن ذَلِكَ) في الاقتضاء الضمني الجمالي أو الجلالي (ولا أكبر) في الاقتضاء التصريحي في الأدوار النورية الجمالية أو الظليّة الجلالية الإفرادية ، أو الجمعية (إلّا في كِنْبُ مُبينِ ايُونس: 61 أي في اللوح المحفوظ النوري الوجودي أو الظليّ العدمي الإفرادي أو الجمعي، فإن في كل دورة قلمًا ولوحًا محفوظًا وعرشًا وكرسيًّا وأفلاكًا وكوكبًا ونجومًا وأملاكًا ودنيا وآخرة وغير ذلك مما يترتب على الدورة من الأعيان المرتبة عليها وألا إن أولِياتَ الله أي الأعيان الكاملة الدائرة في الدورات العظمى والكبرى والوسطى والصغرى صريحة أو ضمنية ، وكذا في الأكوار الظليّة إفرادية أو جمعية صريحة أو ضمنية ، وكذا في الأكوار الظليّة إفرادية أو جمعية على الدائر وعليهم سرّ الله المقبل والدائر كما قال الله على : «أوليائي تحت قبائي لا يعرفهم سوائي».

ولهم حالات وأحوال ومقامات متغايرة وتصرفات وتعريفات ونشآت وشؤونات وظهورات وبروزات وبرزات وغير ذلك متفاوتة لقلة وكثرة ودوامًا وقترة وصفاء وكدرة ونورًا وظلامًا وظلمةً، فمنهم من في دار الأدوار والأكوار الأصلية والفرعية النورية الوجودية الإفرادية، والجمعية صريحًا وضمنًا كما أشار إليه عليه السلام: «يا علي كنت مع الأنبياء سرًّا، وضربت معي جهرًا» (1).

ولا تستكمل في تمام الأدوار والأكوار في كل المراتب بحيث لا تبقى حالة منتظرة، بل تحقق لجميع الأسماء والصفات، فحينئذ ينصرف في الكون كما يشاء أو حيث يشاء، وإليه أشار آدم الأولياء بقوله: «أنا الذي عندي مفاتيح الغيب لا

<sup>(1)</sup> أي من حيث كونه وليًّا وارثًا محمديًّا منطوٍ في الحقيقة المحمدية.

يعلمها بعد محمد غيري، أنا الحجر الذي تفجّر منه اثنا عشر عينًا، أنا البعوضة التي ضرب الله بها مثلًا، سلوني ما فوق العرش، سلوني ما تحت العرش، سلوني ما شئتم»(1)، وغير ذلك مما ورد في خطبة البيان فليطلب منه.

والمراد هاهنا هو الأول بدليل قوله تعالى: (اللّهِ المرتبة الجامعية والأكوار الإفرادية والجمعية (وَكَانُواْ يَتَقُوكَ) [يُونس: 63] في المرتبة الجامعية على التقيد بخصوص كل من الأدوار والأكوار (لا خَوْفُ عَلَيْهِمْ) في الأدوار النورية الوجودية (وَلا هُمْ يَحَرُنُونَ) [يُونس: 62] في الأكوار الظليّة العدمية (لَهُمُ النورية الوجودية (وَلا هُمْ يَحَرَنُونَ) [يُونس: 62] في الأكوار الظليّة العدمية (لَهُمُ اللهُورَيُّ أي الجمعية العظمى النورية والظليّة (في المُحَيَوْةِ اللهُيْلَا في مقتضى الأدوار الجمالية الوجودية في الآخرة في مرتضى الأكوار الظليّة الجلالية العدمية (لا بَبُدِيلَ لِكَمِمْتِ اللهِ ايُونس: 64] وأسمائه وصفاته الذاتيّة الأفعالية في الرتبة الجمعية، أو بديل اقتضاء أسماء الله وصفاته، إنما يتصور في الأدوار الإفرادية والأكوار الإفرادية بأن ينتقل من فرداريّة اسم إلى فرداريّة اسم آخر جمالًا وجلالًا وولاً أو ظلّا، فإن انتقل من الجلال إلى الجمال، ومن العدم إلى الوجود يطلق عليها اسم الموجود والظاهر والشاهد والمشهود، وإن كان بالعكس يطلق عليه عليها اسم الموجود والظاهر والشاهد والموت والعدم والفوت. ومن استكمل في عليها الم الموار وتحقق بتمام الأطوار ويقتضي الإهلال ومرتضى الأنوار، ودخل الأدوار والأكوار وتحقق بتمام الأطوار ويقتضي الإهلال ومرتضى الأنوار، ودخل في مدينة المرتبة الجامعية العظمى، فقد أمن من الموت ومن الحزن والخوف، وهو الفوت ومن دخله كان آمنًا.

قال النبي عليه السلام: «المؤمنون لا يموتون بل ينتقلون من دار إلى دار» ﴿ وَلَا تَخْسَبَنَّ اللَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُوْتًا بَلَ أَحْيَاةً عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ اللَّهِ فَرَحِينَ بِمَا ءَاتَنهُمُ اللَّهُ مِن فَضَّلِهِ، وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللَّذِينَ ﴾ [آل عِمرَان: الآيتان 169- 170] الآية . . . النح . وقال علي حكرَّم الله وجهه ـ: «أنا الذي إن أمت فلم أمت ، وإن قتلت فلم أقتل ، أنا حي لا أموت » .

﴿ ذَلِكَ ﴾ الجمع الكمالي والكمال الجمعي الذي يتساوى نسبة جميع الأسماء

<sup>(1)</sup> أي من حيث كونه وليًّا وارثًا محمديًّا يتكلم بلسان الجمع والحقيقة المحمدية المخلوق منها كل شيء.

﴿ أَلاَّ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ ﴾ أي الأدوار النورية الوجودية الجمالية ﴿ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يُونس: 66] أي العدمي الظلى الجلالي، وإنما قدَّم الأرض هنالك وأخرها هنا إشارة إلى أن الأرض الاستعدادية التي هي ظل الجلال الذي هو غيب النور والجمال وباطنه وسر الجلال التجلِّي الذات وحبيبه لكونها أنسب وأقرب من مقدم على السماوات السبع التي هي مظاهر الأسماء السبعة الذاتيَّة التي وقعت في المرتبة الثابتة من الذات التي هي مواطن التجليَّات الأسمائيَّة المقتضية للأعيان الثابتة والماهيات الكونية والحقائق الإلهيَّة والحروف العاليات والكمالات الإلهيَّة. وأما الأرض المذكورة فهي برزخ بين الذات البحت ومطلق الوجود، ومن الأسماء والصفات الذاتيَّة، ولذا أضاف الحق تلك الأرض إلى نفسها حيث قال: «لا يسعني أرضى ولا سمائي ولكن يسعني قلب عبدي المؤمن». وساكنوا هذه الأرض هي الشؤونات الذاتيَّة والوجودات الذاتيَّة التي أَضيفت إلى الذات في قوله: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَامُّ لَهُ ٱلْخُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [القَصَص: 88]. وسماوات هذه المرتبة البرزخية هي عيوب هذه الأسماء ومواطنها، وأعيان هذه المرتبة الدائرة المقبلة، الدائرة هي الوجوه المزبورة التي لا يعلم كمياتها وقدرها وعظمتها وجلالة شأنها إلا الله والراسخون في العلم، المتحقِّقون بالله، الباقون بالله، الساقون لأهل الله، الدَّاقون رقبة عدو الله، الذي هو بين جنبي الكمال والجلال.

وكذا لا يعلم مدة دورة حركات سماوات المرتبة المذكورة إلا الفانون في الباقون ببقاء الله العارفون بالله في ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا الباقون ببقه العارفون بالله في ﴿ وَأَنَّ هَذَا الوجه الذاتي بفائق الفوز الشُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: 153] ففي هذا الوجه الذاتي بفائق الفوز والظلال والجمال والجلال والوجود والعدم، والجذوب والعدم شيئان له له شيء واحد لا شيئان، آيتان متغايرتان ومقدار اليوم الواحد من سنتي هذه الدورة ثلاثمائة وستون ألف دورة من أدوار المرتبة الأدنى، وهي أربعة: نورية وجودية صريحة، وأربعة: ظلية ضمنية، وهي الدورة النورية والكبرى والوسطى والأدنى، وقد مرّ الكلام في تفصيل هذا المقام، والثاني ظاهر واضح.

واعلم أن أهم المهمات في أوقات السالك أن يصرف في هذا الطور من المشاهدات والمشهودات والمعارف والعلوم والاصطلاحات.

#### تفسير

﴿ ﴿ وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحِ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ - يَنَقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكُمْ مَقَامِى وَتَذَكِيرِى بِعَايَنتِ ٱللّهِ فَعَلَى ٱللّهِ تَوَكَّلْتُ فَأَجْمِعُواْ أَمْرَكُمْ وَشُرَكَا ءَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُنُ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ ٱقْضُواْ إِلَى وَلَا نُنظِرُونِ (إِنَّ ﴾ ينكن أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَّةً ثُمَّ ٱقْضُواْ إِلَى وَلَا نُنظِرُونِ (إِنَّ ﴾

﴿ وَٱتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوجٍ ﴾ يريد على قومك خبر نوح ﴿ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ، يَقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُمْ مَقَامِى وَخبرِي فيكم ﴿ يِثَايَتِ ﴾ يريد مواعظي إياكم ﴿ اللهِ فَعَلَى ﴾ يريد بعظمة الله وتخويفي إياكم عقوبته ونقمته ﴿ اللهِ مَوَ الله ﴿ اللهِ عَلَيْكُمْ وَشُرَكَا مَنَكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَشُرَكَا مَنَكُمُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَشُرَكَا مَنَكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَشُرَكَا مَنَكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَشُرَكَا مَنَكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَسُرَكَا مَنَكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَسُرَكَا مَنَكُمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

## ﴿ فَإِن تَوَلَيْتُمْ فَمَا سَأَلَتُكُمْ مِّنَ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مَا لَيْكُمْ مِنَ أَجْرِي إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِن الْمُسْلِمِينَ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ الللهُ الله

﴿ فَإِن قَلَيْتُمُ ﴾ يريد عن الإسلام وعن عبادة الله وحده لا شريك له ﴿ فَمَا سَأَلْتُكُم مِنَ أَجْرِي مِن مال تعطونه ﴿ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللَّهِ ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِن الْمُسْلِمِينَ ﴾ [يُونس: 72].

### ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَهُ وَمَن مَعَهُ, فِي ٱلْفُلُكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتْبِفَ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ وَكَذَّبُوهُ فَنَجَّيْنَهُ وَمَن مَعَهُ, فِي ٱلْفُلُكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتْبِفَ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ وَأَنْ

﴿ فَكَذَبُوهُ فَنَجَيْنَهُ وَمَن مَعَهُم فِي ٱلْفُلُكِ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتَهِفَ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنِنَا ﴾ يعريد الذين كفروا بآياتنا ﴿ فَأَنظُرْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُنْذَرِينَ ﴾ [يُونس: 73] يعريد المكذّبين، كما قال تعالى في سورة الصافات: ﴿ وَجَعَلْنَا ذُرِيّتَهُمُ هُمُ ٱلْبَاقِينَ ﴾ [الصّافات: 77] يريد أن الناس كلّهم من ذريته ﴿ وَتَرَكّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ [الصّافات: 78] يريد الثناء الحسن.

### ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِ ـ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمْ فَكَآءُوهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ لِيَكُا ﴾ بِمَا كَذَبُواْ بِهِ ـ مِن قَبَلُ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلْمُعْتَدِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

(ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِ رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِمَ ﴾ يريد هودًا وصالحًا وإبراهيم ولوطًا وشعيبًا ﴿ فَإَا مُوهُم بِاللَّهِ يَريد بان لهم أنهم رسل ربّ العالمين، أمروهم بطاعة الله وتوحيده، ونهوهم عن معاصي الله والشرك به ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا بِهِ مِن مَعَاصِي الله والشرك به ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا بِمَا كَذَبُوا بِهِ مِن مَعَاصِي الله والشرك به ﴿ فَمَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا بِمَا كَذَبُولُ مِن وَعَلَى وَقَد علموا أَن الله أغرق قوم نوح أجمعين بتكذيبهم نوحًا وشركهم بالله ﴿ كَذَلِكَ نَطْبَعُ عَلَى قُلُوبِ ٱلمُعْتَدِينَ ﴾ [يُونس: 74] يريد أن الله طبع على قلوبهم فأعماها وأصمها فلا يبصرون سبيل الهدى، ولا يسمعون ما ينجيهم من عذاب الله ويقرِّبهم إلى طاعة الله .

### ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَـٰرُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَاِيْهِ مِاكَانِيْنَا فَالْمُوا وَكَانُوا قَوْمًا تَجْدِمِينَ ﴿ إِنَّا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنَ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَرُونَ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلاَيْهِ. بِتَايَئِنَا﴾ يريد العصا واليد والجراد والقمل والضفادع والدم ﴿ فَاسْتَكْبَرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا مُجْرِمِينَ ﴾ [يونس: 75] يريد

استكبروا عن عبادة الله وادّعوا الربوبية من دون الله.

### ﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا قَالُوٓاْ إِنَّ هَٰذَا لَسِحْرٌ مُّبِينٌ ۞

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا ﴾ يريد الآيات لما جاء بها موسى ﴿ قَالُوٓا إِنَّ هَنَا لَسِحْرٌ مُهِينٌ ﴾ [يُونس: 76].

### ﴿ قَالَ مُوسَىٰ أَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَكُمُّ أَسِحْرُ هَلَا وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّنحِرُونَ ﴿ ﴾

﴿ قَالَ مُوسَىٰ ﴾ لقومه ﴿ أَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ لَمَا جَآءَ كُمُّ أَسِحَرُ هَلَا ﴾ يريد أن السحر لا يبلغ شيئًا مما جئت به ﴿ وَلَا يُقُلِحُ ٱلسَّاحِرُونَ ﴾ [يُونس: 77] يريد لا يعتد لأن هذا من الله الذي لا إله غيره.

# ﴿ قَالُوٓاْ أَجِئْتَنَا لِتَلْفِئْنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا وَتَكُونَ لَكُمَا ٱلْكِبْرِيَآهُ فِي اللَّهُ الْحَالَ الْحَالِيَةِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

﴿قَالُوٓاْ أَجِثْتَنَا لِتَلْفِئنَا﴾ يريد لتردّنا ﴿عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا وَتَكُوْنَ لَكُمَّا الْكِبْرِيَآةُ﴾ يريد المملك والعزّ ﴿فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا نَحَنُ لَكُمًّا بِمُؤْمِنِينَ﴾ [يُونس: 78] يريد بمصدِّقين.

### ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱثْنُونِي بِكُلِّ سَنجٍ عَلِيمٍ ﴿ ﴾

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱتْتُونِي بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمٍ ﴾ [يُونس: 79] يريد بالسّحر.

### ﴿ فَلَمَّا جَآهَ ٱلسَّحَرَةُ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰ ٱلْقُوا مَاۤ أَنتُم مُّلْقُوك ﴿ ١

﴿ فَلَمَّا جَآءَ اَلسَّحَرَةُ قَالَ لَهُم مُوسَى آلَقُوا مَا أَنتُم مُلقُوك ﴾ [يُونس: 80] يريد أنهم كانوا سبعين ألف رجل مع كل رجل جايزي وحبل من حبال السفن الكبار، فألقوها فإذا يخيّل إلى مَن رآها أنها حيّات وثعابين.

# ﴿ فَلَمَّا ۚ أَلْقَوْاْ قَالَ مُوسَىٰ مَا حِثْتُم بِهِ ٱلسِّحْرُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبْطِلُهُۥ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا

﴿ فَلَمَّا ۚ اَلْقُوا قَالَ مُوسَىٰ مَا جِعْتُم بِهِ ٱلسِّحْرُ إِنَّ ٱللَّهَ سَيُبْطِلُهُۥ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُصَلِحُ عَمَلَ ٱلمُفْسِدِينَ ﴾ [يُونس: 81] يريد السّحر الذي جاء به فرعون وما ادّعاه من الربوبية.

#### ﴿ وَيُحِقُّ اللَّهُ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ . وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُجْرِمُونَ ۞

﴿ وَيُحِقُّ اللَّهُ اَلْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ وَلَوَ كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ ﴾ [يُونس: 82] يريد حيث ألقى موسى عصاه تلقف كل مكذّب وكلّ سحر جاء به فرعون وأحقّ الله الحق، مثل قوله تعالى في ظه: ﴿ وَٱلْقِ مَا فِي يَمِينِكَ نَلْقَفْ مَا صَنَعُوّاً كَيْدُ سَحِرٍ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَقَفَ مَا صَنَعُوّاً كَيْدُ سَحِرٍ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَقَفَ مَا صَنَعُوّاً كَيْدُ سَحِرٍ وَلَا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثُ أَقَفَ مَا صَنَعُواً لَيُونس: 71].

أقول: يا محمد احكي وأخبر أهل مكة واقرأ عليهم خبر نوح وحكايته وقصة قومه إذ قال نوح لقومه: (إن كَانَ) كبر وعظم (عَلَيْكُم مَقَامي) ومكثي وقيامي فيكم، إنما قال حيث بالغ في دعوتهم وتكليفهم على الإيمان (وَتَذَكِيرِي) وعظمي ودعوتي وقصدكم وتعرضكم إيّاي (فَأَجْعُواْ أَمْرَكُم واستحكموا آرائكم وعزائمكم وتثبّتوا عليه واطلبوا شركاءكم وأصنامكم وأوثانكم وإلهكم واستغيثوا بهم علي (ثُمَّ لا يكن أمْرُكُم وما قصدتموا به إيّاي (غُمَّة) وغمًّا وهمًّا وهمًّا وناسفًا وندامة (ثُمُّ أَقضُواً) واصنعوا واعملوا وتوجهوا (إلى بالسواء وأفضوا بما في نفوسكم من القتل والإخراج وإيصال المكروه حتَّى يفزعوا منه ولم يبق في نفوسكم من الغمّة والهم رولا يُنظرُونِ [يُونس: 71] أمرًا آخرًا، ولا تنظروا إلى أحد وتمهًلوا إلى ساعة.

(فَإِن تَوَلَّتُمُ ) وأعرضتم عن دعوتي وأمري وعظتي ونصحي (فَمَا سَأَلَتُكُمُ ) والا أطلب منكم على تبليغ الرسالة وإبلاغ أمر الدعوة عرضًا وعوضًا وغرضًا (مِّن أَجْرٍ ) ونفع (إِنْ أَجْرِي إِلَا عَلَى اللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِن المُسْلِمِينَ ) [يُونس: 72] المطيعين الأمر الله ، المنقادين لحكمه .

(فَكَذَّبُوهُ) وخالفوا أمره وامتنعوا مما أمرهم (فَنَجَيْنَهُ وَمَن مَعَهُ) من المؤمنين الصالحين من أهله وغيرهم وأهلكنا المخالفين المكذّبين (وَجَعَلْنَهُمُ المصرِّين وصيَّرناهم (خَلَتِهَ بُ جمع خليفة، وهو من يقوم مقام المخلف عنه، ومكّنا لهم مكانتهم (وَأَغَرَفَنَا ٱلَذِينَ كَذَبُوا بِعَاينِنَا ) فيه تقديم وتأخير إشعار بأن إغراقهم وإهلاكهم وإخلاف المؤمنين أمر محقق، وأن سبب الإغراق والإهلاك هو تكذيبهم ومخالفتهم لأمر الله (فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلمُنذَرِينَ ) [يُونس: 73] المكذّبين الذين صار تكذيبهم علّة لإنذارهم من العذاب.

(ثُمَّ بَعَثَنَ) وأرسلنا (مِنْ بَعَدِهِ وعهده (رُسُلًا إِلَى قَوْمِهِ مَ وَالاده وذرياته وأجناده، كلَّ من الرسل يدعو قومهم إلى الله ( فَاَ وُمُهُ بِالْبَيِّنَتِ ) والآيات الواضحات والآيات التي هي المعجزات (فَمَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا ) أي ما استقام لهم أي شيء حصل لهم وبعثهم على الإيمان وحتهم على الاطمئنان واتقان الإيقان أن يؤمنوا لشدة شكيمتهم وحدة تمكُّنهم في الكفر وخذلان الله بهم (بِمَا كَذَبُوا بِهِ مِن فَبَلُ ) بعثة الرسل أي بسبب نفوذهم وجهة تمرُّنهم على التكذيب وتمكنه وثباته في طبائعهم نسلًا بعد نسل وبطنًا بعد بطن (كذلك نَطْبَعُ ) ونختم على (عَلَى قُلُبِ في المُعْتَدِينَ ) [يُونس: 74] المتجاوزين الحدّ لخذلانهم وانهماكهم في الضلال واتباع المألوف، وانقطاعهم من الشرع والمعروف وذلك إلى زمان الخليل.

﴿ ثُمُّ بَعَثْنَا﴾ أي الرسل ﴿ مِنْ بَعْدِهِم ﴾ من بعد هؤلاء الرسل ﴿ مُوسَىٰ وَهَنُرُوكَ إِلَىٰ فِرْعُوْنَ وَمَلَإِنِهِ ء بِعَايَئِنِنَا ﴾ ووضوح دلالات آياتنا ﴿ فَاَسْتَكْبَرُوا ﴾ عن اتَّباعهم واستنكروا اتَّباعهم ﴿ وَكَانُواْ قَوْمًا نَجْرِمِينَ ﴾ [يُونس: 75] معتادين بالجرم على المعاصي وارتكاب الجرم، منقادين للإجرام وفساد الحكم.

﴿ فَلَمَّا جَآءَهُمُ ٱلْحَقُّ مِنْ عِندِنَا﴾ من الآيات الباهرة والبيِّنات الظاهرة الملجئة إلى قبول الحق ونزول الأمر المحقّق ﴿ قَالُوٓا إِنَّ هَلَاَ لَسِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ [يُونس: 76].

﴿ قَالَ مُوسَىٰ ﴾ لفرعون وأتباعه ﴿ أَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ ﴾ أي الأمر الثابت من الحق ﴿ لَمَّا جَاءَكُمُ ۗ أَسِحُرُ هَٰذًا ﴾ والحال والشأن أنه ﴿ لا يُقْلِحُ ٱلسَّاحِرُونَ ﴾ [يُونس: 77].

﴿ قَالُوٓا ﴾ يا موسى ﴿ أَجِئْتَنَا لِتَلْفِئْنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنَا ﴾ من عبادة الأوثان وإطاعة الأصنام ﴿ وَتَكُونَ لَكُمًا الْكِبْرِيَا ۗ ﴾ السلطنة والاستعلاء في الملك والمملوك وإجراء الأحكام على المخلوقات والخلائق المتمكن والملاك ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا نَعُنُ لَكُمًا بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يُونس: 78] مذعنين مطيعين لأمركم ومصدِّقين لقولكم.

﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ﴾ لقومه ﴿ آثَتُونِ ﴾ جيئوني ، في أمر لقومه ، أن ابحثوا ﴿ بِكُلِّ سَاحِرٍ عَلِيمِ ﴾ [يُونس: 79] ليسحروا بموسى وبمن معه ويعارضون بهم .

﴿ فَلَمَّا جَآهَ ٱلسَّحَرَةُ قَالَ لَهُم مُّوسَىٰٓ أَلْقُوا ﴾ واطرحوا ﴿ مَاۤ أَنتُمْ ﴾ أي أيّ شيء قدرتم به في دفعي ﴿ مُُلْقُونَ ﴾ [يُونس: 80].

#### تأويل وإشارة

(وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ) [يُونس: 71] يا محمد، على أهل الدورة الصغرى النورية الفرعية بناء نوح النّفسُ المطمئنة، وحكايته وخبره الذي جرى بينه وبين قومه في الدرّة الكبرى النورية الفرعية، أو في الأصلية، يعني واظهر يا حقيقة الحضرة الختمية والماهية المحمدية في طور النفس المطمئنة لأصحاب الدورة الصغرى النورية والفرعية بما تعيّنت وظهرت لخصوصية تعينُ نوح في الدورة الكبرى الأصلية والدورة الصغرى الأصلية لأعيانها وأكوانها النورية الجمالية إشارة إلى تنوع تعينناته وتطور نشأته في الأدوار النورية والأطوار الوجودية، وبمظاهر الأنبياء ومبارزة الأولياء والعلماء الرياضيين الربّانيين والحكماء الإلهيين، فإن نقاط وجودات الأنبياء والأولياء تفاصيل الظهورات والمظاهر الحقيقية المحمدية في الأدوار النورية الوجودية صريحًا وفي الأكوان الظليّة العدمية ضمنًا، إذا كانت في الأدوار النورية الحكم الإلهي صريحًا في الدورة النورية الوجودية، وكانت سلطنة الظل والعدم تابعة لسلطان النور والجمال. وأن الدورة الأخيرة من الأدوار مجمع لتمام الأحوال التي جرت في الأدوار الماضية والأكوار الناصية كما قال عليه السلام: «نحن الآخرون السابقون».

إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ وأعيان دورته التي اختصت أحكامها وإظهار أعلامها باسم من الأسماء الذاتيَّة، وهو ربّه إن كان كُبُرُ وامتد وكثر مقامي وقيامي فيكم وتذكيري ونصحي فإن أبيتم وامتنعتم من قبوله بناء على انتفاء شرطه واختفاء استعداده (فَعَلَى اللّهِ تَوَكَلْتُ وإليه رجعت في رجوعي إلى الكمال الجمعي والجمع النوعي (فَأَجْمِعُوا أَمْرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ ايُونس: 71] إشارة إلى أن الاجتماع المذكور أعني الجمع الكمالي والكمال النوعي مشروط باجتماع القوى الجسمانية والنفسانيَّة والمعاني القلبية الجنانية.

﴿ فَإِن قَلَتُتُم ﴾ إشارة إلى السقطة التي تقع في أثناء السير والسلوك ورجع القهقرى، وذلك لتقوى نفوسهم، ألا ترى أن الذابَّ والطفّار في طفرته ربما يتدبّر أو يستدبر ثم يذبّ ويطفر لأن يطفر طفرة، وكذا الحال في الماء الجاري إذا وصل في جريها إلى عقبة وهو مرتفع يرجع إلى خلفه، ثم يرتفع ﴿ فَمَا سَأَلْتُكُم مِّنَ

أَجْرٍ ﴾ على أعاديكم من الرجوع القهقرى إلى سمت الاستقامة وصوت السمت الأولى (إِنْ أَجْرِى إِلَا عَلَى اللهِ ﴿ وَأُمِرَتُ ﴾ في الأولى (إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللهِ ﴿ وَأُمِرَتُ ﴾ في الفطرة الأولى والنشأة العُليا في الجمعية العظمى والمعيَّة الكبرى ﴿ أَنْ أَكُونَ مِنَ اللهُ المُسْلِمِينَ ﴾ [يُونس: 72] في الأدوار كلها.

(فَكَذَّبُوهُ) في الدورة الأخرى من الأدوار، إشارة إلى أن أمر الوجود دوري، وطور الظهور كوري إن للأعيان في كل دورة نوع من الظهور وطور من التعيين والحصور إذ التجليَّات الإلهيَّة لا تتكرّر بحسب الشخص وإن تكرّر بحسب النوع (فَنَجَيْتَهُ) في الدورة الأخيرة بأن أوصلناه فيها إلى كماله اللاثق الجمعي وجمعية النوعي (وَمَن مَعَمُّةٍ) من الأعيان الحسيَّة والمبادئ النفسية (فِ الفَلْكِ) النفسي والملك الحسيَّ (وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتَهِكُ) أي صيَّرنا تلك الأعيان الكاملين في الإيمان الواصلين إلى بحر الكمال الجمعي ومحيط الجمع الكمالي (فَكَتَهِكُ في الأَرْضِ) وهو باقي ببقاء المستخلف بوجوده شاهد ومشهود بشهوده (وَأَغَرَفْنَا الَّذِينَ كَلَّبُولُ بِعَايَئِناً وشهود تجليّاتنا الذاتيّة والأسمائيّة والأفعالية والآثارية والصورة النوعية يتفرّع على أربعة، والهيئة الجمعية لأنهم ما وصلوا إلى مقام الكمال الجمعي والجمع الكمالي، وما بلغوا مبلغ الرجال الكاملين مقام الكمال الجمعي والجمع الكمالي، وما بلغوا مبلغ الرجال الكاملين المكملين، فهم لكونهم متردّدين في تلك النشأة وعقبات الشؤونات خائفون عن البحر، الإغراق والإهلاك والفوت، عائفون الهلاك والموت، فلا يكونون عين البحر، فانقت المناسبة بينهم وبين البحر فخافوا من البحر والإغراق والاستغراق فيه فانتفت المناسبة بينهم وبين البحر فخافوا من البحر والإغراق والاستغراق فيه فانتفت المناسبة بينهم وبين البحر فخافوا من البحر والإغراق والاستغراق فيه فانتفت المناسبة بينهم وبين البحر فخافوا من البحر والإغراق والاستغراق فيه

(ثُمُّ بَعَثْنَ) في الدورة الوسطى (مِنْ بَعْدِهِ رُسُلًا) [يُونس: 74] هم هود العقل، وصالح الروح، وخليل القلب، ولوط النفس. فإنك علمت أن كل دورة من الأدوار الأربعة النورية يتفرّع على أربعة أدوار أخرى النورية أصلية إفرادية، وكذا الأدوار الظليّة الأربعة الإفرادية، يتفرّع على أكوار أربعة ظليّة أصلية إفرادية. وكذا الأدوار الأربعة الجمعية بين الأكوار والأدوار يتفرّع على أدوار أربعة جمعية أصلية، فالمجموع (رع)، وإليه الإشارة بقوله: (حم) في سبع مواضع إيماء إلى هذه الأدوار المذكورة والأكوار المزبورة مستندة إلى الأسماء السبعة الذاتيَّة، أربعة منها بسيطة وهي: السميع والبصير وهي: العليم والحي والقدير والمريد، وثلاثة منها مركبة وهي: السميع والبصير

والمتكلِّم، ولوَّح إليه بقوله تعالى: ﴿حَمَّ ۞ عَسَقَ﴾ [الشّورى: الآيتان 1 - 2].

(ثُمُّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَرُونَ ﴾ لمن بعث بعده من بني إسرائيل وهم ثلاثة (إِلَى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ على مقتضى فرداريّة الظلّ والجلال الضمني الذي يقتضي خفاء اقتضاء الأطوار السبعة النورية وظهور الأحكام الظليّة الجلالية وكذا قال استكبروا (وَكَانُواْ قَوْمًا مُجْرِمِينَ ) [يُونس: 75] وكان كل من هذه الأطوار السبعة قال استكبروا إلى اسم من الأسماء السبعة الذاتيَّة التي هي مظاهرها في الأكوان هم الأنبياء السبعة المذكورة، والسابعة يحتمل أن يكون آياتنا وأن يكون الأنبياء المجموعة التي يكون الكلام إشارة إليهم. والباقي يظهر بالتأمُّل.

#### تفسير

﴿ فَمَاۤ ءَامَنَ لِمُوسَىٰٓ إِلَّا ذُرِّيَّةٌ مِن قَوْمِهِ عَلَى خَوْفٍ مِّن فِرْعَوْنَ وَمَلِإِنْهِمْ أَن يَفْئِنَهُمْ وَإِنَّهُ لَمِنَ ٱلْمُسْرِفِينَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ مُ الْمُسْرِفِينَ ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ اللّ

(فَمَا ءَامَنَ لِمُوسَى إِلَّا ذُرِيَةٌ مِن قَوْمِهِ، يريد من بني إسرائيل (عَلَى خَوْفِ مِن فِرْعَوْنَ وَمَكِلانِهِمْ أَن يَفْلِنَهُمْ أَن يَفْلِنَهُمْ أَن يَفْلِنَهُمْ أَن يَقْلِنَهُمْ أَن يَقلِنَهُمْ أَن يَقلِنَهُمْ أَن يَقلِم (وَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَعَالِ فِي ٱلْأَرْضِ يريد لمتطاول في أَرض مصر، وهو الوليد بن مرة بن مصعب بن عفر بن وهب، يريد الوليد بن نزوان العلقمي. ويقال لفرعون إبراهيم العلقمي. ويقال لفرعون يوسف الوليد بن نزوان العلقمي. ويقال لفرعون إبراهيم الذي أخذ سارة فرارًا (وَإِنَّهُ لَمِنَ ٱلمُسرفِينَ ) [يُونس: 83] يريد أنه لمن الفراعنة وأعيانهم وأفضلهم وأشدهم سلطانًا وهو ذو الأوتاد، وكان إذا عذّب إنسانًا أوتد له أوتادًا في الأرض وربطه بها وكان أمره أعظم من ذلك.

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنُّمُ ءَامَننُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَّكُلُواْ إِن كُنُّهُم مُّسْلِمِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوِم إِن كَنْمُ ءَامَنهُم بِاللّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنْمُ مُسْلِمِينَ ﴾ [يُـونـس: 84] يريد إن كنتم آمنتم بالله بقلوبكم وألسنتكم وجوارحكم ولا تعدلوا به شيئًا ، فقالوا: على الله توكلنا.

﴿ فَقَالُواْ عَلَى ٱللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجَعَلْنَا فِتْـنَةً لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ ﴾

﴿ فَقَالُواْ عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلْنَا رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتَّـنَةُ لِلْقَوْمِ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [يُـــونـــس: 85] أراد لا تسلِّط علينا فرعون وقومه فيعذِّبونا .

#### ﴿ وَغِينًا بِرَحْمَتِكَ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَغَجِنَا ﴾ يريد ﴿ بِرَحْمَتِكَ ﴾ لنا إذ هديتنا ﴿ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [يُونس: 86] يريد الجاحدين المشركين.

### ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتَا وَاجْعَلُواْ فَوَرَكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتَا وَاجْعَلُواْ فَيُرْتِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكُنَّ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ يَكُنَّ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ لَيْكُ ﴾

﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَن تَبَوَءَا ﴾ يريد أن اتخذا ﴿ لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا ﴾ يريد مساجد ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ ﴾ يريد لأوقاتها ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ ﴾ يريد لأوقاتها ﴿ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يونس: 87] يريد المصدّقين.

﴿ وَقَالَكَ مُوسَىٰ رَبِّنَاۤ إِنَّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاَّهُۥ زِينَةً وَأَمَوْلًا فِي ٱلْحَيَوَةِ اللّٰهُ رَبِّنَا الْطِيسَ عَلَىٰ أَمْوَلِهِمْ وَالشَّدُدْ عَلَىٰ اللّٰهِ اللّٰهِ مِنَّا الْطِيسَ عَلَىٰ أَمْوَلِهِمْ وَالشَّدُدْ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُواْ حَتَّىٰ يَرَوُا الْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الل

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَابَيْتَ فِرْعَوْتِ وَمَلاَهُ ﴾ يريد أشراف قومه ﴿ زِينَةً وَأَمَولًا فِي الْحَيْوَةِ الدُّنِيَا ﴾ وكان لهم من لدن فسطاط مصر إلى أرض الحبشة جبال فيها معادن الذهب والفضة وزبرجد وياقوت من عين الأحمر ويحاذى وجهند والفاريز وجميع الجواهر غير الأحمر ﴿ رَبَّنَا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِكُ ﴾ يريد عن دينك ويدعوا لقتال ﴿ رَبَّنَا لِيُضِلُّوا عَن سَبِيلِكُ ﴾ يريد عن دينك ويدعوا لقتال ﴿ رَبَّنَا لِيُصِلُّوا عَن سَبِيلِكُ ﴾ يريد عن دينك ويدعوا لقتال ﴿ رَبَّنَا لِيصِلْ عَن اللهِ مَعْدَن إلا طمس الله عليه فلم ينفع أحد به ولم يبق لهم ما ملكوا من الذهب والفضة والمعدن وغيره ولا نحاس ولا حديد إلا طمس الله عليه ، فكلما يوجد بعد ذلك فهو مما لم يكن فرعون مَلَكَه ﴿ وَاَشَدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ يريد امنعهم عن الإيمان بك ﴿ فَلَا يُؤْمِنُوا حَتَى يَرُوا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴾ [يُونس: 88].

# ﴿ قَالَ قَدْ أُجِيبَت ذَعْوَتُكُمَا فَأَسْتَقِيمًا وَلَا نَتَبِعَآنِ سَبِيلَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ اللَّهِ

﴿قَالَ﴾ الله تعالى: ﴿قَدْ أُجِيبَت ذَعْرَتُكُما﴾ أن موسى ﷺ كان يدعو وهارون يُؤَمِّن ﴿ فَأَسْتَقِيمَا وَلَا نَتَبِعَآنِ سَكِيلَ الذِّينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يُونس: 89] فهذه مخاطبة لبني إسرائيل، وأما موسى وهارون فهما معًا معصومان، فدلَّك أن الله تبارك وتعالى لم

ţ.

يبعث نبيًّا إلا أعطاه خصلتين: يَغفِرُ له فيما تقدُّم، ويعصمه فيما تأخر.

﴿ ﴿ وَجَوَزُنَا بِبَنِى إِسْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ فَأَنَّبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ, بَغْيًا وَعَدُوَّا حَتَّى إِذَا آذَرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ أَنَّهُ, لَا إِلَنَهَ إِلَّا ٱلَّذِى ءَامَنتَ بِهِـ بَنُواْ حَتَّى إِذَا آذَرَكُهُ ٱلْغَرَةِيلَ وَأَنَا مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ إِلَهُ إِلَا ٱلَّذِى مَامَنتَ بِهِـ بَنُواْ إِلَا اللَّهِ مِنْ الْمُسْلِمِينَ إِنَّا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

﴿ وَجَوَزُنَا بِبَنِى ٓ إِسْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ ﴾ فهذه الآية المتتابعة فرق لهم البحر اثني عشر طريقًا يجوب كل سبطٍ في طريق يريد غير السبط الآخر، ويرى بعضهم بعضًا فمن يومئذ خلقت الخبايا، قال الله تعالى: ﴿ فَأَنفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطَّوْدِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ الشعراء: 63] يريد الجبل العظيم ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدُواً ﴾ يريد بغيا عليهم واعتداءً ﴿ حَقَّ إِذَا آدُرَكُهُ ٱلْغَرَقُ قَالَ ءَامَنتُ ﴾ يريد صدقت ﴿ أَنَهُ لاَ إِللهَ إِلاَ عَلَيهِ مَا اللهِ منه الإيمان عند نزول العذاب وقد كان في مهل فلم يؤمن ولم يقبل إلى الله ، وذلك يأخذ من نزول العذاب أو غرغرة الموت من المشركين إلا قوم يونس قال الله تعالى: ﴿ فَمَا ءَامَنَ لِمُوسَى ﴾ [يُونس: 83] إلخ.

أقول: في بداية الأمر وأول الحال إلا ذريّة وطائفة من الذين قلّ تفكرهم في الدنيا وأمورها، وكثر ذكرهم في العقبى وثناء المولى وشكر نعمه في الأولى والأخرى، كما ورد: مَن كثر فكره لم يشجع وذلّ نظرهم في عواقب الأمور من قومه أو من قوم فرعون، وأيًّا ما كان فلقربهم عندهم إلى المبدأ والمنتهى كان الكل فيها على فطرة الإسلام «كل مولود يولد على فطرة الإسلام . . » الحديث. دون أكابرهم الذين تمرنوا على الكفر وتعدُّوا على الإسلام الفطري والإعلام النظري وتوغلوا في الأحكام الفكري على خوف من فرعون، قد نشأ من كثرة الفكر وقلة النظر في أحوال الممكنات وملئهم جمع الضمير إما للتعظيم أو للتضمن ذكر فرعون أن يفتنهم ويوقعهم في الفتنة والعذاب ﴿ وَإِنَّ فِرْعُوْنَ لَعَالٍ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [يُونس: 83] المفرطين في ومسلط ومستولي فيها وأهلها ﴿ وَإِنَّهُ لِمِنَ ٱلمُسْرِفِينَ ﴾ [يُونس: 83] المفرطين في التجاوز عن الحدّ والكبرياء والعتو حتَّى ادّعى الربوبية واسترق أسباط الأنبياء وأدخلهم تحت عبوديته وذلك في حقّهم من الله خير وعناية وشفقة وعدالة، وذلك لأنهم اعترفوا بمجرّد النسب وأنكثوا عليه واعتمدوا لديه ودخلت الكبرياء والعظمة

في نفوسهم فتعظموا وتكبّروا في نفوسهم، فحكمته تعالى اقتضت أن يسلّط عليهم عدو الله الذي أخبث أفراد الإنسانيّة، وأخنث آحاد البشرية لتزول عنهم تلك الصفة الرديّة والهيئة الرذيلة، وذلك في حقهم هو شفقة من الله وعناية، وهي أردأ أمراض النفوس البشرية. قال الله تعالى وتبارك: «الكبرياء ردائي والعظمة إزاري فمن نازعني فيهما أدخلته النار». وقال النبي على الله الكبرياء فإنه إذا دخل القلب خرج الإيمان». قال أيضًا: «ألا أخبركم بشيء أمر به نوح ابنه؟ نهاه عن الكبر، فإنه ليس أحد يدخل الجنة في قلبه مثقال حبة من خردل من كبر».

- ﴿ وَقَالَ مُوسَوْنَ ﴾ يا قوم ﴿ إِن كُنُمُ ءَامَنهُم بِأَلَقِهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواً ﴾ والتقديم يفيد الحصر والاختصاص، وأن الإيمان هو التوكل والحصر عليه ولذا أكده بقوله: ﴿ إِن كُنُهُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يُونس: 84].
- (فَقَالُواْ عَلَى اللّهِ تَوَكَّلْناً) أي تحققنا التوكل عليه (رَبَّنَا لَا جَعَلْنَا فِتْنَةً) [يُونس: 85] ولا تصيِّرنا موضع فتنة وعذاب للقوم الظالمين ويقلبوننا عن ديننا أو لا يظهرهم علينا ولا تهلكنا بأيديهم. قال مجاهد: لا تعذِّبنا بعذاب من عندك فيقول قوم فرعون: لو كان قوم موسى على الحق لما عذِّبوا بأيدينا فيظنون أنهم خير من قوم موسى، ففتنوا وازدادوا كفرًا وطغيانًا وظلمًا وجورًا وعدوانًا.
- ﴿ وَنَجِنَا بِرَحْمَتِكَ مِنَ الْقَوْمِ الْكَفِرِينَ ﴾ [يُونس: 86] الظالمين المتوهمين أنهم على حق، فلا يختص عنهم والإخلاص من أيديهم. قال النبي ﷺ: «اللهم لا تسلّط علينا مَن لا يرحمنا».
- (وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِهِ أَن تَبَوّءَا لِقَوْمِكُما بِمِصْرَ بُيُوتًا (يُونس: 87] يقال: تبوأ فلان لنفسه بيتًا ومضطجعًا إذا اتَّخذه أصله تتبوأ حذف أحد التائين، كان بنو إسرائيل لا يصلُون إلا في كنائسهم وبيعهم، وكانت ظاهرة غير خفية، فلما أرسل موسى أمر فرعون بهدمها وتخريبها ومنعهم من الصلاة، فأمروا أن يتّخذوا مساجدهم في بيوتهم ويصلُون فيها خوفًا من آل فرعون. قال بعضهم: كان موسى ومن معه في قوم فرعون وقومه أن يصلُّوا في الكنائس الجامعة، وكانوا على ملّة إبراهيم فمنعوا فأمروا أن يجعلوا في بيوتهم مساجد مستقبلة القبلة ويصلُّون فيها كما كان في بداية الإسلام القبلة الكعبة (وَآجْعَلُوا بُيُونَكُمُ قِبَلَةً ) مواجهة إلى

القبلة ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوةُ وَكَثِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يُونس: 87].

(وَقَالَتَ مُوسَىٰ رَبَّنَا إِنَّكَ ءَاتَيْتَ) وأعطيت (فِرْعَوْتَ وَمَلَأُمُ وقومه (زِينَةَ) من متاع الدنيا (وَأَمَوْلَا) وجهاتًا وحطامًا ومنازلًا ولباسًا وطنافس وأثاثًا وفراشًا وغير ذلك. عن ابن عباس رضي الله عنه: كانت من فسطاس مصر إلى أرض الحبشة جبال فيها معادن من ذهب وفضة وزبرجد وياقوت وعقيق (في ٱلحُيَوَ ٱلدُّنَا لِيُضِلُوا عَن سَبِيلِكُ ) دعاء عليهم بلفظ الأمر.

قيل: اللّام للعاقبة متعلقة بآتيت، ويحتمل أن للعلة لأن إبقاء النعم على الكفر استدراج وتثبت على الضلال، ولأنهم جعلوها سببًا على الضلالة فأتوها للضلالة ويكون ربّنا تكرير للأول وتأكيد له وتنبيهًا على أن المقصود الأصلي والغرض الأدنى إضلالهم وثباتهم على الكفر (ربّنا أطيس عَنَ أَمَوَلِهِم) وأهلكها وامحقها. روي عن ابن عباس رضي الله عنه: أن دراهمهم ودنانيرهم صارت حجارة منقوشة كهيئتها صحاحًا وأنصافًا وأثلاثًا. دعا عمر رضي الله عنه عمر عبد العزيز خريطة منها فأتوا خريطة مملوءة من أحجار بيض وحمر منقوشة (واستُدُ عَلَ العزيز خريطة منها وأنزل الختم والطبع عليها بحيث لم يبق فيها موضع شيء من الإيمان (فكل يُؤمِنُوا حَتَى يَرَوُا ألْعَذَابَ ٱلأَلِم) [يُونس: 88] والعقاب العميم، أو جواب للدعاء أو دعاء بلفظ النهي كما كان بلفظ الأمر اهتمامًا للإجابة واعتناءً بأن يقع في حيز القبول.

(قَالَ قَدْ أُجِيبَت ذَعْرَتُكُما) أي دعوة موسى وهارون، كان موسى يدعو وهارون يؤمِّن، وكان بين الدعاء والإجابة ووقوعها في حيز القبول أو الفعل سنة (فَاسَتَقِيما) على النبوة وتبليغ الرسالة وتقييد أحكامها (وَلا نَتَبِعاَنِ سَبِيلَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ لا يَعْلَمُونَ لا يَعْلَمُونَ الْفِنس: 89] لا يعقلون من جهلة الكفار وغفلة المعاندين الجبّارين، أكده بالنون الثقيلة.

(وَجَوَزُنَا) وعبرنا وأمضينا (بِبَنِيّ إِسْرَة بِلَ ٱلْبَحْرَ فَٱلْبَعَهُمُ ايُونس: 90] ولحقهم وأدركهم (فِرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بَغْيًا وَعَدَوًا ) أي ظلمًا وعدوانًا، أو قولًا وفعلًا (حَتَى إِذَا اَدْرَكُهُ ٱلْغَرَقُ) وغمره الماء (قَالَ) فرعون (اَمَنتُ أَنَهُ لَا إِلَهُ إِلَا) أي الشأن أو بأنه (لاّ إِلَهُ إِلّاً اللّهِ اللهُ اللهُ إِلَا اللهُ اللهُ اللهُ إِلَا اللهُ الل

#### إشارة وتأويل

﴿ فَلَمَّا أَلْقَوْا قَالَ مُوسَىٰ مَا جِئْتُم ﴾ [يُونس: 81] إلخ، إشارة إلى أن القوة النظرية والعملية التي الأولى منهما مظهر للجمال، والثانية مظهر للجلال، أو بالعكس، ليس مقصودة بالذات بل مقصودة بالغير وهي الصورة الجمعية الإلهيَّة والكونية ويلزمها الحضور العلمي والشهودي الذي هي إلهية الكمالية الجمعية والحقيقة الاجتماعية النوعية التي هي صورة معيَّة العلم اللذان يكون أحدهما عين الأخرى في المرتبة الأولى بحسب الحقيقة والمعنى، كما يتّحدان في المرتبة الأخيرة في الصورة وجوهر الحروف في النشأة الأدنى فتبطل خصوصية كل منهما عند الاجتماع وضرورة الأجزاء والصورة الواحدة النوعية والهيئة الجمعية كما تبطل خصوصية فرداريّة كل من الجمال والجلال عند جمعية سلطنة فرداريتهما ﴿ وَيُحقُّ الْمُقَا﴾ أي وتثبت الذات الجامعية لتمام الأسماء والصفات والأفعال والآثار التي نسبتها إلى الذات ونسبة الذات إليها على السواء، وإن كانت جهة النسبة متغايرة لأن جهة الذات إليها من حيث الظهور ونسبتها إلى الذات من حيث الإظهار «وكنت كنزًا مخفيًا فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق الأعرف» الخلق أي الصورة الجمعية الكمالية، والهيئة الإحاطية الجلالية والجمالية ﴿ بِكُلِمَتِهِ ، أي ينبوع تجليّاته وتطور ظهوراته الجمعية الجلالية الأصلية والفرعية ﴿ وَلَوْ كُرِهُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ [يُونس: 82] كالأعيان الإفرادية الجمالية، والأكوان الوحدانية الحلالية.

وَلَمُا ءَامَنَ لِمُوسَى الله الطور الروحي وجمعيته بالطور السري والفؤادي والقلبي والنفسي والقالبي، وما مال إلى الكمال الجمعي وما نال إلى الكمال النوعي وإلى الجمع والفرق والجمع الصوري والمعنوي (إلّا ذُرِيّةٌ) أي أعيان القوى الروحاني والجناني والنفساني والجسماني (عَلَى خَوْفِ مِن فِرْعَوْنَ وَمَلِاتِهِمَ القوى الروحاني والجناني والنفسانية (أن يَفْنِنَهُمُ ايُونس: 83] إشارة إلى تغاير أي النفس الأمَّارة والقوى الجسمانية (أن يَفْنِنَهُمُ ايُونس: 83] إشارة إلى تغاير الاقتضاء في كل عين من أعيان القوى المذكورة، وأن لكل عين من أعيان القوى اقتضاء بين أحدهما من حيث الخصوصية، والثاني من حيث الحقيقة. وأصل الفطرة التي هي الإسلام لا الخصوصية والفرعونية التي تقتضي الاستغلال والتفرُّد والاستئصال (وَإِنَّ فِرْعَوْنَ) وصورة الخصوصية (اَعَالِ) يقتضي الاستقلال والنفرُد والاستئصال، وأن فرعون في الأرض القابلية والإمكان بالفعل (وَإِنَّهُ لِمِنَ

ٱلْمُسْرِفِينَ﴾ [يُونس: 83] المتجاوزين عن الحدّ الأصلي، وهو الجمع والاجتماع والاتصال الذي يقتضى الكمال النوعي.

(وَقَالَ) موسى (إِن كُنتُم ءَامَنتُم بِاللهِ واستعلت حقيقتكم الأصلية وهويتكم الإلهيَّة على كمالكم الجمعي وجمعكم الأولي والثاني أي الجمعي الكمالي والجلالي (فَعَلَيهِ) أي على كمالكم الجمعي وجمعكم الكمالي، أي جمع الجمع الجمالي والجلالي (تَوكَلُوا) [يُونس: 84] إشارة إلى الكمال الجمعي أنواع جمالي وجلالي يعني جمعية الأدوار النورية الجمالية وجمعية الأكوار الظليّة الجلالية، وجمعية جمعية جمعية ما.

﴿ فَقَالُواْ عَلَى اللّهِ ﴾ أي الذات الجامعة لتمام مقتضيات الأدوار وجميع مرتضيات الأكوار ﴿ وَكُلّنَا رَبّنَا لَا يَجْعَلْنَا فِتَنَةً ﴾ وعقوبة ﴿ لِلْقَوْمِ الظّلِمِينَ ﴾ [يُونس: 85] أي للنفوس الطاغية وقواها الباغية ﴿ وَنَجَنّنَا بِرَحْمَتِكَ ﴾ اللامتناهية ومقتضى جمعية ذاتك وأسمائك ﴿ مِنَ الْقَوْمِ الْكَفْرِينَ ﴾ [يُونس: 86] أي الأعيان النورية الإفرادية الساترين للكمال الجمعي .

﴿ وَأَوْحِنْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ الجمعي الجمالي ﴿ وَأَخِيهِ ﴾ هارون الكمال النوعي والجمع الجلالي ﴿ أَن تَبَوّعُ القِوْمِكُمَا ﴾ لقواكما وأعيانكم التي اشتغلتما عليها ﴿ إِبِصِرَ ﴾ الكمال الجمعي والجمع الكمالي بيوتًا موقفًا ومقامًا ومعكفًا ﴿ وَأَجْعَلُوا بُوتَكُمُ فِينَكُمُ مِقْسَدًا ومجمعًا ومعبدًا لتتوجه إليه تمام القوى النفسانيَّة والمبادئ الروحانية المصفاة والمحلاة ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَوة ﴾ التوجه الكامل والعروج والمعراج الشامل لدى كعبة كمال المعرفة وجمعية الشهود ﴿ وَبَشِيرِ المُؤْمِنِينَ ﴾ والمستدعية اليوسن : 87] من الأعيان الجمعية النورية والأكوار المعيَّة الصمودية المستدعية للاستئصال إلى الوصول بأوج الكمال الجمعي وذروة تدوير الحال المعي المستصحبة لشرف ﴿ إِنَّي مَعَكُما الشمعُ وَزَوَنَ ﴾ [طه: 166].

﴿ وَقَالَ ﴾ موسى الطور الروحي ﴿ رَبّنا ۖ إِنّكَ ءَاتَيْتَ فِرْعَوْنَ ﴾ النفس العاملة ﴿ إِنَّ اللّهُ وَسَهُوات حدسية ﴿ فِي الْمُيوَةِ الدُّنيُّا رَبّنا لِيضِهُ وَسَهُوات حدسية ﴿ فِي الْمُيوَةِ الدُّنيُّا رَبّنا لِيضِهُ وَاللّهُ الْأَكُوانِ الراغبينِ وتكرار لِيضِهُ أَعْنَ سَيِيلِكُ ﴾ الأعيان الظالمة وتعلوا عن دليلك الأكوان الراغبين وتكرار النداء وتكثار الصداء بالدعاء مشعر بأن المولود الجني والمعهود الإنسي قد توافقا في الاستعداد كما أشار إلى هذا عليه السلام بقوله: ﴿ إِن الله فِي الاستعداد كما أشار إلى هذا عليه السلام بقوله: ﴿ إِن الله فِي المُعْمِودُ الْمُعْمِودُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

تعالى قد أعانني عليه فلم يأمرني إلا بالخير»، ﴿ رَبّنَا أَطْمِسَ عَلَىٰ أَمَوْلِهِمَ ﴾ [يُونس: 88] واغمس على مقاماتهم وأحوالهم إشارة إلى الفرعون العقلي والروحي والنفسي. فالفرعون العقلي هو الذي طغى في الطور العقلي وهو العلوم والإدراكات بإغواء سلطان القوة الواهمة بأن يقيس الغائب على الشاهد ويحكم على المجرّدات بأحكام المحسوسات بأن كل موجود له حيز ومكان لأن السماوات والعناصر وما يتركب من المعادن والنبات والحيوانات فلها حيز ومكان طبعي.

فالله تعالى والعقول والنفوس والهيولي والصورة أو الجواهر الفرادي والوحدات كلها في المكان والحيز، فإذن لا بدِّ وأن يكون الحق جلَّ وعلا جسمًا، فإذا تجرَّد العقل وانصرف عن استخدام الوهم والخيال إلى صراحة طوره حكم بأن هذا الحكم الكلي باطل لأن لكل واحد منها خصائص ذاتية وكمالات أوليَّة ولوازم وجودية يتميَّز بها بعضها عن بعض، فلولاها لارتفع التميز بين الموجودات واستتبع حكم العقل والشرع. أما الفرعون الروحي فهو الذي بغي في الطور الروحي بإلقاء القوة المتخيلة التي هي واسطة في برزخ بين الروح والحياة والجسم حكم القوة العاقلة وحصر الحكم على الطبيعة التي موطنها هو عالم الخيال والروح بأن الحياة ليست إلا الطبيعة الكليَّة السارية في عالم المعادن والنبات والحيوان، المؤثرة فيها بازدياد المقدار وإحداث الحس والحركة. لما شاهدت المتخيلة هذه الأحوال من الأجسام وأودعها في القوة الخياليَّة ثم غابت عن الحواس الظاهرة، ولم يغب عن الخيال المتصل بعالم البرزخ والخيال ورقيّها إلى عالم العقل المتشعب في الإدراكات بأذيال الوهم حكم بأن المؤثرة في الأجسام هي الطبيعة وتابع العقل بذريعة الوهم بأن الصانع والخالق هي الطبيعة كما ذهب الحكماء الطبيعيون. وأما فرعون النفس فهي طغيانها في مصر ووجودها ولم ير لغيرها أثرًا وساعد بها العقل حكم بأن الموجود في الحس هي النفس، هذا في طور العقل.

وإِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيعًا يَسْتَضْعِفُ [القصص: 4] أبناءهم ويستحيي نساءهم، (وَإِنَّا فَوْقَهُمْ تَهِرُونَ)، وإما في طور الكشف والشهود، فإن السالك العارف إذا بلغ في الرياضة وتواترت جذبات الرحمٰن وتكاثرت تجليّات السبحات والفناء في الله والبقاء بالله، والمظهرية والكلية وغير ذلك من الحالات والمقامات في طاعة قوة فرعون الكشف والشهود في مصر الوجود

وتشطح بأنا الحق، وأنا الله، وسبحاني ما أعظم شاني، وغير ذلك. فلما ظهر موسى، جمعية النور والكمال وبهر هارون الكمال الجمعي والجمع الكمالي، وظهر سلطان جمعية الإلهيَّة والكونية وبعثان معيَّة الربوبية والعبدية، بطلت سحرات خيالات أطوار العقل في الروح والنفس، وعطلت خيال الوهم والخيال في طور الكشف والشهود، وعصم الله موسى السالك العارف الجامِع لجميع أطوار المشاهدات والمعارف في مصر الوجود، وسلَّط على فرعون أطوار الكشف والعقل والروح والنفس في شام الشهود فحينئذ انطمس أموال طرد الكشف وجواهر طور العقل وخزائن طور الروح، ودفائن النفس في نظر السالك العارف الجامع لتمام أطوار المشاهدات في عموم الدورات وغموم الكورات، وانقلبت أطوار الدنيا بأطوار الآخرة وأطوار الآخرة بأطوار الدنيا، وكلاهما بالطور الجمعي والدور والكور المعي، وتحقق المعارف بجمعية نعت الإلهيَّة بالصفة العبودية وبمعيَّة العبودية بالإلهيَّة حسب جمعية الجمال لجمعية الجلال وبالعكس.

وَجَوَزُنَا بِبَقِ إِسْرَءِيلَ ٱلْبَحْرَ ﴾ أي أعيان النور والجمال وأكوان الظل والجلال في بحر الأطوار المذكورة (فَأَبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ) هذه الأطوار (وَجُخُودِهِ ﴾ أي المكشوفات والمدركات والمخيلات والأعمال والأفعال (حَقَّة إِذَا آذركَ الْعَرَقُ الاختياري والاضطراري في الآفاق والأنفس (قَالَ) فرعون الأطوار في تحمام الأدوار وعموم الأكوار (عَامَنتُ أَنَّمُ لاَ إِللهَ إِلاَ النِّينَ عَامَنتَ بِهِ بَنُوّا إِسْرَةٍ بِلَا اللَّينَ عَامَنتَ بِهِ بَنُوّا إِسْرَةٍ بِلَا اللَّينَ عَامَنتُ بِهِ بَنُوّا إِسْرَةٍ بِلَا الله الحقيقة المحمدية لقوله: «كل مولود يولد على فطرة الإسلام فأبواه يهودانه ويمجسانه وينصرانه»، وإليه (إن كُنُمُ مُسلِينَ) [يُونس: 84] (وَأَنَّا مِنَ الْمُسْلِينَ) [يُونس: 90] تصريح بأن الإيمان والإسلام للأعيان النورية والظلية الجمالية والجلالية نظرًا إلى تصريح بأن الإيمان والإسلام للأعيان النورية والظلية الجمالية والجلالية نظرًا إلى وجمهور الأكوان في عموم الأدوار والأكوار، لا ينفك منهم أصلًا بل يختفي تارة ويختلي تارة أخرى (يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ عَامَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ إِنَّ اللهِ مَنْ الْمُنْوَلُ عَلَيْ النَّفُورُ الزَّوْلَ عَلَى النَّفِيمِ لَهُ لَا نَعْمُ اللهُ وَلَا النَهُ يَغْفُرُ اللَّوْدَ عَلَوْلَ عَلَى الْفُسِيمِ لَهُ لَا نَعْمُ اللهُ وَلَا اللهُ يَعْفُرُ اللَّوْدِي الزَّوْلَ عَلَى الْفُسِيمِ لَهُ لَا نَعْمُ اللهُ وَلَا اللهِ يَعْفُرُ اللَّوْدِي الزَّوْلَ عَلَى الْفُسِيمِ لَهُ لَا نَعْمُ اللهُ إِلَا اللهِ يَعْفُرُ اللَّوْدِيمُ اللَّهُ وَلَوْلَ عَلَى اللهُ الزَّوْرَ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْفُرُ اللَّوْدِيمُ اللهُ الْفَرَا الزَمْ : [53]. (هُلُو النَّعْمُورُ الرَّحِيمُ اللهُ الزَمْ الذَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَلُولُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمُ اللهُ الْوَلَا عَلَى النَّهُ اللهُ الْمَالُولُ اللهُ الله

#### تفسير

#### ﴿ ءَآلَكُنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبُلُ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ اَلْكُنَ وَقَدُ عَصَيْتَ قَبْلُ ﴾ كالمستفهم ﴿ وَكُنتَ مِنَ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴾ [يُونس: 91] يريد في أرض مملكتك.

#### 

﴿ فَٱلْيُوْمَ نُنَجِيكَ بِمَدَنِكَ ﴾ وذلك أن بني إسرائيل قالوا في أنفسهم إن فرعون أعظم شأنًا من أن يغرق، فأخرجه الله حتَّى رأوه وكانت عليه درع من ذهب يعرف بها، وهو البدن ﴿ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ ءَايَةً ﴾ يريد عطية ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾ يريد أهل مكة ﴿ عَنْ ءَايَنْنَا لَغَنْفِلُونَ ﴾ [يُونس: 92] يريد عمَّا يراد بهم.

﴿ وَلَقَدْ بَوَّأَنَا بَنِيَ إِسْرَ عِيلَ مُبَوَّأَ صِدْقِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَاتِ فَمَا ٱخْتَلَفُواْ حَتَى جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ أَإِنَّا رَبِّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (آ) ﴾

(وَلَقَدُ بَوَأَنَا بَنِي ٓ إِسْرَهِ يَلَ ﴾ يريد قريظة وبني النضير وبني قينقاع ﴿ مُبَوَأَ صِدُقِ ﴾ يريد أنزلناهم منزل صدق ما بين المدينة والشام ﴿ وَرَرَفَنَهُم ﴾ يريد بالمدينة أرض يثرب ﴿ مِنَ الطّبِبَنَ ﴾ يريد النخل مما فيها من الرطب والتمر وأصناف الثمر الذي ليس في البلاد مثلها طيبًا ﴿ فَمَا آخَتَلَفُوا ﴾ يريد كانوا على دين واحد ينتظرون نظرة محمد عَلَي ﴿ حَتَى جَآءَهُمُ ٱلْعِلَمُ ﴾ يريد القرآن الذي جاء به محمد عَلَي ﴿ وَنَ رَبُّكَ يَقْضِى بَنَهُمْ مَوْم الْقِيكَمة فِيما كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴾ [يُونس: 93] يريد من أمرك يا محمد.

## ﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ مِّمَا ۚ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ فَسَعَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبُ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَاءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ قَبْلِكَ لَقَدْ جَاءَكَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا الللَّهُ اللَّلْمُلْمُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ﴾ يريد أنزل سبحانه وتعالى مخاطبة غيره ممن آمن به وصدّقه ﴿ فَسْئُلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكَ ﴾ [يونس: 94] يريد عبد الله بن سلام وبنيامين وأصحابه والراسخون الذين ذكرهم الله في كتابه في أول سورة آل عمران وفي النساء: ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [النساء: 162] يريد يقول ون: ﴿ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُ مِن رَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ [يُونس: 94] يريد

الشاكِّين المكذِّبين، يريد النبي ﷺ لم يشكك في الله ولا فيما أوحى الله إليه، لكن نريد من آمن به وصدّقه ممن لا ينافقون كما شكّ المنافقون.

### ﴿ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَتِ ٱللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَلَا تَكُوْنَنَ مِنَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَنتِ اللّهِ ﴾ يريد المشركين مشركي قريش ﴿ فَتَكُونَ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾ [يُونس: 95] يريد المغبونين لما أعطى الله لأوليائه من النعمة والثواب.

### ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ آ ﴾

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمُ ۗ يَا محمد ﴿ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يُونس: 96].

﴿ وَلَوْ جَاءَتُهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَّىٰ يَرُواْ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴿ فَالَوْلَا كَانَتْ قَرْيَةُ

عَامَنَتُ فَنَفَعَهَا إِيمَنَهُمْ إِلَّا قَوْمَ يُونُسُ لَمَّا عَامَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَاب

ٱلْخِزْيِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَمُتَّعْنَاهُمُ إِلَىٰ حِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَلَوْ جَآءَ تُهُمْ كُلُّ ءَايَةٍ حَتَىٰ يَرُواْ الْعَذَابُ الْأَلِيمَ ﴿ فَاقَلَا كَانَتْ قَرْيَةً ءَامَنَتُ ﴾ [يُونس: الآيتان 97 - 98] يريد مما كانت قرية آمنت ﴿ فَنَفَعَهَاۤ إِيمَنُهُۥ آلِلَا قَوْمَ يُونُسُ ﴾ يريد لما فعل هذا بأمة قط إلا قوم يونس ﴿ لَمَّاۤ ءَامَنُواْ ﴾ عند نزول العذاب سريد لما فعل هذا بأمة قط الا قوم يونس ﴿ عَذَابُ ٱلْخِرْيِ ﴾ يريد سخط الله ﴿ فِي الْحَيْوَةِ اللهُ أَنْ اللهُ عَنْهُمُ إِلَى حِينِ ﴾ [يُونس: 98] يريد حين آجالهم.

﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ ٱفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَن فِي ٱلأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ۚ اَفَانَتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ ﴾ يــا مـحـمــد ﴿ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ [يُونس: 99].

# ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَيَجْعَلُ ٱلرِّجْسَ عَلَى اللَّهِ وَيَجْعَلُ ٱلرِّجْسَ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّلْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلَا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ يريد مما سبق لها في قدري وقضائي ﴿ وَيَجْعَـُلُ ٱلرِّجْسَ ﴾ يريد العذاب ﴿ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [يُونس: 100] يريد الذين لا يتدبرون آيات الله. الآن أقول: (عَالَتُن وَقَدٌ عَصَيْت) يا فرعون (وَكُنْتَ مِن اَلْمُفْسِدِينَ) الآيسين من نفسك وامتداد حياتك، وجزمت بوقوع مماتك، ولم يبق لك اختيار بل وقعت في الاضطرار (وَقَدْ عَصَيْتَ) وأشركت بالله (فَبَلُ وَكُنْتَ مِن الْمُفْسِدِينَ) وأشركت بالله (فَبَلُ وَكُنْتَ مِن الْمُفْسِدِينَ) المسركين. وفي الكشاف: والذي يحكى أنه حيث قال: آمنت، أخذ جبريل من حال البحر فدفعه في فمه غضب من الله على الكافرين في وقت قد علم أن الإيمان لا ينفعه، وأما ما يضم إليه من قولهم خشية أن تدركه رحمة الله، فمن زيادات المتباهين بالله وملائكته وفيه حالتان، إحديهما: أن الإيمان يصح بالقلب كإيمان الأخرس فحال البحر لا يمنعه، والأخرى أن من كره إيمان الكافر وأحبّ بقاءه على الكفر فهو كافر لأن الرضاء بالكفر كفر، هذا قول كلاهما مدفوع. أما الأول فلأن الناطق لا يقبل إيمانه شرعًا إلا بالبيان فمن اعتقد بالتوحيد وبما صحَّ به الإيمان فما لم ينطق به لم يحكم بإيمانه شرعًا ولم يجز أحكام المؤمن عليه، وجدت الأخرس لا يكون دليلًا لانتفاء قدرة النطق عنه، وأما الثاني فليس مطلقًا بل مخصوص برضاء كفر نفسه لا برضاء كفر الغير، فإن رضاء النفس بكفر نفسها يوجب اتصاف النفس به. وأما رضاء كفر غيره فلا.

قال: (فَالْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ) وجثتك من قعر البحر الذي غرق اليوم فيه خاليًا عن الروح وعاريًا من النفس، وعمل الفتوح، أو بدرعك التي كانت لها دروع من الذهب مكلّلة بالدرّ والجواهر، معرّف بها، لتكون لمن خلفك ووراءك واستخلفك آية وعلامة، أو لمن يأتي بعدك من القرون والأدوار على تقدير المضاف، أي خبرك وقصتك وحديثك لأنه كان عظيمًا في نفوس الخلق بحيث كانوا يعبدونه لا يحزرون موته وإهلاكه وإماتته وفوته، أو ليكون عبرة تعتبر بها الأمم. وإنما طرح بدنه فقط دون سائر المغرقين لئلا يقع الاشتباه في بدنه (وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ عَنْ مَايَئِنَا لَعَنْفِلُونَ المُؤسِنِ 192 لا يتفكرون فيها ولا يعتبرون بها.

(وَلَقَد بَوَأَنَا) وأنزلنا (بَنِي إِسَرَ عِبلَ مُبَوَأَ صِدْقِ) أي منزلًا صالحًا مرضيًا، وهو أرض المقدس ومصر والشام (ورَزَفَنَهُم مِن الطَّيِبَتِ) والحلالات وأنواع المطاعم وصنوف اللّذات فما اختلفوا في دينهم وما تشعبوا فيه شعبًا حتَّى جاءهم العلم ونزول التوراة فقرؤوها وكسبوا العلم بأحكامها وأعلامها وبما جاء فيها من سائر العلوم

وخصائص الأشياء وخصائصها وخواصها وأحوالها ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ [يُونس: 93] ومن جملتها أمر محمد، ويعتبر أهو أم ليس من بعد مادة العلم، ﴿ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئَبَ يَعْرِفُونَهُۥ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمُ ۖ [البقرة: 146].

(فَإِن كُنتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَزَلْنَا إِلَيْكُ) [يُونس: 94] القرآن وما فيه من التوحيد والموعظة والأحكام الشرعيَّة وغير ذلك، أهو من الله أو من غيره، هذا إما على سبيل الفرض والنقد أو بناء على ما حمل بأن الأصل الإنساني هو عدم العلم والجهل والشكّ (وَكَانَكِ أَوْحَيْناً إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمْرِناً مَا كُنتَ تَدْرِى مَا الْكِئنُ وَلَا الْإِيمَنُ وَلا الْإِيمَنُ وَلا الْإِيمَنُ وَلا الْإِيمَنُ وَلا اللّهِ وَوَفور وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُولًا نَهْدِى بِهِ مِن نَشَاةً مِنْ عِبَادِناً ﴾ [المسورى: 52] الآية، (فَسَالِ الله ووفور يَقَرَّهُونَ اللّهِ عِناية الله ووفور يَقَرَّهُونَ الْكِتَبَ ) من العلماء وأهل الكتاب والغرض بيان كمال عناية الله ووفور اعتنائه بشهادة محمد ﷺ واهتمامه في حفظه (لقَدَّ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَبِكَ فَلا تَكُونَنَ مِن المُمْتَرِينَ ﴾ [يُونس: 94].

﴿ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِثَايَتِ ٱللَّهِ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتُ ﴾ وقوله: الذين ركبته في اللَّوح المحفوظ واختارهم الملائكة أنهم يموتون على الكفر ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يُونس: 96].

(وَلَوْ جَآءَ تُهُمْ كُلُ ءَايَةٍ حَتَىٰ يَرُوا الْعَذَابَ الْأَلِيمَ ﴿ اللَّهِ عَلَىٰ كَانَتْ قَرْيَةٌ ﴾ فهلا كانت قرية من القرى التي أهلكناها (ءَامَنتُ ) قبل معاينة طول العذاب فما ينتفع إيمان أهلها حال البأس في ذلك الوقت (إلّا قَوْمَ يُوشُنَ ) فإنهم لما آيسوا عند معاينة حلول العذاب وآمنوا نفع إيمانهم (كَشَفْنَا عَنْهُمْ ) ورفعنا عنهم (عَذَابَ ٱلْخِرِي ) استثناء من القرية ، فيكون منقطعًا يعني لكن قوم يونس ، فلو قدرت الأهل أو القوم فالاستثناء متصل في الحياة (وَمَتَعَنَّمُمْ إِلَى حِينِ ) آيُونس : 97 - 18 أي جعلناه متمتعًا إلى وقت يقضى أجلهم فيه .

روي أن الله بعث يونس إلى أرض موصل وأربيل ودعا أهله إلى الله فأبوا، فوعدهم بحلول العذاب إلى ثلاثة أيام أو أربع، فلما تمَّ الوعد قال قومه: إنا لا نسمع منه كذبًا قط، فإن يأت فيكم في الليلة الموعودة فليس شيء، فإن لم يثبت فاعلموا أن العذاب يصبِّحكم. فلما كان في خوف تلك الليلة خرج يونس من أظهرهم فغشاهم العذاب ووقف فوق رأسهم قديس، فطلبوا يونس فلم يجدوه، فقذف الله في قلوبهم التوبة فخرجوا إلى الصعيد بإنسهم ونسائهم وصبيانهم

ودوابهم ولبسوا المسوح وأظهروا التوبة والاستغفار وأخلصوا النيَّة وفرقوا بين الأم والولد من الناس والبهائم، فحنّ بعضهم إلى بعض وعلت أصواتهم وعجت، وتضرّعوا وبكوا وتباكوا، وتذلَّلوا وتخشعوا إلى الله قالوا: تبنا ورجعنا إليك يا ربّ يونس وربّنا وربّ العالمين وآمنا بما جاء به إلينا يونس، ربّنا اغفر لنا ذنوبنا وقِنا عذابك. فرحمهم الله واستجاب دعاءهم وكشف عنهم العذاب والهلاك، وكان ذلك اليوم يوم عاشوراء. وأن يونس قد خرج من بين أظهرهم، قد انتظر عذابهم، فلم ير شيئًا ولم يرجع إلى قومه، فانطلق عاتبًا على ربّه غاضبًا على قومه، فأتى البحر فإذا قوم يركبون سفينة فحملوه بلا أجرة فلما دخلها وتوسطت بهم ولجت فوقفت السفينة لا يجري ولا يرجع ولا يتقدَّم فقال أهل وتوسطت بهم ولجت فوقفت السفينة لا يجري ولا يرجع ولا يتقدَّم فقال أهل السفينة ليونس: ما هذا، وكان يونس قد علم شأنها وحال نفسه مع قومه وبالله البحر، فقذفوا بي في البحر، فقذفوه.

﴿ وَلَوْ شَاآءَ رَبُكَ ﴾ مشيئته اليسر ﴿ لَاَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ ، ﴿ جَمِيعًا أَفَانَتَ تُكُرِهُ ٱلنَّاسَ ﴾ وتلحقهم إلى الإيمان ﴿ حَتَى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ فَيَ وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ إِلَا يَاللَّهُ ﴾ بإرادته ومشيئته ﴿ وَيَجْمَلُ ٱلرِّجْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [يُونس: 99 - 100] ولا يعلمون الله وأوامره ونواهيه.

#### إشارة وتأويل

(عَ اَكُنَ وَقَدُ عَصَيْتَ ﴾ [يُونس: 91] إلخ، أي يا فرعون الأطوار المذكورة أتؤمن في هذه الحالة وفي هذا الزمان والوقت وأنت قد عصيت في ملك وجودك وأفسدت نفسك وهويتك إشارة إلى تعيَّن كل متعيِّن وخصوصية هويته لا يفني ولا يهلك أصلًا، بل هي باقية في البرزخ المعادي والموطن الخيال والحضرة العلميَّة والأحدية الجمعية ليكون لمن خلفك أي لمن هو ثابت في الأدوار والأكوار الآتية ﴿وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ والأعوان والأكوان ﴿عَنْ ءَايَنِنا ﴾ وكيفيات تجليّاتنا وحالات ظهوراتنا في الأدوار الوجودية والأكوار العدمية ﴿لَغَنِفُلُونَ ﴾ [يُونس: 92] وإلى أن كل عين من الأعيان الوجودية النورية الجمالية وأي كون من الأكوان العدمية الظليّة ينطوى على كمالات إلهية وحالات كونية غير متناهية لا بدّ وأن

تظهر تلك الكمالات في نشأتها الدورية ودوراتها الكونية، إلا أنها ربما تكون الكمالات الإلهيَّة وهي العلوم والمعارف الحقيقية ظاهرة كما في الأنبياء والأولياء والحكماء الإلهيَّة والصلحاء ونقائضها مع سائر الهيئات الدينية خفية والملكات الردية محققة. وربما يكون الأمر بالعكس كما في الكفار والعصاة والمجهال، وإن لتلك العلوم والإدراكات شرائط وأسباب وهي دعوة الأنبياء والأولياء وأوقات وهي الأدوار والأكوار، فإذا اجتمع شرائطها وأسبابها وأوقاتها ظهرت، وإن لم تجتمع بقيت على الخفاء إلى أن تجتمع فحينئذ تظهر تلك الكمالات وتختفي نقائصها، والأمر دائر بين الظهور والخفاء، فإذا اجتمع أسباب ظهور فردارية حكم سلطان النورية والجمال ظهرت كمالات الإلهيَّة نورية في مظهر موسى الطور الروحي واختفى نقائصها، وربما يكون الأمر بالعكس وربما يجتمع مقتضى النور والجمال ومرتضى الظلّ والجلال، فحينئذ يصالح مقتضى طور موسى المولود الإنسي بمرتضى فرعون المولود الجني، فإيمان هذا الفرعون مقبول وهو مأمول من الإغراق والإهلاك.

وَإِنِ كُنتَ فِي شَكِّ مِمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكُ فَسَعُلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ الخ، هذا على مقتضى الطور الظليّ ومرتضى الفرعون الضمني، وغلبة حكم الظل كما أشار إليه النبي على: «وإني ليُغان على قلبي وإني لأستغفر الله في كل يوم سبعين مرة» يعني أن شيطان المولود الإنسي ربما ينازع ويناقض المولود الإنسي في شهود التجليات كما نازع موسى الكليم وقت تكلُّمه بالله وتكلّمه به بأن قال لموسى: يا موسى إن الذي يكلِّمك هو الشيطان. والفارق هو أن موسى عليه السلام كان يسمع كلام الله من جميع الجهات، وكان ميّزها عن التحريف واللحن واللكنة وعن سائر جهات النقص في الكلام، كما أن شرط صحة ظلي الحق وشهوده هو أن يكون مقدّسًا عن النقصان كما أن التجلِّي إن كان آثارها على صورة آدم لا بد وأن تكون تلك الصورة معوجة ذات عمى وعور وحول وغير ذلك.

﴿ فَسَّكُلِ ٱلَّذِينَ يَقِّرَهُ وَنَ ﴾ [يُونس: 94] إن شكّكت في شهود التجليات وأنواعها وأصنافها فارجع من شاهد هاو ومارسها وتميّز بعضها عن بعضها إشارة إلى أن حق الشاهد صاحب شهود التجلّيات أن يحتاط في مشاهدة التجلّيات سيما

التجلّيات الآثارية، سيما الصورة التي يشاهد بصورة الإنسان، فإن إبليس كثيرًا ما يتجلى على السالك ويعذّبه ويضلّله، فإذًا لا بدّ أن يطلب شخصًا كاملًا عارفًا بأجناس التجلّيات وأنواعها وأصنافها لئلا يقع في الضلالة والإضلال، فإن أعظم مطالب السالكين العارفين المحققين والمتحققين هي التجلّيات الإلهيَّة وشهودها والضلالة فيها أفحش من الشرك.

#### تفسير

## ﴿ قُلِ ٱنْظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ ۚ وَمَا تُغَنِي ٱلْآيِكَ ُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَوَالْمَانُونَ ﴿ وَكُلْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ

﴿ قُلِ اَنْظُرُواْ مَاذَا فِي اَلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ يريد هل فيها إله غيري وخالق سوائي ﴿ وَمَا تُغْنِى اللَّائِنَاتُ وَالنَّذُرُ ﴾ يريد المواعيظ ﴿ عَن قَوْمِ لَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ [يُونس: 101] يريد لا يصدِّقون.

# ﴿ فَهَلَ يَنْنَظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَيَّامِ ٱلَّذِينَ خَلَوًا مِن قَبْلِهِمْ ۚ قُلْ فَٱنْنَظِرُواْ إِنِّي الْمُنتَظِرِينَ ﴿ الْمُنتَظِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَعَكُمُ مِّرَكَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

(فَهَلْ يَنْظِرُونَ إِلَّا مِثْلَ أَيَّامِ ٱلَّذِينَ خَلَوًا ﴾ يريد مضوا (مِن قَبْلِهِم) يريد من العذاب، يريد مثل قوم نوح وعاد وثمود ما قال تعالى في سورة العنكبوت: (فَكُلَّا العَذَاب، يريد مثل قوم نوح وعاد وثمود ما قال تعالى في سورة العنكبوت: (فَكُلَّا أَخَذَنَا بِذَنْبِهِمْ مَّنَ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾ [الآية: 40] وهم قسوم لوط حصبوا بالحجارة (وَمِنْهُم مَّنَ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ ) يريد عاد أو ثمود أو مدين (وَمِنْهُم مَنْ أَخَرَفْنَا ) إلاَينكبوت: 40] يريد فرعون خَسَفْنَا بِهِ ٱلأَرْضَ ) يريد قادرون (وَمِنْهُم مَّنْ أَغَرَفْناً ) [العَنكبوت: 40] يريد فرعون وقومه وقوم نوح (قُلُ ) يا محمد ( فَانَظِرُوا إِنِي مَعَكُم مِّنَ ٱلمُنتَظِرِينَ ) [يونس: 102].

### ﴿ ثُمَّ نُنَجِّى رُسُلُنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ۚ كَذَلِكَ حَقًّا عَلَيْمَنَا نُنجِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ

﴿ ثُمَّ نُنَجِّى رُسُلُنَا ﴾ يريد أنبيائي ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يريد الذين يصدِّقوا ﴿ كَنَالِكَ حَقًّا عَلَي مَن صدِّق أنبيائي وأنجاهم من علي من صدِّق أنبيائي وأنجاهم من عذابي.

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي شَكِّ مِن دِينِي فَلَاۤ أَعْبُدُ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهَ وَلَكِنَ أَعْبُدُ ٱللَّهَ ٱلَّذِي يَتَوَفَّىٰكُمْ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّا ﴾ اللَّهِ وَلَكِئنَ أَعْبُدُ اللَّهَ ٱللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِا اللَّهَ اللَّهِ عَلَيْهِا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِا اللَّهِ عَلَيْهِا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَالَّالَالَالَّالَ

(قُلْ) يا محمد (يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنْمُ ﴾ يريد أهل مكة إن كنتم (فِ شَكِ مِّن دِينِ) يريد توحيد الله الذي جئت به والحقيقة التي بعثت بها (فَلَا أَعُبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴿ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللهَ الْأَنداد وما عبد من دون الله ﴿ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللهَ الَّذِي يَتَوَفَّنَكُمُ ۗ ﴾ يريد يميتكم ﴿ وَأَمْرَتُ أَنَ أَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [يُونس: 104] يريد من المصدِّقين.

﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَأَنْ أَقِمْ وَجُهَكَ لِلدِّينِ حَنِيفًا وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [يُونس: 105] يريد الذين جعلوا لله كفوًا ونظيرًا.

﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ الطَّالِمِينَ ﴿ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ

﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُكُ ۚ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ الظَّالِمِينَ ﴾ [يُونس: 106] يريد بذلك مخاطبة جميع من بعث إليه.

﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَ وَابِن يُرِدُكَ بِعَيْرِ فَلَا كَانِهُ وَإِن يَمْسَلُكَ اللَّهِ عَلَى إِلَّا هُوَ وَالْحِيمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّمْ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَّا عَلَّ عَلَّهُ عَلَّلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَل

﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِ ﴾ يريد بـمـرض وفـقـر ﴿ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَّا هُوَّ وَإِن يَمْسَلُكَ ٱللَّهُ بِضُرِ ﴾ يريد من يُرَدُكَ بِخَيْرٍ ﴾ يريد بصحة ونظر ﴿ فَلَا رَآدٌ لِفَضْلِهِ ۚ يُصِيبُ بِهِ ، مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ ﴾ يريد من أوليائه (وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [يُونس: 107] يريد الغفور لذنوب أوليائه الرحيم بهم .

﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَآءَكُمُ ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكُمُّ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَهْتَدِى لِيَقُلِ الْحَقُّ مِن رَّبِكُمُّ فَمَنِ ٱهْتَدَىٰ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهُ وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِوَكِيلِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ

(قُلْ) یا محمد (یَنَأَیُّهَا النَّاسُ) [یونس: 108] یرید أهل مکة (قَدْ جَآءَ كُمُ اَلْحَقُ مِن رَبِّكُمُّ ) یرید الذي جاء به محمد (فَمَنِ اَهْتَدَیٰ فَإِنَّمَا یَهْتَدِی لِنَفْسِةِ ، ) یرید صدّق محمدًا فإنما احتاط لنفسه واهتدی (وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَمَا أَنَا عَلَيْكُم

بِوَكِيلٍ﴾ [يُونس: 108] يريد بجبّار.

﴿ وَأَتَيِعْ مَا يُوحَىٰ إِلَيْكَ وَأَصْبِرْ حَتَىٰ يَعْكُمُ ٱللَّهُ وَهُو خَيْرُ ٱلْمَنكِمِينَ ﴿ وَأَصْبِرْ حَتَىٰ يَعْكُمُ ٱللَّهُ وَهُو خَيْرُ ٱلْمُنكِمِينَ ﴾ ﴿ وَأَصْبِرْ حَتَىٰ يَعْكُمُ ٱللَّهُ وَهُو خَيْرُ ٱلْمُنكِمِينَ ﴾ [يُونس: 109] وهي منسوخة [حكمًا] نسختها آية السيف، فحكم في قتل المشركين والجزية على أهل الكتاب.

تمَّت سورة يونس عليه السلام

### بِنْ مِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرِّحِي يَرْ



﴿ بِنِسِمِ اللهِ الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله هدًى بينًا وهداية متينًا إلى التوحيد الذاتي والأسمائي ﴿ ٱلنَّمْزِبِ ﴾ الذي خلق مادة كل دابّة في مدة معينة في مستودع الصلب ثم استقر في الرحم ﴿ ٱلرَّحِيمُ ﴾ الذي ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُم عَلَى ٱلْمَآءِ لِبَبُلُوكُمُ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ الشَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُم عَلَى ٱلْمَآءِ لِبَبُلُوكُمُ أَيُّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ الشَّمَوَتِ وَالْمَرْصَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُم عَلَى ٱلْمَآءِ لِبَبُلُوكُمُ أَيْكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [هُود: 7] ويأمركم بالاستقامة لئلا يتطرق في علمكم وعملكم ضلالًا وخللًا .

#### تفسير

### ﴿ الَّرَّ كِنَابُ أُعْكِمَتْ ءَايَنُهُم ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ١

(الرَّ ) يريد أنا الله الرحمن ﴿ كِنَنَ أُخْرِكَتَ ءَايَنُهُم ثُمَّ فُصِلَتَ ﴾ يريد قرآنًا أُحكمت فرائضه ﴿ مِن لَدُنْ ﴾ يريد من عند ﴿ حَكِيمٍ ﴾ يريد حكيمًا في خلقه ، رحيمًا بمن صدّق نبيّه وتوحيده ﴿ خَبِيرٌ ﴾ [هُود: 1] بمن يكذّب بنبيّه واتخذ معه إلْهًا آخر غيره .

#### ﴿ أَلَّا تَعَبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهُ ۚ إِنَّنِي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ۞﴾

الجزء الثاني عشر: ﴿ أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا اللَّهَ ﴾ يريد لا تتخذوا مع الله ربًّا ﴿ إِنِّي لَكُمُ مِنْهُ نَذِيرٌ ﴾ يريد نذيرًا من عذاب الله لمن اتخذ معه إلْهًا ﴿ وَبَشِيرٌ ﴾ [هُود: 2] لمن وحَّد الله وأطاعه.

﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ يُمَنِّعَكُم مَّنَعًا حَسَنًا إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضْلِ فَضَلَهُۥ وَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴿ كُلِّي اللَّهُ اللَّهُ وَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾

(وَأَنِ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُوْ ) يريد وحِّدوه ولا تشركوا به شيئًا (ثُمَّ تُوبُوَّا إِلَيْهِ) يريد من الشرك الذي كنتم عليه (يُمُنِغَكُم) في الدنيا (مَّنَعًا حَسَنًا) يريد يتفضّل عليكم بالرزق والسعة حلالًا طيبًا (إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى) يريد إلى أجل الموت والقيامة (وَيُؤْتِ) في الآخرة (كُلَّ ذِى فَضْلِ فَضَلَةً ﴿ [هُود: 3] يريد أن منازل الآخرة بعضها أفضل من بعض كما أن إصلاح الناس في الدنيا بعضهم أفضل من بعض، مثل قوله: ﴿ إِنَّا نَجْرُونَ مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [التحريم: 7]، ﴿ وَإِن تُولَوْ ) يريد عن الإسلام فَإِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُو ﴾ في الآخرة ﴿ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ [هُود: 3] يريد عظيمًا.

### ﴿ إِلَى ٱللَّهِ مَرْجِعُكُمُّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ

﴿ إِلَى اللَّهِ مَرْجِعُكُمُ ﴾ [هُود: 4] يريد مصيركم جميعًا ﴿ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرًا ﴾ [هُود: 4] يريد بعضهم من آيات النبي عليه السلام مما يظهر له العداوة.

﴿ أَلَا إِنَّهُمْ يَثْنُونَ صُدُورَهُمُ لِيسَتَخْفُواْ مِنْهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ شِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُعْلِمُ وَلَكُمُ وَلَاتِ الصُّدُورِ (إِنَّ ﴾ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّهُ، عَلِيمُ إِذَاتِ الصُّدُورِ (إِنَّ ﴾

(أَلَا إِنَّهُمُ ) يا محمد (يَثَنُونَ صُدُورَهُمُ ) يريد يضمرون في قلوبهم (لِيَسْتَخْفُواُ مِنْهُ ) يريد بعضهم من آيات النبي عليه السلام مما يظهر له العداوة (أَلَا حِينَ ) أن (يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمُ ) يريد ما يضمرون عند الموت (يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ) يريد ما يضمرون عند الموت يعلم ما يسرُّون وما يعلنون يريد ما يضمرون عند الميت وما يعلنون في الصباح (إِنَّهُ عَلِيمُ الْمِنَاتِ الصَّدُودِ ) [هُود: 5] يريد بما في النفوس الصادقة مثل قوله في المائدة: (تَعَلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ ﴾ [الآية: 116].

﴿ ﴿ وَمَا مِن دَاتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمَلْتُ مُسْنَقَرَهَا وَمَسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُبِينٍ ﴿ اللَّهِ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُبِينٍ ﴿ اللَّهِ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُبِينٍ اللَّهِ اللَّهِ مُسْنَقَرَهَا

﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ ﴾ يريد الإنس ومن دبّ من الدوابّ ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا ﴾ في الرحم ﴿ وَمُسْتَوْدَعُهَا ﴾ في الصلب ﴿ كُلُّ فِي كِتَنْبٍ مُبِينٍ ﴾ [هُود: 6] يريد أمّ الكتاب اللَّوح المحفوظ.

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ وَكَانَ عَرْشُهُ. عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبْلُوكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا وَلَبِن قُلْتَ إِنَّكُمْ مَبْعُوثُونَ عَمَلًا وَلَبِن قُلْتَ إِنَّكُمْ مَبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولُنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ إِنْ هَاذَاۤ إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ فَيَ مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولُنَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ إِنْ هَاذَاۤ إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴿ فَيَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَهُوَ اللَّهِ عَلَى يَرِيدَ تَبَارِكُ وَتَعَالَى ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ﴾ يريد الأحد والإثنين والثلاثاء والأربعاء والخميس والجمعة ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى ٱلْمَآءِ لِيَبُلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ يريد علم أعمالكم قبل أن تعملوا، أو علم تقواكم قبل أن تتقوا، أو علم ما خلق قبل أن يخلق، وكلما يكون قبل أن يكون، فلا إله إلا الله وحده لا شريك له ﴿ وَلَهِن قُلْتَ ﴾ يا محمد لقومك ﴿ إِنَّكُم مَنْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولُنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يريد أهل مكة ﴿ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ [هُود: 7].

﴿ وَلَهِنَ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَعْدُودَةٍ لَيَقُولُنَ مَا يَعْبِسُهُۥ أَلَا يَوْمَ لَوْمَ لَيْكِ أَخُونًا عَنْهُمْ وَحَافَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ، يَسْتُهْزِءُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَلَئِنَ أَخَرُنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةِ مَعْدُودَةِ ﴾ يريد إلى سنين معدودة ﴿ لَيَقُولُنَ مَا يَخْبِسُهُ ۗ تَكَذيبًا منهم كقولك استهزاءً ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْلِيهِمْ ﴾ أي يوم القيامة ﴿ لَيَسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ يريد ذلك العذاب وهو قيل جزاء المستهزئين وقيل المؤمنين المشركين يوم بدر ويوم حنين وأُحد ﴿ وَحَافَ بِهِم ﴾ يريد وحل بهم ﴿ مَا كَانُوا بِهِ عَسْمُ إِنُونَ ﴾ [هُود: 8].

### ﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِنَّا رَحْمَةً ثُمَّ نَزَعْنَكُمَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَعُوسُ كَا مُنْهُ إِنَّهُ لَيَعُوسُ كَا مُؤدِّد اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ

﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِنَا رَحْمَةً ﴾ يريد الوليد بن المغيرة ﴿ ثُمَّ نَزَعْنَهَا مِنْـهُ إِنَـهُۥ لَيَـُوسُ كَـفُورٌ ﴾ [هُود: 9] يريد من رحمته، كافرًا بأنعمه.

﴿ وَلَ بِنَ أَذَفَٰنَهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَ ذَهَبَ ٱلسَّيِّئَاتُ عَنِيَّ إِلَى السَّيِّئَاتُ عَنِيًّ إِلَى إِلَى السَّيِّئَاتُ عَنِيًّ إِلَى السَّيِّئَاتُ عَنِيْ أَنْ السَّلَّةُ السَّلَّةُ السَّلَّةُ السَّلَّةُ اللَّهُ السَّلَّةُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَلَـٰ إِنْ أَذَقْنَهُ نَعُمَآ ﴾ يريد صحة وسعة في الرزق ﴿ بَعْدِ ضَرَّآ ۚ مَسَّنَّهُ ﴾ يريد بعد فقر ومرض ﴿ لِيَقُولَنَ ذَهَبَ السَّيِّئَاتُ عَنِّى ۗ يريد الضرّ والفقر ﴿ إِنَّهُ لَفَرِحٌ فَخُورٌ ﴾ وقد: 10] يريد تفاخر أوليائي بما وسعت عليه.

## ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أَوْلَتِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ أَوْلَتِكَ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ يريد أبا بكر وجميع الصحابة الأوّلين ﴿ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ أُوْلَتِكَ لَهُم مَغْفِرَةٌ ﴾ يريد لجميع ذنوبهم ﴿ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ﴾ [هُود: 11] يريد ثوابًا عظيمًا .

أقول: بحق الذات الأحد وبحق جبرائيل وبحق ربوبيتي هذا ﴿ كِنَبُ أُعِكَتُ الله وَيَسَعُ هذا ﴿ كِنَبُ أُعِكَتُ السالفة، أو مينسخ بكتاب آخر بل نسخ أحكام الكتب المتقدمة والشرائع السالفة، أو مبتدأ ما بعده صفته وخبره محذوف، أو نظمت نظمًا محكمًا لا يعتريه اختلال إلا من جهة اللفظ ولا من جهة المعنى. والمراد إما الكتاب هذا أو سورة هذه، أو جعلت حكيمة مفعولة من حكم إذا صار حكيمًا لأنه مشتمل على الحادث الحكمة النظرية والعملية، وأحكمت وأثبتت الحجج القطعية والبراهين اليقينيَّة الحاكمة على حقيقة وتحقق يقينيته الدالة على أحكام شرعية ﴿ ثُمَّ فَصِلتَ ﴾ وحققت آياته وأحكامه على التفصيل ﴿ مِن لَدُنُ حَكِمٍ خَبِيرٍ ﴾ [هُود: 1] بالظاهر والباطن، والسرّ والعلانية، على ما هي عليه صفة أخرى كاشفة للكتاب، أو خبر بعد خبر.

(ألا تَعَبُدُوا إِلا الله المسلم الم

﴿ وَإِن نُولُوا ﴾ وأعرضوا عن طاعة الله وإطاعته وكمال مطاوعته ومبايعة نبيّه

استحق هو العذاب ﴿ فَإِنِّ آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ ﴾ [هُود: 3] أعني يوم القيامة ﴿ إِلَى اللَّهِ مَرْجِفُكُمْ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [هُود: 4].

(ألا إِنّهُمُ لَو يسرُّون صدورهم وقلوبهم عن الحق وقبول أحكامه (لِيستَخْفُوا مِن الله ورسوله ما فعلوه من النفاق والعداوة والشرك، نزلت في المشركين أو المنافقين وفيه ما فيه لأن الآية مكيَّة، والنفاق إنما نشأ في المدينة (ألا حِين يستَغْشُونَ ويغطون بثيابهم (يَعْلَمُ مَا يُسِرُُونَ ويبطنون في قلوبهم (وَمَا يُعْلِنُونَ لَا بأفواههم (إِنّهُ عَلِيمُ إِذَاتِ الشَّدُورِ [هُود: 5] وبأكمله إن الذين أضمروا عداوة الله ومخالفة أمر الله لا يخفي علينا أحوالهم ولا ما احتوت عليه صدورهم وبالهم.

﴿ وَمَا مِن دَآبَتُمِ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي يدبّ ويتحرَّك حركة نقلية وكمية أو كيفية ونفسانية من النبات والحيوان وهو الإنسان ﴿ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهَا ﴾ وما يتقوى ويبقى ويستمر وجوده إلى ما قدّره الله تعالى من إبقاء الحياة ﴿ وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا ﴾ ومكانها الذين يأوي إليه ويستقر ويثبت فيه ﴿ وَمُسْتَوْدَعَهَا ﴾ [هُود: 6] أي أرضًا يدفن فيها بعد الوفاة وما تفتَّت أجزاء بدنه وأعضاء بنيته أو أرحام الأمهات والمكان الذي فيه يموت، أو الأرحام وأصلاب الآباء، أو الجنة والنار، أو القبر.

وُوهُو اللّذي خَلَقُ السّمَوَتِ وَالْأَرْضُ [هُود: 7] وما فيها أي المجرّدات والماديات أو الجهات العالية والسافلة وما يتكوَّن فيهما من الجان والشيطان والطيور والمعادن والنبات والحيوان والإنسان، وإنما جمع السماء وأفرد الأرض لاختلاف أنواع الحركات الشرقية والغربية والذاتيَّة والعَرَضية والطولية والعرضية وغير ذلك من الشرعيَّة والبطء والرجوع والوقوف وما يتفرّع عليها من أنواع الكائنات وأصناف المكونات وما أشبه ذلك في الأول. وأما الثاني فهو أماكن على الأصح وإن قدّر فيه الطبقات كما قال الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ [الطّلَاق: 12]، وفيها مخلوقات كثيرة مختلفة كما ورد في الحديث: «وكان عرشه على الماء» هو مادة مياة كل الأشياء العالية والسافلة، المجرّدة والمادية ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيَّ عَلَى خلق أولًا ياقوتة خضراء، ثم خلق الريح فجعل على متنها ثم نظر إليها بالهيبة فصارت ماءً ارتعد واضطرب ثم خلق الريح فجعل على متنها ثم وضع العرش على الماء، كذا ورد في التوراة. وهذا مما يهتدي إليه العقل بلا

تأييد الله بالوحي وهو موافق لما قاله الحكيم الإلهي: إن الله جلَّ وعلا خلق أولًا العقل الكلِّ وله جهات ثلاثة إلى ربّه مبدؤه الأول، وإلى ما دونه من الممكنات، وإلى نفسه. فمن الأول صدر العقل و[من] الثاني العرش، ومن الثالث الكليّة. هذا هو ما ذكر بعينه والاختلاف في العبارة. شعر:

عباراتنا شتّى وحُسْنك واحد وكلُّ إلى ذاك الجمال يُشب

قال ابن عباس رضي الله عنه: لما خلق الله تعالى العرش ثم خلق بعده بحرًا عظيمًا من الماء يقال له البحر المسجور، لقوله تعالى: ﴿وَكَانَ عَرَشُهُ مَعَلَى الْمَاءِ»، ثم عَلَى اَلْمَاءِ». وقال بعضهم: إن الله عزَّ وجلَّ قال: «وكان عرشه على الماء»، ثم خلق السماوات السبع والأرض وخلق القلم فكتب به ما هو خالق وما هو كائن من خلق، ثم إن ذلك الكتاب سبَّع الله ومجَّده ألف عام قبل أن يخلق شيئًا من خلقه. هذا هو ما وقع في الكتب السماوية والصحف المنزلة ﴿ لِيَبْلُوكُمُ أَيْكُمُ المَنْ عَمَلاً ﴾ أي يعاملكم معاملة الاختبار، والمراد من العمل ما يعمّ عمل القلب والجوارح لما روي أنه قال عليه السلام: «أيكم أحسن عقلًا وأورع من

محارم الله، وأسرع في طاعة الله» ﴿ وَلَيِن قُلْتَ ﴾ يا محمد ﴿ إِنَّكُم مَبْعُوثُونَ ﴾ وتحشرون ﴿ مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ ﴾ في المحشر العظمى ﴿ لِيَقُولُنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ بالله وبكمال قدرته وعموم حكمته ﴿ إِنَّ هَذَا ﴾ العذاب الدال على هذا المطلب ﴿ إِلَّا سِحْرٌ ﴾ وقرئ إلا سحر ﴿ مُبِينٌ ﴾ [هُود: 7] ظاهر لا حقيقة له، مبالغة في الإنكار.

(وَلَيِنْ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ) الموعود دنيا وآخرة (إِلَىٰ أُمَّةِ مَعَدُودَةٍ) وجماعة موعودة وزمرة معهودة، قليلة من الأزمان والأوقات (لَيَقُولَنَ) في هذه الحالة (مَا يَحْسِمُهُ وَأِي شيء يمنعه من الوقوع استهزاءً واستخفافًا واستعجالًا يعنون به أنه ليس شيء ولا أصل له (ألا يوم يَأْنِيهِمَ) أي يوم إتيان العذاب عليهم (ليس مَصَرُوفًا عَنْهُمْ وَحَافَ بِهِم) أحاط بهم أوقع الماضي موضع المستقبل تحقيقًا ومبالغة في التهديد عليهم (مَا كَانُوا بِهِم يُسْتَهْزُونَ (هُود: 8] ويستعجلون.

(وَلَيِنَ أَذَقَنَهُ) الإنسان، وأعطينا منا رحمة سعة ونعمة (ثُمَّ نَزَعُنَهَا مِنْهُ) أي سلبنا تلك النعمة (إِنَّهُ لَيَتُوسُ) مقطوع الرجاء من فضل الله (كَفُورٍ) [هُود: 9] ساتر نِعم الله وجاحدها في الثانية في جميع الأوقات.

﴿ وَلَـ إِنْ أَذَقَنَاهُ نَعْمَاءَ بَعْدَ ضَرَّاءَ ﴾ وحلول العذاب من الفقر والمرض والجوع ﴿ مَسَّتُهُ ﴾ ولصقته بعد الصحة والغناء والسعة والرّخاء ﴿ لَيَقُولَنَ ذَهَبَ ٱلسَّيِّئَاتُ عَنِيًّ ﴾

وأزال الشدائد مني من غير إعادة إلى إيذاء النعم الظاهرة الدنياوية الدنيَّة، باقية عليّ، والحال (إِنَّهُ ) أي الزاعم الكافر (لَفَرِحٌ ) وفرحان ومنبسط قلبه إلى النعيم الظاهر والعميم الحاضر، فإذن غفل عن رحمة الله وذهل عن نعمته بل عن الله (فَخُورٌ ) [هُود: 10] ومتفاخر على الناس، ومتفضل عليهم.

(إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُواً) على نزول البلاء وشكروا على وفور النعماء، وفي عبارة الإذاقة إشارة إلى أن نعيم الدنيا حقير في جنب نعيم الآخرة جدًّا، سريع الزوال لا ثبات له، والنسبة بينهما كالنسبة بين الذرة المخيلة والأكل المحقق المشبع الذي يفيد بقاء الأكل وازدياد مقدار بنيته وثقات صحة بدنه، فالاستثناء منقطع (وَعَكِلُوا الضَكِلِحَتِ) [هُود: 11] شرًّا لِلآلائه السابقة ونعمائه الجليلة السابغة ومستعدًّا لتعاطى المنح اللاحقة اللائقة.

#### إشارة وتأويل

(الرَّ كِنْبُ أُخِرَمَتَ ءَايَنُهُ الْهُود: 1] إلى السارة إلى الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية، فهذه الأدوار الثلاثة التي تتفرع على اثنا عشر ثم فصلت كل واحدة من هذه الثلاثة النورية الإفرادية والظليّة الوحدانية وجمعيتهما إلى ستة عشر، وذلك لأن كل دورة وكورة تستمد من الأسماء الأربعة الذاتيّة والمبادئ المربعة الإلهيّة، أعني العليم والمحيي والقدير والمريد. ولكل منها اقتضاء خاص وارتضاء ماض في كل دورة دورة وكورة إفرادية وجمعية، فحصل في كل واحد منها من كل واحدة من هذه الأسماء أربعة: اقتضاء كلي وله مدّة معينة وبرهة مبينة، ومدة اقتضاء العليم في عالم الجبروت والمرتبة الواحديَّة ثلاثمائة وستون ألف سنة، وكل دورة عبارة عن ثلاثمائة وستين ألف سنة، وكل سنة ثلاثمائة وستون ألف سنة، وكل سنة ثلاثمائة وستون ألف سنة، وي يوم كان مقداره خمسون ألف سنة، وتسمّى بالدورة العظمى الإلهيَّة النورية الوجودية، وربّ هذه الدورة هو العليم. وأعيان هذه الدورة هي الملائكة العظمى والجواهر النورية المجرّدة، والعقول العالية والأعيان الثابتة، والحقائق الإلهيَّة.

وأما الدورة الثانية المنسوبة إلى اسم المحيي فتسمّى بالكبرى، ومقدارها ثلاثمائة وستون ألف سنة، وكل سنة مقدارها ثلاثمائة وستون ألف يوم، ومقدار

كل يوم ألف يوم كان مقداره ألف سنة مما تعدُّون. وأعيان هذه الدورة هي النفوس والأرواح المجرّدة في المرتبة الروحية والملكوت.

وأما الدورة الثالثة المنسوبة إلى اسم القدير الذي تأثيره مختص بمرتبة الخيال وعالم البرزخ والمثال فتسمّى بالدورة الوسطى النورية الجمالية وأعيان هذه الدورة المرتبة التي هي برزخ الملكوت والملك هي الأشباح النورية والمثل البرزخية، وهذه الحضرة وهي أوسع الحضرات الإلهيَّة وتأثير القدرة في هذه المرتبة إنما يتمّ في مدة ثلاثمائة وستين ألف سنة، ومقدار يومها هو مائة سنة. قال: ﴿كُمْ لَبِئْتُ قَالَ لَبِئْتُ عَامِ ﴾ [البَقَرَة: 259]. ويسمى الدورة الوسطى النورية الجمالية.

وأما الدورة الرابعة وهي التي ربّها المريد، وصفة الإرادة، فهي التي تسمّى بالدورة الصغرى النورية الوجودية. وأعيانها هي الأجسام السماوية والأجرام الأفلاكية والعنصرية، ومدة تأثير المريد في هذه الدورة إنما يتم في ثلاثمائة وستين ألف سنة، ومقدار السنة هو ثلاثمائة وستون يومًا، واليوم هو المعروف أربع وعشرون ساعة. وأما الأكوار وهي باطن الأدوار وغيبها فهي أيضًا بالغة أربع، وكذا مدتها وبرهة تأثيرها أربع أرباب تأثيرها هي غيب تأثير الأسماء الأربعة الذاتيَّة، فإذا كانت فردارية تأثر الأسماء المذكورة صريحة كانت فردارية بواطنها وعيونها خفية ضمنية ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّ اللَّهُ مَا يُلقِي الشَّيْطُنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ ءَلكَتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمً عَلِيمً اللَّهَ عَلَيْتِهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا يُلقِي الشَّيْطَنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللَّهُ ءَلكَتِهِ وَاللَّهُ وَاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلِيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَ

وأما مدة اقتضاء حقيقتهما فهي بعينها مدة اقتضاء كل واحدة منهما كمية ومغايرة لها كيفية وحالة لأنها مركبة منهما، عرضت عليهما صورة جمعية وهيئة وحدانية كالمراح فإن له صورة وحدانية يسمّى بها واحدًا، إلا أن له كيفية وحالة بها يغاير كل واحد من المفردين، فإذًا لا بدّ وأن يكون له مدة معينة وبرهة مبينة لها كمية وحدانية وكيفية مغايرة لهما منطوية عليهما كما علمت في المراح وأحواله، فإذًا لا بدّ أن يكون لكل من الدورة والكورة وجمعيتهما بحسب اقتضاء الأسماء الأربعة

المذكورة وتأثير فيهما أربع حالات يحصل من ضرب الأربعة في الأربعة في الأمور الثلاثة المذكورة ثمانية وأربعون (عه) من ضرب الأربعة في الأربعة من أحوال الثلاثة المذكورة ثمانية وأربعون (عه) من ضرب الألف إشارة إلى الأدوار، الأصول الثلاثة (ع ا) ومن ضرب الثلاثة فيها (رعه) فالألف إشارة إلى الأدوار، واللام إلى جمعيتهما، والكتاب هو المجموع الذي تفضيله قد ذكر وبين (مِن لَدُنُ حَرِيمٍ خَبِيرٍ) [هُود: 1] بأن أحدث وكوَّن وأورث في كل واحد من الأدوار والأكوار وجمعيتهما أعيانًا مخصوصة وأكوانًا منصوصة هي آيات الكتاب الكتاب الكريم وعلامات الخطاب العميم أي ظاهر تفصيل آيات الكتاب المبين من عند الكريم وعلامات الخطاب العميم أي ظاهر تفصيل آيات الكتاب المبين من عند ذات حاكم في الأدوار والأكوار وفي جمعيتهما على أعيانهما وخصوصية أحكامها، خبير بأطوال ظاهر أحوالها وعالم بباطن حالاتها، كمياتها وكيفياتها.

﴿ أَن لَّا نَعَبُدُوٓاً إِلَّا اللَّهَ ﴾ [هُود: 2] أي فصل في صحائف كتابه وبيَّن في مصاحف خطابه أن لا تعبدوا في الأدوار والأكوار وجمعيتهما بأعيان الأدوار وأكوان الأكوار وبالأعيان الجامعة إلا الذات القديم الجامعة للعوالم الخمس ومقتضيات أدوار المراتب الست بتمام الحالات حتَّى الذوق واللّمس إشارة إلى كمال جامعية أفراد البشر وآحاد الألسن، يعنى إن حقّ أعيان العارفين السائرين إلى الله ومن الله وفي الله في الأدوار والأكوار وجامعيتهما أن لا تعبدوا إلا الذات الجامعة لتمام الأسماء والصفات بجميع مقتضياتها وعموم مرتضياتها، ويعبدوا ويشاهدوا في كل دورة وهيئة وحصة معينة الذات الجامعة على وجه لإيجاد الذات خصوصية الحصة وألا يستر الحصة الذات بل يشاهدهما معًا، وأن ترى الذات عين الحصة وبالعكس كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّنهِرُ وَٱلْبَاطِنُّ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: 3]، ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [النُّور: 35]، ﴿ وَهُو الَّذِي فِي السَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الزّخرُف: 84] في الأدوار النورية الجمالية بالأمور الجلالية الظليّة العدمية في الأكوار الجلالية الظليَّة بالأمور النورية الجمالية الوجودية ﴿ وَبَشِيرٌ ﴾ [هُود: 2] للأعيان النورية الجمالية بالأمور الوجودية النورية والأكوان الظليّة الجلالية بالأمور العدمية الجلالية الإفرادية ﴿ وَأَنِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبِّكُمْ ﴾ في جمعية الأدوار الجمالية وجمعية الأكوار الجلالية الإفرادية ﴿ثُمَّ تَوَلَّوْاً ﴾ وارجعوا إلى جمعية الأفراد الجمالية بجمعية الأكوار الجلالية ويجمعية الجلالية والجمالية ﴿ يُمَنِّعَكُم ﴾ [هُود: 3] بجمعية الجمع والإفرادية الجلالية وبجمعيتهما طردًا أو عكسًا، وهي الصورة الجمعية المخمسة كما يدل عليه ويومئ إليه تكرار ضمير هو في الآية الأولى في الأول والآخر. شعر:

أقول وروح القدس تنفث في نفسي إن وجود الحقّ من عدد خمس

وإلى أجل مسمّى إشارة أن طور سرّ الوجود دوري، وأن دوره كوري لا ينقطع أمده ولا يرتفع عدده ومدده. ويؤت كل ذي فضل، وكمال قسط وعدل في الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية الاستقلالية والنفعية الأصلية والفرعية.

- (وَإِن تَوَلَقُ) [هُود: 3] وأعرضوا عن اصطياد طيور الكمالات الأولية الذاتيّة، وشروط الأحوال القلبية والمقامات الغيبية، وأنوار المعارف الإلهيّة، وأسرار حقائق الأسماء الذاتيّة والأفعالية والآثارية (أَخَافُ عَلَيْكُرُ عَذَابَ يَوْمِ كَبِيرٍ) [هود: 3] أي المحشر العظمى، وجمعية الجمعية الكبرى، وهو مجمع جميع الأعيان الكاملة والأكوان والنفوس العاملة (وَإِن مِنكُرُ إِلّا وَارِدُها كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَقْضِيًا ﴿ ثُمَ نُنجِى الرَّمِينَ النَّهُ اللَّهُ الرَّيْنَ انتَقَوا وَنَذَرُ الظَّلِمِينَ فِيها جِثِيًا ﴿ الرَّهُ المريم: 71، 72].
- ﴿إِلَى اللّهِ مَرْجِعُكُمُ الْهُود: 4] بأن يتحقق كلّ عين من الأعيان، وكل كون من الأكوار الأكوان بعد قطع فيها في أطوار مقتضيات الأدوار النورية ومرتضيات الأكوار الظليّة الإفرادية والجمعية بالألوهية والكونية والنعوت الربوبيّة والعبودية فردًا وجمعًا وفرادًا أو معًا.
- وَأَلا إِنَّهُمْ يَثَنُونَ صُدُورَهُمْ لِيَسْتَخْفُواْ مِنَهُ الْهُود: 5] إلخ، إشارة إلى أن لكل عين من الأعيان ولكل كون من الأكوان في مسالك سلوكه ومدارك تعينه وشكوكه نظرًا إلى بعث إمكانيته وصفة ألوهيته من الأطوار الكليَّة والإلهيَّة والكونية، والأسرار الجمعية الغير المتناهية، وصف خفي وعطف حفي حتَّى لا يطلع عليك في النشآت الأدوار الغير المتناهية فيكون في ألوهيته ونعت خصائصية هويته ولوازم ماهيته حال منظره وحال مترصدة ومتجددة مستمرَّة، فلا يمكن لأحد من الأعيان وواحد من الأكوان في الأدوار الإلهيَّة والربانيَّة والأطوار الإمكانية والكيانية سماء في الأطوار الجمعية الإلهيَّة والكونية والربوبية والعبودية أن تستكمل في السلوك بحيث إن لا يبقى له حالة منتظرة وحالة مستمرّة، إذ التجلّيات الإلهيَّة والذاتيَّة والأسمائيَّة والأفعالية والإلهيَّة والصورة الجمعية والصورة المعبرة يتحدَّد

إفنائنا، بل في التجلِّي الواحد بالصورة الواحدة، فإنه يتضمن تجليات غير متناهية عينًا وعلمًا، فإن العين الواحد باعتبار استمرار وجوده وعدم استقرار شهوده ينتظر تعيُّنات وتجدَّد هويات وتعدُّد إدراكات وشهودات غير متناهية.

ولما كان تجلِّي واحد حاله كذا هكذا فما ظنَّك بالتجلِّيات المتعدِّدة والتعيُّنات المتجدِّدة، وضبط هذه التجلّيات حصر الإدراكات المتضاعفة والشهودات المتعاطفة بالنسبة إلى من هو غير متناه، ذاتًا وصفة، وعلمًا ومعلومًا ونعتًا، فهو ممكن غير مستحيل بل هو واقِعٌ، فمن أراد أن يتحقّق بهذا الاتحاد فعليه أن يعني في ذاته وصفاته ويبقى ويتحقق بوجود الذاتيَّة الحق، وانحصار العارف على هذه الحالة الغير المتناهية بالنسبة إلى ذاته الممكن الذي ليس وجودًا ولا عدمًا، ولا حدوث ولا قِدَم، وهو جهل وظلم لم يستحق أن يحمل الإنسانيَّة الإلْهيَّة فإنه جاهل وظالم كما قال: ﴿إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا ﴾ [الأحرَاب: 72]، وإنما يستحق إذا اتَّصف بكمال الفقر والاحتياج ووفور العبودية والانزعاج فكمال العبد الممكن هو أن تجتمع فيه هذه الحالة العبدية الإمكانية مع تلك الحالة الإلهيَّة، كما أشار إلى هذا وأجب الوجود: «أطعنى يا عبدي أجعلك مثلى وليس لى مثل»، فالتشطيح بأنا الله وأنا الحق وبقوله: «سبحاني ما أعظم شاني»، ظلم خارج عن طور التحقيق والتحقيق بكمال الجمعية بالألوهية والعبودية وبكمال الفقر والغني، وبكمال الفناء والقاء، وبالوجود والعدم، وبالحدوث والقدوم وغير ذلك. ولا يتحقّق هذا الوصف الجمعي إلا للإنسان الكامل والكون الفاضل، والذات البحت، إنما يتحقق به، أو خلق الإنسان أولًا وآخرًا وسرًّا وجهرًا، باطنًا وظاهرًا، فتأمّل.

(وَمَا مِن دَابَتَةِ فِي الْأَرْضِ) أي ذات حركة ونقلة في الأرض الاستعدادية والفرض الامتدادية في الدورة الذاتيَّة السرمدية الجامعية للدورة الإلهيَّة والربوبية والكونية والغيبية والعينية من الشؤونات ووجوه الهوية الغيبية في بداية التجلِّي الذاتي الذي يكون بالوجوه الأحدية والعنوانات الذاتيَّة التي يتميز بعضها عن بعض بالذات لا بالوصف، والصفات الثنوية واللاهوتية والوجودية ثم ينزل من هذه المرتبة الذاتيَّة إلى المرتبة العدمية، وإلى الكورة الظليّة الجلالية التي تناسب هذه المرتبة الأحدية واللاهوتية، ومن الوجوه الذاتيَّة والشؤونات الأولية إلى الأعيان العدمية التي هو عيب النور

والجمال، ثم يدبّ وينقل إلى التجلِّي الأسمائي في المرتبة الواحديَّة، ومن الشؤونات الذاتيَّة إلى الأعيان الثابتة وإلى الماهيات الكونية والحقائق الإلهيَّة، ومنها إلى التجلِّي الأفعالي، ومن الأعيان الثابتة والمنسوبات القلبية إلى الأعيان العينية والجواهر النورية والملائكة العالية والعقول، وهكذا إلى نهاية التنزُّلات وغاية التعيُّنات والحركات.

(إِلَّا عَلَى اللهِ رِزَقُهَا) وما يتقوَّم به من الذات والوجود والإدراكات والشهود، فإنَّ الدواب إنما يرزق ويتقوّم بالذات والموجودات بالوجود والمعلومات بالإدراكات والعلوم والنفوس والأرواح والجواهر الروحية بالحياة والأجسام وذوات المقادير بما يتقوَّم ويقوم ويتخلَّل ويدخل فيه، واسم الرزق يطلق على الكلّ، والرازق والموصل إلى ما يرزق ويتقدَّم هو الله. هذا في التنزيلات، وأما في الترقيات فالنازل يتخلَّل ويدخل في العالي يرفع القيود المشخصة يدخل ويتخلَّل عند رفع شخصه وتعيُّنه الحزينة في الضيف كالهندية والرومية والتركية والكردية وغير ذلك.

وعند رفع قيود الضيفية يدخل في النوعية وعند رفع قيد الفصل المنوع يدخل في الجنس القريب كالحيوان، وعند رفع الفصل المتوسط وهكذا يتصاعد إلى الجنس العالي، أعني الجسم المطلق والجوهر والوجود المطلق ومطلق الوجود والنذات البحت، فالكل داخل في مطلق الوجود (وَيَعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعُهَا ﴾ [هُود: 6] المستقر هو رحم القوة القابلة، ومستودعها الصلب القوة الفاعلية (كُلُّ في كتَبِ مُبِينِ ﴾ [هُود: 6] ولوح محفوظ في كل دور وكور بنوع وطور. لما علمت من أن كلَّ دور يشتمل على قلم ولوح، وعرش وكرسي، ودنيا وآخرة، وأفلاك وأرض وسماوات، وحركات وزمان ومكان، وفي كل دورة منها أعيان متفاوتة في كل كورة أكوان متناسبة وغيره من المقتضيات الصريحة والمرتضيات الضمنية الخفية.

وَهُو اللّذِي خَلَقَ السّمَوَتِ وَالْأَرْضَ الوجودية في فرداريّة الدورة النورية الجمالية والسماوات والأرض العدمية في الكورة الظليّة الجلالية الأصلية والفرعية الإفرادية والجمعية، وإنما جمع السماوات والأرض لأنها مظاهر القوى الفاعلية، أعني العقول والأسماء الذاتيّة التي هي مبادئ الحقائق الوجودية والشقائق الشهودية، والأرض مظهر القوة العاملة، وهي العدم. وأيضًا السماوات مظاهر الأسماء السبعة الذاتيّة، والأرض مظهر الذات الأحدية والوحدة الذاتيّة العينيّة بذاتها

بالوجود والظهور عن الغير، ولذا تحرَّكت السماوات وسكنت الأرض في ستة أيام، وهي عبارة عن المراتب الستّ، أعني اللاهوت والجبروت والملكوت والبرزخ والملك والناسوت، وإنما أثر الستّ لأنها عدد كامل مساوي كسورها، أعني النصف والثلث والسدس، وهي (١٢٣).

وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَآءِ ﴾ [هُود: 7] والعرش عبارة عن حالة إجمالية وجمعية ساذجة منطوية على صور ما كان في صدر التفصيل، والماء عبارة عن الحضرة العلميَّة، وهي بداية كل دورة من الأدوار الأربعة الأصلية والفرعية الإفرادية والجمعية، وذلك لأن في بداية كل دورة من الأدوار الأربعة الأصلية والفرعية والإفرادية والجمعية خلق الله على ما يقتضي السماء السبعيَّة الذاتيَّة سبع سماوات وأرض ودنيا وآخرة بعد أن خلق قلمًا ولوحًا وعقلًا ونفسًا وعرشًا وكرسيًّا وكواكب ثابتة وسيارات وشمسًا وقمرًا ووقتًا ودهرًا وعصرًا وزمانًا حسب اقتضاء أنواع الأدوار وأجناس الأكوار. والماء هو العلم والهواء، والربح عبارة عن الحياة. ولا شكّ أن العلم مشروط بالحياة فيكون ماء العلم على الربح وهواء الحياة. والمراد من العرش هو العرش الرحماني، وعرش العلم وهو فلك الحياة، وعرش الكريم هو فلك عالم الطبيعة، وعرش المجيد هو عرش الصورة والجسم الكلي، ويجوز أن يراد من الماء ماء العلم، ومن الهواء هواء الحجب الذاتية «كنت كنزًا مخفيًا فأحبت أن أعرف فخلقت الخلق لأعرف». شعر:

أتاني هواها قبل أن أعرِف الهوا فصادف قلبي خاليًا فتمكّنا في الأدوار والأكوار لأن كل دورة في في للنبي المنافعة أينكم أخسن عمكاً الهود: 7] في الأدوار والأكوار لأن كل دورة في بدايتها بدايتها ونهايتها نوع إنسان، وله نوع من العمل الوجودي، وفي كورة في بدايتها ونهايتها نوع من الإنسان الظليّ العدمي الجلالي، وهو المولود الجني الذي كان في الدورة في ضمن المولود الإنساني، وهو من جنس الأهرمن والغول والشيطان والجن، ولهذا المولود عمل عدمي كالإضلال والضلال والإغواء والسلب والنفي والتنزيه والتقديس وغير ذلك، فربما تكون الصورة النوعية الإنسانيّة في بداية فرداريّة الدورة النورية الجمالية في الدورة العظمى ظاهرًا صريحًا بصورة الملك وبصورة أهرمن ضمنًا، وكذا في بداية الكبرى النورية يكون ظاهرًا بصورة الملك صريحًا وبصورة الغول ضمنًا.

وكذا في بداية الدورة الوسطى يكون بصورة الملك العامل، والشيخ البرزخي يتميز عن سائر الأعيان الملكيَّة بالصورة الشبحيَّة في بداية الدورة السبخرى النوريَّة يكون بالصورة الجسمية، والجن يكون ضمنًا في الصورة الجسمية، والبحن يكون ضمنًا، فإذا استكملت الجسمية، والشيطان يكون في الصورة السبحية البرزخية ضمنًا، فإذا استكملت الأدوار الأربعة النورية الأصلية والفرعية الإفرادية والأربعة الجمعية صريحًا استنبطت النورية وصرخت الأكوان الضمنيَّة الأربعة الظليَّة العدميَّة الأصلية الإفرادية والأربعة الفرعية الإفرادية، وهي الأهرامانية والأبعوال والشيطانية والإبليس والجن.

وتضمَّنت الصورة الأربعة النورية الجمالية الأصلية والفرعية الإفرادية والجمعية منهما أربعة، فالمجموع اثنا عشر، وهو الليل الجمالي الوجودي، والاثنا عشر المقدم هو النهار النوري الجمالي الوجودي.

فهذه الأدوار النورية الجمالية الوجودية وهي أربعة وعشرون بمنزلة الساعات يوم بليلته من الأيام الإلهيَّة السرمدية. وهكذا في الأكوان الظليّة الجلالية. وأربعة جمعية فالمجموع اثنا عشر ليل واثنا عشر يوم، فحصل يومان من الأيام الإلهيَّة السرمدية، إحداهما من الأدوار النورية، والثاني من الأكوار الظليّة وساعاتهما، وإليه الإشارة بقوله في سبعة مواضع إيماء إلى أن منادي هذه الأدوار ومنادي هذه الأكوار هي الذات بالأسماء والصفات السبع.

(وَلَهِن قُلْت) قلت يا حقيقة محمد السارية في جميع الأدوار والأكوار لأعيان كل دورة وأكوان كل كورة (إِنَّكُم مَبَعُوثُون) بعد الحياة السابقة والممات اللاحقة في الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية الإفرادية (مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولُنَّ اللاحقة في الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية الإفرادية (مِنْ بَعْدِ ٱلْمَوْتِ لَيَقُولُنَّ اللاحقة في الأدوار والأكوار العجيب والحديث الغريب (إلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ) [هُود: 7] تخيالات باطلة وأوهام مختلة لاحقيقة لها ولا تعديل بها ولا اعتماد عليها، هذا من فرط جهالتهم ومرط مهلهم أفاضته الفردارية الضمنية الظلية العدمية وعجيبة عن مشاهدة الأدوار وأعيانها واختلاف أحوالها وإتلاف أطوارها بعضها عن بعض.

﴿ وَلَهِنَ أَخَرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّةِ مَعْدُودَةٍ ﴾ وزمرة ممدودة إشارة إلى علّة تمام وجوب القيام وتخلُّل ظهور الساعة بين الأدوار والأكوار، وهي أنه لو لم يتخلَّل بين الأدوار الصريحة الظاهرة أصلية كانت أو فرعية، وقيام قيامة ولم يتغيّر الحال

في أطوار أدوار الجمال لم يتبين الوجود ولم يتعين الشاهد ولا الشهود ولا السنة ولا الشهور، ولم يتميز الغيب عن الشهود ولا الغيبة عن الحضور ولم يعلم الخالق والمخلوق، ولا السابق والمسبوق، ألا يرى أنه لم يكن ليل ولا ظلمة لم يتبين النهار ولا الضياء ولا الأنوار، وبالأضداد تتبين الأشياء. يعني ولئن أخّرنا عن أعيان كل دورة يوم العذاب ويوم الألم والعقاب لغفلت أعيان هذه الدورة عن الحق ويوم البعث وأنكروه بحيث ليقولن على طريق الاستهزاء.

(مَا يَحْسِمُونَا عَنْهُمْ وَحَافَ بِهِم مّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِمُونَ الْهُ ود: 8] إلى قوله: (لَهُم (لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَافَ بِهِم مّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِمُونَ الْهُود: 8] إلى قوله: (لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ) [هُود: 11] إشارة إلى تطور أحوال الإنسان وتنوعها، وإلى تغير أطوار الأعيان وتنوعها، وذلك لانتشائها عن أسماء متقابلة الاقتضاء وعن أشياء متباينة الارتضاء، ففي كل وقت وزمان ومدة وأن يظهر من كل أسماء وسبب في الإنسان وتمام الأعيان نوع من الاقتضاء وأثر وفرع من الارتضاء، فلا بدَّ من قائد سائس وهاد آيس ليصرفها إلى جهة وحدة ذاتية وحقيقة أصلية، وهو الناموس الإلهي والجاسوس الآمر والناهي ليبيِّن لهم ما هو الحق والأمر الأليق المحقق، وهو الوحي والنبوة والحكمة والولاية (وَمَن يُؤْتَ الْجِكَمَة فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾

#### تفسير

﴿ فَلَعَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِقُ بِهِ عَدَّرُكَ أَن يَقُولُواْ لَوَلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ كَانَرُ أَوْ مَكَانُ أَنْ اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ أَن اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ أَن اللَّهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ آَنِهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴿ آَنَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى كُلُّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالِهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَّا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالَهُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلّا

(فَلَعَلَك) يا محمد (تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْك) هذا أدب من الله لنفسه وتحريضًا على طاعة الله، والله من رأى ذلك له بالعصمة ولكنه يخاطبها لأصحابه (وَضَآبِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَن يَقُولُوا لَوَلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزُ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكُ ) يريد أو لا أُنزل عليه ملك، يريد ملكًا من الملائكة (إِنّمَا أَنتَ نَذِيرً ) يريد تنذر من عصاني وتخوفه عذابي وسطواتي ونقماتي (وَاللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكِيلُ ) [هُود: 12] يريد شاهدًا وقادرًا.

## ﴿ أَمۡ يَقُولُونَ ٱفۡتَرَبَّهُ قُلُ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ مَفْتَرَيْتٍ وَٱدْعُوا مَنِ اللهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿

﴿ أُمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَكُهُ ﴾ يريد القرآن ﴿ قُلُ ﴾ يا محمد ﴿ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ ـ مُفْتَرَيَتِ ﴾ يريد بعشر فرائض فيما افترضت مفتريات منتقلات ﴿ وَادْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ يريد شفعاءكم من دون الله ﴿ إِن كُنتُمْ صَلِقِينَ ﴾ [هُود: 13] يريد إن كنتم فاعلين.

## ﴿ فَإِلَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمُ فَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللَّهِ وَأَن لَّا إِلَهَ إِلَّا هُو فَهَلَ أَنْوَلَ بِعِلْمِ اللَّهِ وَأَن لَّا إِلَهَ إِلَّا هُو فَهَلَ أَنْتُم مُسْلِمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ ﴾ يريد يصدقوكم ويؤمنوا ﴿ فَأَعْلَمُواْ أَنَمَا أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللَّهِ ﴾ أي جاء به محمد ﷺ ﴿ وَأَن لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَّ فَهَلَ أَنتُم ﴾ يا معشر أهل مكة ﴿ مُسْلِمُونَ ﴾ [هُود: 14] يريد موحِّدون.

#### ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا وَزِينَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ( اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَا﴾ يريد تعجيل الدنيا ولا يؤمن بالبعث ولا الثواب ولا العقاب ﴿ وَزِينَنَهَا ﴾ يريد وما فيها من الشهوات ﴿ نُوَفِّ إِلَيْهِمَ أَعْمَلَهُمُ ﴾ يريد يعطيهم ذلك وافرًا غير منتقص ﴿ فِهَا وَهُمْ فِهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴾ [هُود: 15] لا ينقصون في الدنيا .

## ﴿ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّكَارُ وَكَبِطُ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَلَهُ النَّكَارُ وَكَبِطُ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَلَهُ اللَّهِ اللَّهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (إِنَّا ﴾

﴿ أُولَٰتِكَ اللَّهِ لَيْسَ لَمُمْ فِي الْآخِرَةِ ﴾ يريد القيامة ﴿ إِلَّا النَّارُ وَحَبِطُ مَا صَنَعُواْ فِيهَا ﴾ [هُود: 16] يريد من أعمال البر في الدنيا لكفرهم بالنبي ﷺ ﴿ وَمَطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [هُود: 16] يريد ما يريدون به وجه الله مثل قوله تعالى في سورة الكهف: ﴿ قُلْ هَلْ نُنْئِكُمْ إِلْأَخْسَرِنَ أَعْمَلًا ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فِي الْخَيْوَ الدُّنيا وَمُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمْ اللَّهُ اللَّ يَعْمَلُونَ عَمَلُ المَسْرِكُ ولا تكذيب أنبيائه.

﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةِ مِّن رَّيِهِ وَيَتَلُوهُ شَاهِدُ مِّنَهُ وَمِن قَبَلِهِ كَنَابُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً أَوْلَكَيْكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكَفُرُ بِهِ مِنَ ٱلْأَخْزَابِ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً أَوْلَكَيْكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكَفُرُ بِهِ مِنَ ٱلْأَخْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْهُ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ وَلَاكِنَ أَكَ ثَلَ مَنْ اللَّهُ الْمَقُ مِن رَبِّكَ وَلَاكِنَ أَكُ ثَلُ اللَّهُ اللَّلْحُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّا الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

﴿ أَفَعَن كَانَ عَلَى بَيِنَةِ مِن رَّبِهِ وَبَتْلُوهُ شَاهِدُ مِنْهُ وَمِن قَبْلِهِ كِنْبُ مُوسَى ﴾ يسريد التوراة ﴿ إِمَامًا ﴾ وقدوة يقتدى به ﴿ وَرَحْمَةً أَوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ۚ ﴾ يبريد الذين صدّقوا النبي عليه السلام من أهل الكتاب ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ عِن الْأَخْرَابِ ﴾ [هُود: 17] يبريد الذين كذبوا الأنبياء من قوله تعالى: ﴿ لَن نُؤْمِنَ بِهَاذَا الْقُرْوَانِ وَلا بِالّذِي بَيْنَ يَدَيَّةٍ ﴾ الذين كذبوا الأنبياء من قوله تعالى: ﴿ لَن نُوْمِنَ بِهَاذَا الْقُرْوَانِ وَلا بِالّذِي بَيْنَ يَدَيَّةٍ ﴾ [سَبَا: 31] يبريد التوراة والإنجيل ﴿ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ ﴾ يبريد مصيره ﴿ فَلا تَكُ فِي مِن يَقِ النَّاسِ مِن أَنِكَ ﴾ يبريد أنه اليقين من ربّك ﴿ وَلَكِكَنَ أَكُمَ النَّاسِ لَا يُعْدِّونَ ﴾ [هُود: 17] يبريد لا يصدّقون.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ۚ أُولَيَهِكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَا لُهُ اللَّهِ عَلَى كَذَبُواْ عَلَى رَبِّهِم ۚ أَلَا لَعَنَهُ ٱللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ا

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ أَفْتَرَىٰ عَلَى أَسِّهِ كَذِبًا ﴾ يريد كذّب على الله مثل قولهم: هؤلاء شفعاؤنا عند الله، ﴿ أُولَيَاكَ يُعْرَضُونَ عَلَى رَبِّهِمْ وَيَقُولُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾ ويريد الأنبياء والملائكة ﴿ هَتُولَاءِ ٱلَذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمْ ﴾ يريد زعموا أن الله له ولد وشريك ﴿ أَلَا لَعَنَهُ ٱللّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [هُود: 18] يريد المشركين.

### ﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمُ كَفِرُونَ ﴿ أَلَّهُ

﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللهِ يريد الذين يصدُّون عن سبيل الله عن دين الله ﴿ وَمَنْ مَا لَا خِرَةِ مُمْ كَفِرُونَ ﴾ وَيَنْهُونَا عَوَجًا ﴾ يريد العوج عن طاعة الله وعن اتباع مرضاته ﴿ وَهُم بِاللَّاخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴾ [هُود: 19] يريد جاحدون من البعث والثواب والعقاب.

## ﴿ أُوْلَنَهِكَ لَمْ يَكُونُواْ مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَمَـُم قِن دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أَوْلِيَآءً يُضَاعَفُ لَمَنُمُ ٱلْعَذَابُ مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ وَمَا كَانُواْ يُبْصِرُونَ ﴿ ﴾

(أُولَتِكَ لَمْ يَكُونُواْ مُعْجِزِنَ فِي الْأَرْضِ) يريد لم يعجزوني أن آمر الأرض فتخسف بهم (وَمَا كَانَ لَمْح مِن دُونِ اللهِ مِن أَولِيَآءٌ) يريد من يعبدون فيمنعهم مني (يُضَعَفُ لَمُمُ الْعَذَابُ يريد يوم القيامة (مَا كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ السَّمْعَ) يريد يسمعون شيئًا من عظمتي وجبروتي يريد خلقت بينهم وبين إيماني (وَمَا كَانُواْ يُبْصِرُونَ) [هُود: 20] كما قال الله تعالى في سورة الأنفال: (أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلِّهِ عِي الآية: 24] يريد يحول بين المؤمن، وهو أن يكفر به ويحول بين الكافر وبين أن يؤمن كما قال في يحول بين المؤمن، وهو أن يكفر به ويحول بين الكافر وبين أن يؤمن كما قال في سورة السجدة: (وَلَوَ شِنْنَا لَآلِيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَنهَا) [الآية: 13] ولكن حقَّ الحق مني لأملأن جهنم من الجنة والناس أجمعين، (فَلَعَلَّكَ تَارِكُ) يا محمد تارك بعض ما يوحى إليك.

أقول: بترك تبليغ بعض ما يوحى إليك وهو ما يخالف رأي المشركين وغرضهم مخافة ردهم واستهزائهم ومنعهم واستخفافهم، وذلك أن كفار مكة قالوا: إئت بقرآن لا يكون سبَّ آلهتنا، فهم الرسول وقصد أن يدع آلهتهم ظاهرًا ولا يلزم من توقع الشيء وترجيه وهم وقوعه لجواز أن يمنع وقوعه والتوجه إلى عظمته وكبر نفسه عن ارتكاب مثل هذا. وضائق به صدرك، عطف على تارك مخافة أن يقولوا: (لَوَلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كُنزُ) أي هلا أنزل ما اقترحنا وحاولناه منه بنفقة على العساكر والأجناد كما هو شأن الملوك والسلاطين، أو جاء معه ملك يصدقه ويعينه على أعدائه. قيل: ضمير به مبهم تفسيره أن يقولوا: (إنّما آنت نَذِيرٌ) ليس عليك إلا الإنذار بما أوحي إليك ولا عليك شيء إن ردوا أو اقترحوا أو تهاونوا (واللهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَكِيلُ وفوض أمرك إليّ، فعلمهم ما يجب أن يفعل، فعليك تبليغ الوحي بقلب فسيح وصدر منشرح صحيح فعلمهم ما يجب أن يفعل، فعليك تبليغ الوحي بقلب فسيح وصدر منشرح صحيح غير ملتفت إلى استكثارهم ولامتثال تسفههم واستنكارهم واستهزائهم.

(أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَىٰكُمُ ) أم منقطعة والضمير لما يوحى (قُلُ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ ) من الكتاب (مُثْلِهِ،) في البيان وحسن النظم وكمال الفصاحة وارتفاع شأن البلاغة (مُفْتَرَيَتِ) صفة بعد صفة هذا ينزل يعني إني افتريته واختلقته عند نفسي، فأتوا

أنتم أيضًا بكلام مثله وأنتم أصحاب لسان وأرباب دراية وبيان مثلي بل أنتم سمعتم كلام البلغاء ومرام العقلاء والفصحاء، فلو كان من المخلوق لأنتم أحق من الإتيان بمثله ﴿وَادَعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُم مِن دُونِ اللهِ واستغيثوا بمن اقتدرتم عنه واستعينوا عمَّن استطعتم الاستغاثة به في الإتيان بمثله لدى التحدي والمعارضة (إن كُنتُر صَلِاقِينَ ﴾ [هُود: 13] بأني مفتر وآتٍ من تلقاء نفسى.

(فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ) من يدعون (مِّن دُونِ اللهِ ) إلى المظاهرة والاستنصارية على التحدي والاستبصار بالعجز عنه وإن طاعتهم أقصر واستطاعتهم أضعف وأفتر (فَاعَلَمُواْ أَنَمَا أُنزِلَ بِعِلْمِ اللهِ ) وأرسل من القرآن فهو من الله و (بِعِلْمِ اللهِ ) ومشيئته وإرادته، أي ملتبسًا بما لا يعلمه إلا الله من نظم معجز للخلق وإخبار بعيوب لا طريق لهم إليه (وَأَن لَّا إِللهَ إِلَا هُوَ ) وحده لا طريق لهم إليه. والجملة الإنسانيَّة جواب البشر بتقدير القول، يعني يا معاشر المعارضين إن شركاءكم إن لم يستجيبوا لكم في الانتصار يأتيان مثل القرآن فاعلموا أنه من الله بعلم الله لا قدرة للبشر في إتيان المرفي الله (وَأَن لَا إِللهُ إِلَا هُو ) وحده لا شريك له (فَهَلَ أَنتُه مُسَلِمُون) وحده المسريك له (فَهَلَ أَنتُه مُسَلِمُون) حنفاء، إخبار اللفظ وإنشاء المعنى.

(مَن كَانَ يُرِيدُ) بعلمه وطاعته (مَتَكُ الْحَيَوةِ) ولذَّاتها وجهاتها (وَزِينَهَا نُوفِ) ونوصل (إلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ) وأجورها وافية كاملة ويوفر إليهم شرباتهم توفية وافية شاملة فيها (فِهَا وَهُمْ فِهَا لاَ يُبْخَنُونَ) [هُود: 15] ولا ينقصون من أجورهم في الدنيا من الصحة والرزق والسعة. نزلت في حق أهل الرياء والنفاق والكفرة أهل الأهواء.

(أُولَتِكِ) الفرق المذكورة (لَيْسَ لَمُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ) نصيب وخلاق ولا سهمٌ ولا أرزاق (إِلَّا ٱلنَّارَ) مطلقًا في مقابلة أعمالهم لأنهم ما استوفوا ما تقتضيه صورة الأعمال الحسنة وبقيت لهم أوزار العزائم السّيئة (وَحَبِطُ مَا صَنَعُوا) أي ضاعت وزالت مصنوعاتهم أو صنائعهم من الحسنات والخيرات والمبرّات لصرف همّتهم وضعف إخلاصهم ونيّتهم الخالصة التي تجعل الأعمال والخيرات والحسنات هوية لله والعوامل الجزئية على طلب الثواب (وَبَطِلٌ مّا كَانُوا يَعْمَلُونَ) [هُود: 16] أي كان عملهم في نفسه باطلًا والعامل عاطلًا، الخلوة عما يصحّح العمل ويفلح أهل العمل.

(أَفَهَن كَانَ عَلَى بَيِنَةِ ﴾ من برهان ودليل وحجّة حاصل (مِن رَبِهِ ) يدلّه على الحق ويدلّه على الصواب والصدق، الهمزة للإنكار الذي أعني عن ذكر الخير (أَفَهَن كَانَ عَلَى بَيِنَةِ ﴾ كمن كان يريد الحياة الدنيا ويريد الآخرة، وهذا حكم يعمّ كل مؤمن مخلص.

قيل: المراد به هو النبي عليه السلام، أو مؤمن من أهل الكتاب ﴿ وَيَتَلُوهُ ﴾ ويتبع ذلك البرهان الذي هو طريق الحق والعلم ﴿ شَاهِدٌ مِنّهُ ﴾ أي من الله يشهد ويحكم بصحته، وهو القرآن ﴿ وَمِن فَبَلِهِ ﴾ أي قبل نزول القرآن ﴿ كِنَنُ مُوسَى ﴾ أهود: 17] وهو التوراة، فإنه أيضًا يتلوه في التصديق. وقيل: البينة القرآن، ويتلوه من التلاوة وهي القراءة، والشاهد جبرائيل، ولسان الرسول وترجمانه على أن الضمير له أو من التلقي وهو المتابعة والشاهد ملك يحفظه.

وذهب بعض من أهل التفسير: هو علي بن أبي طالب كرَّم الله وجهه، وضمير منه لمحمد. وفي (يتلوه) إما لمن أو للبينة باعتبار المعنى، أو المرادف، وقرأ كتاب بالنصب تخلفًا على الضمير في (يتلوه) أي يتلو القرآن شاهد ممن كان على بيِّنة وإنّه على حق لقوله: ﴿وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ ﴾ [الأحقاف: 10]. ويقرأ من قبل القرآن والتوراة، أولئك الذين كانوا على بيِّنة يؤمنون به ﴿وَمن يَكُفُرُ بِهِ ﴾ الضمير للقرآن من الأحزاب من أهل مكة أو من الكفار الذين تجرؤوا على الرسول ﴿فَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِنْفُ أي شك من القرآن، وقد تحقق ﴿إِنّهُ ٱلحَقُ الثابت الكائن ﴿مِن رَبّك وَلَكِنَ أَكُ أَي شك من القرآن، وقد تحقق ﴿إِنّهُ ٱلحَقُ الثابت الكائن ﴿مِن رَبّك وَلَكِنَ أَكَ أَلُونَا لِللهُ يُؤْمِنُون ﴾ [هُود: 17].

(وَمَنْ أَظْلَا مِمَّنِ اَفْتَرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا وزعم أن له ولدًا أو شريكًا (أُولَتِبِك) المفترون المكذبون الكاذبون (يُعْرَضُونَ ) يوم القيامة مع الشركاء ويسألون عنه وعن أعمالهم (وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ ) [هُود: 18] أي الملائكة الذين يحفظون أو الأنبياء أو أمة محمد (وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءً ﴾ [البَقَرة: 143] على الناس أو جوارحهم، أو الله. قل أي شيء أكبر شهادة، قل الله، هؤلاء يقولون الذين كذبوا على ربّهم بأنه اتخذ ولدًا وشريكًا، فيقال على رؤوس يقولون الذين كذبوا على ربّهم بأنه اتخذ ولدًا وشريكًا، فيقال على رؤوس الأشهاد (ألا لَعَنَةُ اللّه ) جزية وبعدة وعقابة على القوم الكاذبين (الطّلِينَ) [هُود: 18].

﴿ ٱلَّذِينَ يَصُدُّونَ ﴾ ويمنعون ﴿ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ ودينه وهو الإسلام ﴿ وَبَنُونَهَا عِوجًا ﴾

ويصفونها بالاعوجاج ويوقعون أهلها في الانزعاج، أو يطلبون عن أهلها أن الحق في نفسها مستقيمة، والسائرين السالكين عليها مهتدون (وَهُم بِٱلْآخِرَةِ مُح كَفِرُونَ) أَهُود: 19] وإعادة ضميرهم إشعار بانحصار كمال الكفر عليهم، وبأن (أُولَيِك) هم الكافرون (لَمَ يَكُونُوا مُعْجِزِنَ) الحق (في الأرض أن يعاقبهم في الدنيا إذا أراد عقابهم وشاء عذابهم يعني لم يوجد أحد أن يعجز الله ويمنع الله عن مؤاخذتهم ومعاقبتهم لا في الدنيا ولا في الآخرة (وَمَا كَانَ لَمُمُ في الإعجاز والمنع (مِن دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاتُه ) منه يتولاهم فينصرونهم منه ويحفظونهم من عذاب ويمنعهم من إجراء العقاب عليهم (يُضَعَفُ لَمُمُ الْعَذَابُ ) لانتفاء استطاعة الاستماع والإنصات (مَا كَانُوا يَسْتَطِيعُونَ السَّمَعَ ) [هُود: 20] واستماع الحق لفرط تضامنهم وربط تضامنهم لشدّة القوابل عن قبول الحق واستماعه (وَمَا كَانُوا يُبْصِرُونَ ) [هُود: 20] لتعاميهم عن آيات الله ومشاهدتها لانتفاء قوة البصيرة.

#### إشارة وتأويل

(فَلَعَلَكُ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ) إلى إلى وتلويح، إن وصف بعض الإمكان في العارفين المتمكنين في الزمان والمكان يقتضي أن يكون سيرهم في مسيراتهم في الأدوار النورية والظليّة، وناقصًا ليبقى لهم في التحقق بالألوهية والربوبية هالة منتظرة لتميز التأله والترتب عن الألوهية والربوبية أن يقولوا: لولا أنزل عليه ملك على مقتضى النور والجمال (أو جَاءً مَعَمُ مَلَكُ الهُود: 12] على مقتضى الظلّ والجلال، ويستكملون عند العود إلى تلك الدورة وتلك الكورة وثلك الكورة والضر والنفع ألاً مَرَ والسمول في الخير والشر والنفع والضر إلا أن الحالة المنتظرة باقية غير مرتفعة أصلًا لأن الألوهية والكونية والربوبية والعبودية مبدأ ولتأتِ على وصف النور والجمال والظلّ والجلال، وهما متواردان على الوجود المطلق وبالذات البحت المحقق.

(أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَكُمُ يعني أن الحقيقة المحمدية السارية في الأعيان والأكوان من حيث إنها ممكنة لا تقتضي شيئًا لا صريحًا ولا ضمنًا في الأدوار والأكوار، بل المقتضى والمظهر في جميع الأحوال في نشأة الجمال والجلال هو الذات الكاملة في ذاته بذاته التي لا يكون لها حالة منتظرة بل تمامُ الكمالات الذاتيَّة

والأسمائيَّة والأفعالية والآثارية الكونية حاصلة لها بالفعل، ثابتة عندها غير غائبة عنها أصلاً طرفة عين، فلو كانت الحقيقة المحمدية مؤثرة لكانت كل ذرة جزئية حقيرة مؤثرة تساوي أقدام المتمكنين في لوازم الإمكان. وإنما قال (بِعَشْرِ سُرُرٍ) [هُود: 13] إشعارًا بأن الصورة الجمعية الكمالية الإنسانيَّة والهيئة الكليَّة الآدمية هي عشرة كاملة، ولذا انحصرت مجالي أنوار جزئية الأفضل وهو حقيقة العقل على العشرة إشارة إلى أن العقول العشرة كلها متأثرة من الله وقابلة من الله بالذات على العشرة أشارها في أجزاء بدنه وأطراف بنيته العالية والمتوسطة والسافلة (ع ق ل) ظاهرة يشعر إلى هذا وإلى أنه اجتمع الكل في مظهر كامل وكون فاضل فاعل وقابل (طه ش ما أنزَلنا عَينك القُرْهَان لِتَشْقَيَّ ش إلاّ لذَكَورَةً لِمَن يَعْشَى [طه: فاعل وقابل (طه ش ما أنزَلنا عَينك القُرْهَان المناه الأسماء والصفات الذاتيَّة وهو آدم (طح زوه دج ب ا) فالمجموع (٦٥) أعني آدم و(لا) قابل وهو حوا (لادج ب ا) والمجموع هو (١٥) بالطاء سين (عع) وهو الله (الل عع) (وَادَعُوا مَن استَطَعَتُد مِن دُونِ اللهِ إِن كُنُمُ صَلِوقِيَ [هود: 13] إشارة إلى أن كل حد وفرد له بحسب أصل الفطرة ومقتضى طور الحقيقة صلاحية أن يتحقق بما يتحقق كل كامل.

﴿ فَإِلَمْ يَسْتَجِبُواْ لَكُمُ فَأَعْلَمُواْ أَنَما أَنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ أَي كلما هو بصدد تفصيل من أعيان الأدوار وأكوان الأكوار لجميع الأطوار من الظلام والنهار، فهو بعلم الله وقضائه وحكمه وإرادته وقدرته ومشيئته وأنه في الحقيقة هو الصورة العلميَّة الظاهرة في المرتبة الأولى الإمكانية بالصورة العقلية ثم بالنفوس والأرواح وبهيئات الأشباح، وبصور أعيان الملك والشهادة وبجمعية الناسوت ﴿ وَأَن لا إِللهُ ﴾ في الأدوار والأكوار ﴿ إِلّا هُوَ ﴾ أي ذات محيط بالعوالم الخمس والمراتب الست (هي و) ﴿ فَهَلُ أَنتُم مُسْلِمُون ﴾ [هُود: 14] في الفطرة الأولى في الدورة الأخرى في الجمعية العظمى عند ظهور الخلافة العظمى وشهود الإمامة الكبرى كما مرّت الإشارات فيه، مسلمون في الفطرة وفي الدورة الأخرى إليها، والعبارة الكافية لديها في سورة يونس في عشرًا ثم إذا ما وقع آمنتم به.

لأن (مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا) وأطوار اسم الظاهر في الأطوار الأصلية والوجودية النورية (نُوَقِ إليَّهِمُ

أَعْمَلُهُم وأحوالهم الظاهرة على ما يقتضيه النور والجمال ﴿ وَهُمْ فِهَا لاَ يُبْخَسُونَ ﴾ [هُود: 15] ولا يمكن أن يبخس وينقص لأن أطوار الوجود وأنوار المشاهدة وأسرار الكشف والشهود دورية، والدور إنما يتم إذا تتابعت الأجزاء الدورية من غير أن يتقدم ويتأخر أو يتخلف ويتقدم جزءًا منها إلى أن تتم الدورة سيما إذا تطابقت الأدوار وتوقفت الأكوار التسعة المنظمة.

(أُولَيَكِ) الأعيان الإفرادية الذين يقيدوا بالأطوار الإفرادية والآثار الكنانية الوحدانية (لَيْسَ لَمُمُ فِي الآخِرَةِ) أي الجمعية الإلهيَّة والكونية والهيئة الكليَّة الإفرادية والوحدانية الدورية والكورية النورية الظليّة (إلَّا النَّارَ) أي نار القطيعة من الكمال الجمعي والجمع الكمالي. وإنما اختص العذاب بالنار لأن من بيانها تفريق المتخلفات وجمع المتماثلات، فالجمعية لا تحصل إلا بالنار التي هي مظهر المحبة الذاتيَّة التي هي غيب الذات وتعانقت فيها تمام الأسماء والصفات فيطر ألمَّ كَانُوا يَعْمَلُونَ الْهُود: 16] في الأدوار الإفرادية الفرعية كما حبط ما صنعوا في الأدوار الإفرادية النورية.

﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةِ ﴾ [هُود: 17] كشفية جمعية حاصلة من ربّه الجامع بين الأدوار والأكوار الإفرادية، والباقي ظاهر.

#### تفسير

﴿ أُولَٰنَيِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ۚ إَنَّ ۚ ﴾ ﴿ أُولَٰنَيْكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ [هُود: 21] يريد حقًّا أنهم في الآخرة هم الأخسرون، يريد يوم القيامة هم المبعوثون.

﴿لَا جَرَمَ أَنَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْأَخْسَرُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَأَخْبَتُواْ إِلَىٰ رَبِهِمْ أُولَئِهِكَ أَصْعَابُ ٱلْجَنَّةِ هُمْ فِبِهَا خَلِدُونَ ۞ ﴾

﴿ لَا جَرَمُ أَنَهُمُ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْأَضْرُونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَأَخْبَتُواْ إِلَى رَبِّهِمْ أُوْلَتِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَنَةِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ [هُود: الآيتان 22، 23] نزلت في أصحاب النبي ﷺ ﴿ وَأَخْبَتُواْ إِلَى رَبِّهِمْ ﴾ [هُود: 23] يريد خشعوا ﴿ أُولَتَهِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَنَةِ هُمْ فِيهَا خَلَدُونَ ﴾ .

### ﴿ ﴿ مَثُلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَعِ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعُ هَلَ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا ٱلْكَرُونَ ( إِنَّ الْكَرُونَ ( إِنَّ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمُعَلَّمُ اللَّهُ الْمُعَلَّمُ اللَّهُ الْمُعَلِمُ اللَّهُ اللْمُعَلِيقِ الللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُولِيَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعِلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُولِيَّ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلَّالِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُعِلَّالِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعِلَّالِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ اللْمُعُلِمُ الْمُعِ

ثم ضرب مثلًا للمؤمنين والمشركين، فقال: ﴿مَثُلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعْنَىٰ وَٱلْأَصَدِ ﴾ يريد المشركين والمقسمين ﴿وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعِ ﴾ يريد أصحاب النبي عليه السلام ﴿هَلَ يَسْتَوِيَانِ مَثَلًا أَفَلَا نَذَكَرُونَ ﴾ [هُود: 24] أفلا تتّعظون يا أهل مكة.

### ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ۚ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُّبِينُ ﴿ ٢٠٠٠ ﴾

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا ﴾ يا محمد ﴿ وُحًا إِلَى قَوْمِهِ ۚ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ ﴾ من عذاب الله ﴿ مُبِينُ ﴾ [هُود: 25] يريد أيضًا من العذاب.

﴿ أَن لَّا نَعَبُدُوٓ ا إِلَّا ٱللَّهُ ۚ إِنِّي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ ٱلبِمِ ﴿ ١٠ ﴾

﴿ أَن لاَ نَعَبُدُوٓا إِلَّا اللَّهُ ۚ إِنِّىٓ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ أَلِيــمِ ﴾ [هُـــود: 26] يــريـــد وجيعًا، يريد الغرق الذي أصابهم ثم صاروا بعد ذلك إلى النار.

﴿ فَقَالَ ٱلْمَلَأُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِّثْلَنَا وَمَا نَرَىٰكَ التَّبَعَكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا نَرَىٰكَ التَّبَعَكَ إِلَّا ٱلَّذِينَ هُمُ أَرَاذِلْكَ بَادِى ٱلرَّأْي وَمَا نَرَىٰ لَكُمُ عَلَيْنَا مِن فَضْلِ بَلْ نَظْئُكُمُ كَذِبِينَ ﴿ آَلَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

(فَقَالَ ٱلْمَلاُ ﴾ يسريد الأشسراف (آلَذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِدِه مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بِشَرًا مِثْلَنَا ﴾ يريد إنسانًا مثلنا ، يريد لا فضل لك علينا (وَمَا نَرَىٰكَ ٱتَبَعَكَ ﴾ يريد من قومنا (إلّا النّبِينَ هُمُ أَرَاذِلُنَا بَادِى ٱلرَّأْيِ ﴾ [هُود: 27] يريد المشركين الذين لا عقول لهم ولا شرف ومال مثّل تعالى في الشعراء: (أَنْوْمِنُ لَكَ وَأَتَبَعَكَ ٱلْأَرْدَلُونَ ﴾ [الشُّعَرَاء: 111] ، (وَمَا نَرَىٰ لَكُمُ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ ﴾ يريد التكذيب ولِما جاء به من النبوة وأهل الفضل كله إلا في النبوة (بَل نَظْنُكُمُ أَم من الله ولا عمد الله بهذا ، يريد به نوحًا أو من آمن به معه .

﴿ قَالَ يَكَوْمِ أَرَءَيْنَمُ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِن رَّبِي وَءَانَنبِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الل

﴿ قَالَ ﴾ نوحٌ ﴿ يَنَقُومِ أَرَءَيْتُمُ إِن كُنتُ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِّن زَّبِّي ﴾ [هُود: 28] يريد على تعيين

من نبوة ربّي وعظمته ﴿وَمَالَننِي رَحْمَةً مِّنْ عِندِهِ ﴾ يريد النبوة ﴿فَعُمِّيَتُ عَلَيْكُمُ أَنْلُزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمُ لَمَا كُنرِهُونَ ﴾ [هُود: 28] يريد شهادة أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ولا ند ولا ضدّ ولا صاحبة ولا ولد له ولا كفوّ ولا نظير له.

# ﴿ وَيَنْقُومِ لَا أَشْئَلُكُمُ عَلَيْهِ مَا لَا ۚ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِنَّهُم مُّلَقُوا رَبِهِمْ وَلَكِخِت أَرَيْكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُون ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّ عَلَى اللّهُ

﴿ وَيَنَقُومِ لَا أَسْنَلُكُمُ عَلَيْهِ مَالًا ﴾ يريد على ما أدعو إليه من توحيد الله وعظمة ذاته أنه لا شريك له ولا ولد له ﴿ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى اللّهِ ﴾ يريد إن ثوابي في الآخرة على الله قد وسع علي في الدنيا وإني عليكم بالله لمستعين ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الّذِينَ عَلَى الله الله الله الله على الله على الله قد وسع علي في الدنيا وإني عليكم بالله لمستعين ﴿ وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَامَنُوا الله ولم يعدلوا به شيئًا ﴿ وَلَكِمَ الله ولم يعدلوا به شيئًا ﴿ وَلَكِكَةِ لَهُ الله ولم يعدلوا به شيئًا ﴿ وَلَكِكَةِ لَهُ الله ولم يعدلوا به عظمته وجبروته وسلطانه.

﴿ وَيَنَقُومِ مَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللَّهِ إِن طَرَهُ أَهُمَّ أَفَلًا نَذَكَّرُونَ ﴿ أَفَلَا نَذَكَّرُونَ ﴾ ﴿ وَيَنَقُومِ مَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللَّهِ إِن طَرَهُ أَهُمَّ ﴾ يريد إن طردت المؤمنين ﴿ أَفَلَا نَذَكَّرُونَ ﴾ [هُود: 30] يريد أفلا تتعظون.

﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُم ﴾ أقول: وعيّنوا أنفسهم بإسراء عبادة الآلهة الباطلة واستبدالها بعبادة الله وكان خسرانهم أعظم خسرانًا وضلالتهم أشدّ ضلالة واطمئنانًا ﴿ وَضَلَ عَنْهُم ﴾ وغاب وزال عن حضورهم ﴿ مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ [هُود: 21] من الآلهة وشفاعتها أو خسروا بما بدلوا أو ضاع عنهم ما كسبوا وحصّلوه، فلم يبق معهم سوى الحسرة والندامة.

﴿لَا جَرَمُ ﴾ أي حقًا وبلى، أو لا محالة، أو لا بدَّ ﴿ أَنَّهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْأَخْسَرُونَ ﴾ [هُود: 22] من غيرهم. وقد فسّر في مكان آخر لا أحد أبين وأكثر خسرانًا منهم.

﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ وَأَخْبَتُواْ ﴾ واطمانوا ﴿إِلَى رَبِّمَ ﴾ [هُود: 23] وخشعوا له وتواضعوا لديه من الخبت وهي الأرض المطمئنة. قيل: خافوا أي أنابوا ﴿أُولَتَهِكَ أَصْحَبُ الْجَنَةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ [هُود: 23] دائمون دوام السماوات والأرض.

(مَثَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ) الكافر والمؤمن (كَالْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَمِ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعُ) وهو من باب اللف والطِباق وفيه تشبيهان، أحدهما: تشبيه الفريقين بمشبهين اثنين كما شبّه امرئ القيس في شعره:

#### قلوب الطير بالخشف والعناب

والثاني تشبيه بالذي جمع بين العمى والصمم أو الذي جمع بين البصير والسميع على أن يكون الواو لعطف الصفة على الصفة ( هَلَ يَسْتَوِيَانِ ﴾ الفريقان ( مَثَلًا ﴾ تشبيهًا أو صفة أو حالًا ( أفكر لَنَكُرُونَ ﴾ [هود: 24] وتتعظون وتتبصرون بالمتمثلين.

(فَقَالَ ٱلْمَلاُ) أي الأسراف (الذّينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِدِه مَا نَرَكَ إِلّا بَشَرًا مِثْلَنا) تعريض بأنهم أحق منه بالنبوة وأن الله لو أراد أن يجعلها في أحد من البشر فجعلها فيها، فقالوا: هب أنك واحد من الملأ والأشراف الذين يملأ القلوب بهيبهم والمجالس بأبهتهم وعظمتهم ويمتلأ الأذهان بإزائها العنانية وأنت مواز لهم في المنزلة والشرف إلا أنك لست بأحق منهم (وَمَا نَرَكَ اتَبَعَكَ إِلّا الذيب هُمُّ أَرَاذِلُنا) جمع أرذل وهو الساقط الذليل بادي الرأي ظاهر الفكر، أو من غير التأمل والتدبُّر والاستبصار والتبصُّر (وَمَا نَرَىٰ لَكُمُّ عَلَيْنَا مِن فَصْلٍ) ومزية (بَلَ نَظُنكُمْ كَذِبِينَ) [هُود: 27] الإصرار للترقي في القدح والمنع يعني أنت كاذب فلا تستحق النبوة فأنت أسقط منا إذ الكذب أقبح القبائح.

(قَالَ) نوح (يَعَوِّمِ أَرَيْتُمُ الْهُود: 28] أخبروني وانبئوني أني (إن كُنتُ عَلَى بَيْنَةِ ) وبرهان وحجَّة وشاهد يشهد بصحة دعواتي (وَالنَنِي رَحْمَةً ) وأعطاني البينة (مِّنَ عِندِهِ ) على أن البينة في نفسها رحمة ، ويجوز أن يريد بالبينة المعجزة ، وبالرحمة النبوة (فَعُيِّيَتُ ) وخفيت (عَلَيْكُمُ أَنْلُومُكُمُوهَا) أأكرهكم على قبول ، وأقسركم على الاهتداء (وَأَتتُمُ لَمَا كَرِهُونَ ) [هُود: 28] أي تكرهونها و (لا إكراه في

ٱلدِّينِّ قَد تَّبَيَّنَ ٱلرُّشَّدُ مِنَ ٱلْغَيُّ ﴾ [البقرة: 256] الآية، غير مريدين لها.

(وَيَقَوْمِ لَا أَسْنُكُ عُلَى اللّهِ وَمَا أَنَا يِطَارِهِ الّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ دلّ على أن القوم طلبوا من وجعلًا ﴿إِنْ أَجْرِى إِلّا عَلَى اللّهِ وَمَا أَنَا يِطَارِهِ الّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ دلّ على أن القوم طلبوا من نوح طرد المؤمنين ومنعهم من مصاحبته لـ ﴿إِنّهُم مُلَقُواْ رَبّهِم ﴾ [هُود: 29] أي صائرون إلى ربّهم، سائرون إلى مبدئهم ومعادهم، صابرون على البلاء من أهل البلاد من سائر العباد، هذا عادة مستمرة من هداية سنّة الله التي قد خلق من قبل وَلَن تَجِدَ لِسُنّة الله التي قد خلق من قبل وَلَن تَجِدَ لِسُنّة الله تَبْدِيلاً ﴾ [الأحزاب: 62] كما جرت في زمان نبينا على ونزلت: ﴿وَلَا تَطَرُهِ الّذِينَ يَدْعُونَ رَبّهُم بِالْغَدَوْةِ وَالْعَشِيّ ﴾ [الأنعَام: 52] إلى آخرها، وولنكِقِ الدين أحصروا في سبيل الله بالطرد ويدعونهم أراذل ويستخفونهم ببادئ الرأي.

﴿ وَيَكَوَّوِ مَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللَّهِ ﴾ [هُود: 30] من يمنعني من عذاب الله ويعصمني، ومن غضب وسخط يعفيني في الخلاص عنه والنجاة عن بأسه.

#### إشارة وتأويل

(أُولَتِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُم ) بتقييدهم وحبسهم وتقليدهم بالأحكام الفعلية والأعلام الوهمية واعتكافهم على العبادات البدنية والعادات النفسية واللذَّات الطبيعية (وَصَلَ عَهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ) [هُود: 21] اقتداء بالآناء الفعلية والأمهات النفسانيَّة واعتمادًا على أوثان المشتهيات النفسانيَّة وأصنام اللذَّات الوهمية فحينئذ احتجبوا عن شهود التجلّيات الإلهيَّة، والمشاهدات الغيبية، والمكاشفات القلبية، وما بقي من هذه القيودات على صورة وهيئة شاهدوها في الدنيا بل انقلب العذاب عذابًا والفرح ترحًا والسرور والمنافع ضررًا وشررًا (لا جَرَمَ أَنَهُمُ فِي ٱللَّخِرَةِ هُمُ النَّخَسُرُنَ ) [هُود: 22].

(إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا) في الدورة العظمى (وَعَكِمُلُوا الصَّلِحَتِ) [هُود: 23] في الدورة الكبرى بالقوى الروحانية وفي الدورة الوسطى بالمنادي النفسانيَّة والمجوارح الجسمانية البدنية (وَأَخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِم) في الدورة الصغرى النورية (أُولَتِكَ أَصْحَبُ الْجَنَةِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ [هُود: 23] خلود السماوات الأدوار

والأكوار المزبورة، والجنَّة هي الجمعية في مقتضى الأدوار النور ومرتضيات الأكوار الظليّة.

(مَثُلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ) [هُود: 24] أي الأعيان الإفرادية النورية وأكوان الظلية الوحدانية والأعيان الجمعية من الأعيان والأكوان الإفرادية، أو المراد من الفريقين هم أرباب النظر والاستدلال، وأصحاب الكشف والشهود والانتقال من طور علم اليقين إلى عين اليقين ومنه إلى حقّ اليقين، الذي رأى صاحبه بعين الله ونظره كما قال: «رأيت ربّي بعين ربّي»، «اتّقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله».

(فَقَالَ ٱلْمَلاُ ٱلذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِدِه مَا نَرَىٰكَ إِلَّا بَشَرًا مِثْلَنَا ﴾ [هُـود: 27] لأنهم نظروا بعينيهم العمي فما رأى من أهل الله الذين اتبعوا رسول الله ونبيّه ما رأوا من نبي زمانهم وأتباعهم الكرام الذين نظروا لله بعين الله إلا الصورة الظاهرة وما نظروا إلى معانيهم الإلهيَّة التي لا يشاهدها ولا يدركها ولا ينظر إليها إلا بنظر الله ونوره، كما قال: ﴿إِنَّهُم مُلَاقُواْ رَبِّمَ ﴾ [هُود: 29] وساقوا إلى مبدئهم ومعادهم.

#### تفسير

﴿ وَلَا أَقُولُ لَكُمُ عِندِى خَزَابِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ إِنِّي مَلَكُ وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِى آَعْيُنُكُمْ لَن يُؤْتِيهُمُ ٱللَّهُ خَيْراً ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِى آَعْيُنُكُمْ لَن يُؤْتِيهُمُ ٱللَّهُ خَيْراً ٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنْفُولِهِمْ إِنِّي إِذَا لَّمِنَ ٱلظَّلِمِينَ (إَنَّ اللَّهُ اللّ

﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمُ عِندِى خَزَابِنُ اللّهِ ﴾ مفاتيح الغيب والرزق ﴿ وَلاَ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبُ ﴾ يريد ما غاب عني من أمركم وغيره إلا ما يأتيني من الوحي من ربِّي ﴿ وَلاَ أَقُولُ إِنِي مَلَكُ ﴾ ما غاب عني من الملائكة ﴿ وَلاَ أَقُولُ لِلّذِينَ تَزْدَرِى آغَيْنُكُمْ ﴾ يريد تحتقر أعينكم أي ملك يريد من الملائكة ﴿ وَلاَ أَقُولُ لِلّذِينَ تَزْدَرِى آغَيْنُكُمْ ﴾ يريد تحتقر أعينكم المؤمنين ﴿ لَن يُؤْتِيَهُمُ اللّهُ خَيْرًا اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهِمْ إِنّ إِذَا لَمِنَ الظّلِمِينَ ﴾ [هُود: 13].

﴿ قَالُواْ يَنْنُوحُ قَدْ جَنَدَلْتَنَا فَأَكْثَرَتَ جِدَلَنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ﴿ اللَّا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

﴿ قَالُواْ يَنْوُحُ قَدَّ جَندَلْتَنَا﴾ يريد قد حاورتنا ﴿ فَأَكُثَرَتَ جِدَلْنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا ۖ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلدِقِينَ﴾ [هُود: 32] تكذيبًا له، يريدون أنك كاذب.

### ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْنِيكُم بِهِ ٱللَّهُ إِن شَآءَ وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ ۞

﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْنِيكُم بِهِ اللَّهُ إِن شَآتَ ﴾ فرد الأمر والمشيئة إلى الله عزَّ وجلَّ ﴿ وَمَآ أَنتُم بِمُعْجِزِنَ ﴾ [هُود: 33] يريد أن الله لا يعجزه شيء أراده.

# ﴿ وَلَا يَنْفَعُكُمْ نُصَّحِى إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ هُوَ رَبُّكُمْ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾

﴿ وَلِلَا يَنَفَعُكُمُو نُصَّحِى إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ ﴾ إذا كان في علم الله أن لا يؤمنوا بي ولا يصدِّقوني ﴿ إِن كَانَ اللّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيكُمْ ﴾ يريد أن يضلّكم ﴿ هُوَ رَبُّكُمُ ﴾ يريد هو إلْهكم وسيِّدكم وخالقكم ﴿ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [هُود: 34] يريد تصيرون.

# ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفَتَرَكَهُ قُلْ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ فَعَكَى إِجْرَامِى وَأَنَا بَرِيٓ ۗ مِّمَّا لَمُ مِنَا لَهُ مِنَا لَهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُ مِنْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّال

﴿أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَنَهُ ﴾ يعني أن قومي قالوا: افترى ما جاء به من عند نفسه ولم يبعثه الله إلينا، ﴿قُلُ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ ﴾ يريد من عندي ﴿فَعَكَ إِجْرَامِي يريد الذي أجرمت وليس هو عليكم ﴿وَأَنَا بَرِيَ \* مِمَّا تَجُعرِمُونَ ﴾ [هُود: 35] يريد زعموا أن لله شركاء أو شبهًا أو مثله شيء.

### ﴿ وَأُوحِكَ إِلَىٰ نُوجٍ أَنَّهُ, لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا نَبْتَبِسَ بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ وَأُوجِى إِلَىٰ نُوحٍ أَنَهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا نَبْتَهِسٌ ﴾ يسريد فلا تغتم ﴿ مِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ من الشرك والتكذيب. فلما جاء هذا من عند الله دعا على قومه فأجابه الله فندم على دعائه عليهم وأوحى الله إليه: إن دعائك وافق قدري ﴿ فَلَا نَبْتَهِسْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [هُود: 36] يريد فلا تغتم .

# ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلُكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا وَلا تَحْنَطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓأً إِنَّهُم مُؤَمِّن اللَّهُ اللَّلّ

﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلُكَ ﴾ يريد السّفينة ﴿ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا ﴾ يريد أنه أوحى الله إليه كيف يصنع الفلك، يعمل بالوحي ﴿ وَلَا تُحْطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓ أَ إِنَّهُم مُغْرَقُونَ ﴾ [هُود: 37]

يقول: لا تراجعني ولا تجاوزني ولا تسألني.

## ﴿ وَيَصْنَعُ ٱلْفُلُكَ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاٌّ مِن قَوْمِهِ عَسَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُونَ اللَّهُ كَمَا تَسْخَرُونَ اللَّهُ ﴾ تَسْخَرُونَ اللَّهُ ﴾

﴿ وَيَصْنَعُ ٱلْفُلْكَ وَكُلَّمَا مَرَ عَلَيْهِ مَلاً مِن قَوْمِهِ ﴾ يىرىد أشىراف قىومه ﴿ سَخِرُوا مِنَهُ ﴾ استهزؤوا به ﴿ قَالَ ﴾ لمعرفته بالله ونفسه ﴿ إِن تَسْخَرُواْ مِنَا ﴾ يريد إن تستهزئوا بنا ﴿ فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُمْ كُمَا تَسْخَرُونَ ﴾ [هُود: 38].

### ﴿ فَسَوْفَ تَعَلَمُونَ مَن يَأْنِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُّقِيمُ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ فَسَوْفَ تَعَلَّمُونَ ﴾ يريد وعيدًا وتهديدًا ﴿ مَن يَأْنِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقَيِمٍ ﴾ [هُود: 39] يريد يجب عليه عذاب دائم، يريد الغرق ثم النار بعد ذلك دائم مقيم لا ينقطع.

## ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلنَّنُّورُ قُلْنَا آخِلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَّ وَمَآءَامَنَ مَعَهُۥ إِلَّا قَلِيلٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(حَتَى إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا) يريد علامة فيما بينه وبين الله (وَفَارَ النَّنُورُ) يريد التنور الله ين يخبز فيه الخبز، فإن (فَلْنَا اَحْمِلْ فِيهَا) يريد في السفينة (مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ النَّيْنِ) يريد زوجًا والأنثى زوجًا (وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ) يريد مَن كان في علمي أنه يغرق بفعله وكفره (وَمَنْ ءَامَنَ عَامَنَ عَن صدَّقك (وَمَا ءَامَن مَعَهُ إِلَّا عَلَيْ الْهُود: 40] قالوا والله أعلم: يمنعون إنسانًا.

﴿ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَابِنُ أَللَهِ ﴾ [هُود: 31] أقول: ردّ عليهم حيث قالوا ﴿ وَمَا نَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَضَلِ ﴾ [هُود: 27] يعني أنا لا أدّعي فضلًا كما زعمتم ولا أقول عندي خزائن الله وأعلم الغيب، ما أدَّعي علم الغيب والإخبار عنه حتَّى تنسبوني إلى الكذب والافتراء، وحتى أطّلع على نفوس أتباعي ﴿ وَحِيلُ ﴾ [سبأ: 54] لمن مكرني وقصدني بالمكر والحيل وأعلم ضمائر قلوبهم وسرائر عيوبهم ﴿ وَلاَ أَوُلُ اللّهُ مُلكُ ﴾ [الأنعام: 50] حتَّى تقولوا لي ﴿ مَا أَنتَ إِلّا بَشَرٌ لللهُ والنفي لفقرهم وضعف حالهم وقلّة منازلهم وكثرة عيالهم، ولا أقول للذين والنفي لفقرهم وضعف حالهم وقلّة منازلهم وكثرة عيالهم، ولا أقول للذين

تزدري وتستحقرهم أعينكم من الافتعال من ذرى عليه إذا عابه، وذلك كما قلتم هم أراذلنا بادئ الرأي لن يؤتيهم الله خيرًا في الدنيا ولا في الآخرة، والله أعلم بما في أنفسهم من الخير والشر، إني إذا قلت هذا كنت في هذا الوقت من الظالمين المتجاوزين عن الحدّ، الواضعين الأمر في غير موضعه.

(قَالُواْ يَنُوحُ) يا نوح لما أجاب نوح لهم على قانون العقل وأفحمهم وما بقي لهم سؤال وجواب، وسدّت لهم طرق المناظرة والمناقضة والمعارضة عليهم قالوا: (قَدْ جَدَلْتَنَا فَأَكُثَرَتَ جِدَلْنَا) المخاصمة بنا والوعيد علينا، وإنما قالوا في معرض المعارضة لنوح قد جادلتنا لإفحام نوح إياهم وإسكاتهم بحيث لم يبق لهم سوى المكابرة والجدال والمعاندة، فنسبوا ما هم عليه، وتكالبوا لديه إلى نوح لفرط جهلهم ووفور تعنتهم (فَأَلِنَا) يا نوح (يما تَعِدُنَا) من العذاب وسوء العقاب (إن كُنتَ مِن الصّلدِقِينَ) [هُود: 32] في وقوع المواعيد وفروع المعاهيد.

(قَالَ إِنَّمَا يَأْنِيكُمُ ويعجلكم (بِهِ أي بالعذاب الموعود والعقاب المعهود (الله إن شَاءَ) واقتضت الحكمة الإلهيَّة والمشيئة الذاتيَّة (وَمَا أَنتُع بِمُعْجِزِينَ) (الله إن شَاءَ) واقتضت الحكمة الإلهيَّة والمشيئة الذاتيَّة (وَمَا أَنتُع بِمُعْجِزِينَ) [هُود: 33] جاعلين الله عاجزًا وذليلًا في إتيان العذاب وإرساله وإنزاله وإيصاله بالدفع والهرب عنه والرفع والاختفاء والمنع. أي ما قلت لكم ومنعتكم عنه ليس للجدال والخصومة بل كان على طريق الموعظة، والحال أنه ما وقع عندي في موضع النصح وحيز القبول ومحل الفتح.

﴿ وَلا يَنفَعُكُو نَصْحِى إِنْ أَرَدَتُ أَنْ أَنصَحَ لَكُمْ ﴾ [هُود: 34] أي سبب النصيحة على سبب التجدُّد والاستمرار والتعدُّد والتبدُّد ﴿ إِن كَانَ اللهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيكُمْ أَي إِن كَان اللهُ يريد أن يغويكم ، فإن أردت أن أنصح لكم في هذا الوقت لا ينفعكم نصحي وإلا لزم خلاف مراد الله مع أن إرادتي أيضًا بإرادة الله ومشيئته ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلاَّ أَن يَشَاءَ اللهِ عَلَى اللهِ عَمْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ المُحكمُ والأمر ﴿ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [هُود: 34] فيجزيكم بأعمالكم إن خيرًا فخيرًا فخيرًا فضرًا فشرًا فشرًا فشرًا .

﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَيْتُهُ ﴾ على الله ف ﴿ قُلُ ﴾ يا نوح لقومك ﴿ إِنِ أَفْتَرَيْتُهُ فَعَلَيَّ ﴾ عقوبة

﴿ إِجْرَامِي ﴾ ونكاية عصياني وآثامي ﴿ وَأَنَا بَرِيٓ ءُ ﴾ وبعيد ﴿ مِنَّمًا يَخْرِمُونَ ﴾ [هُود: 35] أي من إجرامكم، لا أبالي بمعاداتكم وانتساب الإجرام إلى وادِّعاء الجدال على .

فأوحى الله إليه: ﴿وَاصَنَعِ الْفُلَكَ بِأَعَيُنِنا ﴾ حالة من فاعل الأمر، أي اصنعها محفوظة عن الزيغ والاختلال في صنعها متلبسًا ﴿ بِأَعَيُنِنَا وَوَجِينَا ﴾ إليك وإلهامنا وإلقائنا ما لديك علم الصنعة وإنزاله عليك وبحفظنا مصنوعك عن تعرُّض الأعداء بأن يحول بينك وبينهم في عملك ورجائك وطول أملك ﴿ وَلا تَخْطِبْنِي فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ ولا تدعوني في شأن صبيانهم وبيان وقايتهم باستدفاع العذاب بكمال شفقتك ووفور عاطفتك عليهم وشفاعتك لهم ﴿ إِنَّهُم مُغْرَقُونَ ﴾ [هُود: 37] أي لأنهم محكوم عليهم بالإغراق وعموم الغرق بينهم والافتراق، فإني قضيت بالحكم الأدنى والعلم الكلي بإغراقهم.

﴿وَيَصَنَعُ ٱلْفُلُكَ ﴾ [هُود: 38] فلما أخذ نوح في صنعة الفلك فتهيّأ الآلات الحديدية من الفأس من المنقار والمطرقة والمنشار وقطع الخشب وجعلها قِطعًا،

فإذا يمر قومه عليه ويسخرون بأنك قد دفنت في حالك بأنك تركت النبوة وتركت الدعوة وآثرت صفة النجار وصار عملك عمل الفجار، وجعل العقم في نسائهم فقل التولُّد والتوالد. وفي التوراة: أنه صنعها من خشب السَّاج، وجعل طوله ثمانين ذراعًا وعرضه خمسين وسمكه ثلاثين والذراع إلى المنكب وجعلها ثلاثًا من طبقات، ففي الطبقة الأعلى سكن هو وأولاده ومن تبعه ووضع فيها ما يحتاج إليه من الزاد والراحلة وغيرهما من الضرورات. وفي الوسطى الوحوش والسِّباع. وفي الأسفل الدواب والأنعام.

قيل: كان طولها ألفًا ومائتي ذراع وعرضها ستمائة والمعروف هو الألف، وكلا الوجهين صحيح، والتفرقة إنما هي في مقدار الذراع في العظم والصغر. قيل: كان نوح يغرس الأشجار مائة سنة ويقطعها مائة سنة، وعملها ثلاثين سنة، فلما كثرت أوراث الدواب أوحى إلى نوح أن اغمز واضرب ذنب الفيل فحصل منه خنزير، فاقتتلا على الروث، ولما وقع الفأر وتخربت السفينة بقرضها وقطع حبالها أوحى الله تعالى إلي أن اغمز واضرب بين عيني الأسد، فضرب وخرج من منخريه سنور، فاقتتلا على الفأر وكلما مرَّ عليه ملأ من قومه سخروا منه ويقولون: ما تصنع يا نوح؟ يقول: أصنع بيتًا يمشي على الماء، فيضحكون ويمازحون ويستهزؤون بعمله.

وفي الكشاف: اتّخذ السفينة في سنتين وكان طولها ثلاثمائة ذراع وعرضها خمسون وطولها ثلاثون ذراعًا، وجعلها ثلاث بطول، فحمل البطن الأول له ولمن تبعه مع ما يحتاج إليه من الزاد والراحلة وحمل معه جسد آدم، وجعله معترضًا بين الرجال والنساء. روي أن الحواريين سألوا عنه عيسى عليه السلام لو تعينت [من] رجالنا من شهد السفينة يحدّثنا عنها فانطلق بهم حتّى انتهوا إلى كثيب من نتراب، فأخذ كفًّا من ترابه فقال: أتدرون ما هذا؟ فقالوا: الله ورسوله عسم، قال: هذا كعب بن حام، قال: فضرب الكثيب بعصاه وقال: قم بإذن الله، فإذا هو شيخ، فقال له عيسى: أهكذا فلكت؟ قال: لا متّ وأنا شاب ولكني ظننت أنها الساعة فمن ذلك شبت. قال: حدّثنا عن السفينة، قال: كان طولها ألف ذراع ومائتي ذراع وعرضها ستمائة ذراع، وحكى إلى آخره ثم قال له: عد بإذن الله كما كنت، فعاد ترابًا.

(مَن يَأْنِيهِ عَذَابٌ يُمُزِيهِ وَيَحِلُ عَلَيْهِ) ويجب أن ينزل عليه (عَذَابٌ مُقِيمٌ) والمعنى بالعذاب عذاب الدنيا، وهو الغرق، ومن العذاب المقيم هو عذاب الآخرة والمنصوب بصلته منصوب (فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ) [هُود: 39].

(حَتَى إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا) وعذابنا في الدنيا، متعلِّق بيصنع وهي التي يبتدأ الكلام بعدها دخلت على الجملة الشرطية وما بينها حال من الضمير في تصنع. والحال إذًا أنه كلما مرّ عليه ملأ من قومه سخروا منه (وَفَارَ اللَّنُورُ) نبع الماء فيه وارتفع من الفوران وهو الغليان. اختلفوا في التنور، قال البعض: هو وجه الأرض ألهِمَ نوح أنه إذا رأيت الماء فارَ على وجه الأرض فاركب السفينة.

روي عن علي بن أبي طالب كرم الله وجهه: أنه قال: (فار التنور) أي طلع الفجر ونار الصبح. وعن ابن عباس رضي الله عنه: كان تنورًا من حجارة وكانت حواء عليها السلام تخبز فيها فصار ينقل إلى نوح وموضعه كان في ناحية الكوفة. واتخذ نوح السفينة في جوف المسجد في الكوفة وكان التنور على عين الداخل مما يلي باب كنده، وكان فوران الماء منه وقال: بالشام بموضع يقال له عين وردة. عن ابن عباس: أنه كان بالهند والكلُّ واقع صحيح لاحتمال أن يكون لآدم في هذه الأماكن والمواضع نتوء أو بدأ فوران الماء من الكل في وقت واحد على سبيل الاتفاق، أو على طريقة اللزوم.

(قُلْنَا آخِلَ فِيهَا مِن كُلِّ) نوع من الحيوانات المنتفع بها (زَوَجَيْنِ ٱتَنَيْنِ) تأكيد، نادى نوح: كيف أعمل من كل زوجين، فأمر الله الكل أن يحشر عنده فجعل يضرب بيده اليمنى الذكر واليسرى الأنثى. (وَأَهْلَكَ) عطف على زوجين أي احمل كل زوجين أهلك وأولادك وعيالك (إلَّا مَن سَبَقَ) وقضى (عَلَيْهِ) في الأزل علمه تعالى (القولُ) والأمر بالهلاك وامرأته واعلة وابنه كنعان وغيره ونسائهم (وَمَا عَامَنَ مَعَهُم إِلَا قَلِيلٌ) [هُود: 40] من الغرق وهما ثمانية نفر، زوج وامرأته وثلاثة بنين سام وحام ويافث ونسائهم.

وقيل: كانوا عشرة يسوي نسائهم نوح وبنوه وستة أناس كانوا آمنوا به وأزواجهم. عن ابن عباس رضي الله عنه: أنه كان في السفينة ثمانون رجلًا ونسائهم، قيل: كانوا تسعة وتسعين زوجته السليمة وبنوه الثلاثة ونساؤهم واثنان وسبعون رجلًا وامرأة نصفهم نساء ونصفهم رجال.

قال ابن عباس: أول من حمل نوح من الدواب والطيور والدرّة وآخره الحمار، فلما دخل الحمار دخل صدره فتعلّق إبليس بذنبه فلم تستتل رجلاه فجعل يقول: ادخل، فنهض فلا يستطيع حتَّى قال نوح: ويحك ادخل وإن كان معك الشيطان.

فلما قال ذلك خلى الشيطان سبيله، فلما دخل الشيطان قال نوح: ما أدخلك علي يا شيطان يا عدو الله، قال: أنت حيث قلت ادخل وإن معك الشيطان. قال: أخرج يا عدو الله، قال إبليس: ما لك بدَّ من أن تحملني معك، وكان فيما يزعمون في ظهر الفلك. روي أن الحيَّة والعقرب أتيا نوحًا فقالتا: احملنا، فقال: إنكما سبب الضرّ والبلاء فلا أحملكما، قالا: احملنا فنحن نعهد معك أن لا نضرّ أحدًا ذكرك، فمن قرأ (سَلَمُ عَلَى نُوجٍ فِي اَلْعَلَمِينَ) فنحن نعهد معك أن لا نضرّ أحدًا ذكرك، فمن قرأ (سَلَمُ عَلَى نُوجٍ فِي اَلْعَلَمِينَ) ويبيض وأما ما يكون من الطين والعفونات كالبق والبعوضات والذباب فلم يحمل منها شيئًا.

#### إشارة وتأويل

(وَلا أَقُولُ لَكُمْ) يعني قل يا مبدأ الدورة الكبرى وأول عين فيها (لا أَقُولُ لَكُمْ) يا أعيان الدورة الكبرى (عِندِى) من حيث أني ممكن أظهرني الله تعالى في البداية (خَزَآبِنُ أللهِ) [هُود: [3] أي ما كان عنده حاضر أزلًا وأبدًا بجميع أحوالها فهو حاضر عندي ظاهر لديّ لأن هذه الحالة لا تتأتى إلا في مبدأ الكل ومنتهاه، فإن الأول مجمع الأحوال ومنتهاه والثاني مربع الجميع ومنتهاه من حيث التفضيل (وكا أعلمُ ٱلغيب) [هُود: [3] أي كلما يجري في نشأة هذه الدورة من الأعمال والأقوال والأفعال والأحوال الظاهرة والباطنة الجارية على أعيان هذه الحواية الحارية الدورة صريحًا وضمنًا، ظاهرًا وباطنًا، كليًّا وجزئيًّا اختياريًّا واضطراريًّا من حيث انتهاء الإجمال والتفصيل.

(وَلا أَقُولُ إِنِي مَلَكُ ) أي العلم الإلهي المجرد عن نقائص الكثائف وخصائص البسائط السفلية، ونصائص اللطائف، بل أقول إني مثلكم مركب من اللطائف والكثائف (وَلا أَقُولُ لِلَّذِينَ ) أي الأعيان الكاملين بالمعارف الإلهيَّة

واللطائف الربانيَّة الغير المتناهية وأنتم لعدم المناسبة أوليائي تحت قبائي لا يعرفهم غيري (تَزْدَرِيَ أَعُنُكُمُ الجارية التي لا تدرك إلا الأشياء الظاهرة ( أَقُولُ إِنِي مَلَكُ ) من الخصائص الجمعية والنصائص الكليَّة الإنسانيَّة، أو المراد من نوح هوى النفس المطمئنة (وَلَا أَقُولُ لِلَّذِينَ تَزْدَرِيَ أَعُنُكُمُ ) [هُود: 31] هي الأطوار القلبية والأنوار الغيبية التي اختفت عند علية الأحكام النفسانيَّة عن أعين القوى العاملة والمدركة ومن خير أهو الوجه الإلهي الذي يتصل بكل شيء وهو قائم (كُلُّ شَيِّهِ هَالِكُ إِلَا وَجُهَمُّ ) [القَصَص: 88] الآية، وإنكارهم لهم لكونهم محتجبين بالوجه الكوني (اللهُ أَعْلَمُ بِمَا فِي أَنفُسِهم ) من الوجه الإلهي الساري في جميع الذراري ومن اللطائف الخفية والتجلّيات الإلهيّة الوجودية المتوارية المتعاقبة أو الذراري ومن اللطائف الخفية والتجلّيات الإلهيّة الوجودية المتوارية المتعاقبة أو فأنا وهي المدد الوجودي والنفسي الرحماني (إنّي إذًا لَمِنَ الظّالِمِينَ ) [هُود: 31] يعني إني عارف بهذا الوجه الإلهي الذي اتصل بي وبتمام الأشياء، فلو لم أعرفه ولم أشاهده لكنت من الظالمين.

(قَالُوا) أي الأعيان الظليّة الجلالية الضمنية وهو المولود الجني وقواه الباطنة (يَنتُوحُ) أي المولود الإنسي الظاهر الصريح في الدورة النورية الكبرى الأصلية والفرعية (قد جَدَلتنا) وصرت غالبًا علينا، وأجريت الأحكام الوجودية النورية علينا (فَأَحَثَرَتَ جِدَلتا) [هُود: 32] في النشآت الأصلية والفرعية الإفرادية والجمعية الإفرادية النورية، إشارة إلى أن الأعيان الظليّة العدميّة لانتقال الأعيان النورية الوجودية الصريحة في الأدوار العظمى والكبرى والوسطى وأول الصغرى ولعدم استكمالهم في قوس ينزل هذه الأدوار لهم حالة منتظرة ومقالة مضطرّة في نشأتهم الدورية وشؤوناتهم الكورية.

وأما إذا انتهت إلى آخر الدورة الصغرى الأصلية والفرعية وشامتت المبدأ الأولي وقابلت مرتبة الربّ الأعلى، وهي المرتبة الناسوتية التي تقابل المرتبة اللاهوتية في كمال الجمعية ونهاية الترقي، وهداية التنزُّل وغاية الإجمال والتفضيل عروجًا ونزولًا، صعودًا وهبوطًا، فحينئذ يصور لي سماء الكمال الجمعي وفلك الجمع الكمالي، ويتحقق بكمال الجمعية الإلهيَّة والكونية والمعيَّة الأولية والأخروية. وهذا إنما يكون في آخر الدورة الجمعية النورية والظليّة لدى ظهور الخلافة العظمي وحضور الأمانة الكبرى في المظهر الكامل والكون الفاضل

الموعود في زمان خاتم الولاية المطلقة فإذا ينتقل الحكم من النبوة والولاية إلى الألوهية وإلى ظهور سرّ (أنا الحق) من كل عين من الأعيان وكون من الأكوان.

﴿ فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ [هُود: 32] من الغرق في ماء بحر التوحيد الجمعي والتفريد المعى ﴿ قَالَ إِنَّمَا يَأْلِيكُم بِهِ اللَّهُ ﴾ [هُود: 33] إن شاء الله في آخر الدورة الصغرى الجمعية الجامعة لتمام الأدوار وعموم الأكوار الإلهيَّة والكونية ﴿وَأُوحِي إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ ﴾ في هذه النشأة الأخيرة ﴿ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ ﴾ في الفطرة الأولى والنشأة الأعلى والمرتبة في المرتبة الأبهى في بداية الدورة العظمي في نشأة آدم الذي هو مبدأ الأدوار ﴿ بَمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ [هُود: 36] لأنهم ما جمعوا شرائط الإيمان في هذه النشأة والتحقق بهم، فهم معذورون فيه. ﴿ وَأَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا﴾ [هُود: 37] أي سفينة الجمعية الإلهيَّة والكونية والهيئة الإحاطية والمعيَّة الكليَّة على ما يقتضي مرور جمعية الدورة النورية والكورة الظليّة ﴿فَسَوْفَ تَعَلَّمُونَ ﴾ في آخر الدورة الصغرى عند خاتم الولاية، فإن في زمانه يظهر كل ما كان متبطِّنًا ومختفيًا في النشأة السابقة والشؤونات الفائقة ﴿مَن يَأْنِيهِ﴾ [هُود: 39] من الأعيان النورية والأكوان الكورية ﴿عَذَابٌ ﴾ في الدورة الأخيرة الجمعية اقتضاء الجمعية الإلهيَّة والكونية ﴿ يُخْزِيهِ ﴾ بجبل الأعيان النورية والظلية الفرداريّة عن خصوصياتها الإفرادية وخصائصها الوحدانية يظهر السرّ الخفي والدور المعي الذي كان كامنًا فيها، والتوحيد الكلي والتفريد الأصلى كان كامنًا في كل عين وضامنًا في أي كون ﴿ وَيَحِلُّ عَلَتِهِ عَذَابٌ مُتَقِيمٌ ﴾ [هُود: 39] من الفناء عن الخصوصية والانتفاء عن النصوصية والهوية الشخصية الغيبية.

﴿ حَتَىٰ إِذَا جَاءَ أَمْهُنَا ﴾ من الاقتضاء النوعي والارتضاء الجمعي ﴿ وَفَارَ اللَّهُورُ ﴾ أي ظهر وثار ماء الكمال الجمعي الذي كان كامنًا في الأرض الإمكانية والفرص الاستعدادية ﴿ قُلْنَا اَحِلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ اَثْنَيْنِ ﴾ أي لاقتضاء النور الجمعي الجمالي ولارتضاء الظلّ الجلالي ، ﴿ وَأَهْلَك ﴾ وجرّده من خصوصيات الاقتضاء والارتضاء ﴿ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْفَوْلُ ﴾ في كل عين يبقى فيه حالة منتظرة وعالة مقتضية للتقيّد والتقلّد والانفراد ﴿ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَ إِلّا قَلِلٌ ﴾ [هُود: 40] أي والحال إنه ما آمن من كان في الأدوار السابقة والأكوار اللاحقة إلا قليل من الأعيان والأكوان الظلية وهو الذي خصّصه الله تعالى بكمال لطفه وهدايته ووفور فضل والأكوان الظلية وهو الذي خصّصه الله تعالى بكمال لطفه وهدايته ووفور فضل

وعناية لا يقتضي عدل، فإن العدالة الحقيقية ظهورها مشروط بتكافؤ اقتضاءات الأدوار والأكوار وذلك لا يكون إلا في الدورة الأخيرة في مظهر كامل ومصدر فاضل وهو المظهر الموعود والحالة المعهودة وفي عهده يظهر سلطان عدالته ويسري في الكلّ.

#### تفسير

### ﴿ ﴿ وَقَالَ ٱرْكَبُواْ فِبُهَا بِسْمِ ٱللَّهِ مَعْرِبُهَا وَمُرْسَلَهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ مَعْرِبُهَا وَمُرْسَلَهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَمْرِبُهَا وَمُرْسَلَهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَمْرِبُهَا وَمُرْسَلَهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَمْرِبُهَا وَمُرْسَلَهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَمْرِبُهَا وَمُرْسَلَهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَمْرِبُهَا وَمُرْسَلَهَا ۗ إِنَّ رَبِّي لَعَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ عَمْرِبُهَا وَمُرْسَلَهَا ۚ إِنَّ رَبِّي لَعَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾

﴿ وَقَالَ ارْكَبُوا فِهَا بِسَعِ اللهِ عَجْرِبَهَا وَمُرْسَلَهَا ۚ ﴾ يريد يجري بسم الله وقدرته وترسي بينهم بالله وقدرته ﴿ إِنَّ رَبِّى لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [هُود: 41] يريد غفور لأصحاب السفينة، رحيمًا بهم، كقوله تبارك وتعالى في سورة العنكبوت: ﴿ فَأَبَعِنْنَهُ وَأَصَحَبَ السَّفِينَةِ وَجَعَلْنَهُمَ ۗ وَاللَّهِ: 15].

# ﴿ وَهِى تَجْرِى بِهِمْ فِي مَوْجِ كَالْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوْحُ آبَنَهُۥ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَنْبُنَىُ ٱرْكَب مَعْنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَهِى تَجْرِى بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبَالِ وَنَادَىٰ نُوحُ أَبْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ ﴾ يريد اعتزل عن الناس ﴿ يَنْبُنَى آرَكُ مُعَنَا وَلَا تَكُن مَعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [هُود: 42].

## ﴿ قَالَ سَتَاوِى ٓ إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَآءِ ۚ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ إِلَّا مَن رَّحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَوِينَ ﴿ آَيَ

(قَالَ سَتَاوِى إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِي مِنَ أَمْرِ اللهِ يريد يمنعني من الماء المغرق (قَالَ) نوح (لا عَاصِمَ النَّوْمَ مِنْ أَمْرِ اللهِ يريد أن الماء على السهل والجبل سواء أربعون ذراعًا. وقال آخرون: ثلاثون، إن الله أعقم أصلاب الرجال وأرحام النساء قبل الغرق بأربعين سنة فلم يفرق لابن أربعين. وقد ذكر بعض المحدثين أن امرأة أتت بصبي إلى جبل فلما زهقها الماء رفعته فلما علت الماء رفعته رقة عليه حتَّى غرقت هي وغرق الصبي، فلو رحم الله أحدًا من قوم نوح من المشركين لرحم ذلك والله أعلم كيف ذلك (إلَّا مَن رَحِمُ يريد إلا من رحم وحده (وَحَالَ بينَهُمَا المَوْجُ فَكَاكَ مِنَ المُعْرَوِينَ ) [هُود: [4].

### ﴿ وَقِيلَ يَنَأَرْضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَكْسَمَآهُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآهُ وَقُطِيَ ٱلْأَمْرُ وَأَسِنَوَتَ عَلَى ٱلجُودِيِّ وَقِيلَ بُعُدًا لِلْقَوْمِ ٱلظَّالِلِمِينَ ﴿ الْكَالِمِينَ ﴿ الْكَالِمِينَ ﴿ الْكَالِمِينَ ﴿ الْكَالِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلَّا

(وَقِيلَ يَتَأْرَضُ اَبُلِي مَآءَكِ وَيَنسَمَآهُ أَقَلِي يريد الله تعالى قال للأرض ابلعي ماء خرج منك، وقال للسماء: احبسي (وَغِيضَ اَلْمَآهُ) يريد ما خرج من الأرض غاص فيها وما بقي مما ينزل من السماء وهي هذه البحار المالحة إلى اليوم وإلى يوم القيامة (وَقُضِي اَلْأَمْرُ وَاسْتَوَتُ عَلَى اَلْجُودِي في يريد قضي الأمر الذي أراده الله وقضاه وقدره واستوت السفينة على جبل الحفيرة يقال لها الجودي (وَقِيلَ بُعُدًا) يريد من رحمة الله (لِلْقَوْمِ اَلظَالِمِينَ) [هُود: 44] يريد المعتمدين من دون الله إلْهًا.

### ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَهُۥ فَقَالَ رَبِ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ ۗ رَّبَهُۥ فَقَالَ رَبِ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدَكَ ٱلْحَقُّ وَأَنتَ

﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَهُم فَقَالَ رَبِ إِنَّ آبنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعْدَكَ ٱلْحَقُّ ﴾ يىرىد أن الذي وعدتني به أن تنجيني وأهلي ﴿ وَأَنتَ أَحَكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ [هُود: 45] يريد أفضل العادلين.

# ﴿ قَالَ يَـنُوحُ إِنَّهُ, لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۚ إِنَّهُ, عَمَلٌ غَيْرُ صَلِيِّجَ فَلَا تَسْعَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ قَالَ يَسْعُلُنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمُ ۗ إِنِّ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ إِنَّ الْعَالَ اللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّهُولِلْ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(قَالَ يَنُوحُ) فأوحى الله (إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ أَنِّهُ عَلَّ غَيْرُ مَالِحٌ يريد سلوك إياي بمنزل غير صالح فمن قرأها بالخفض يريد أن الذي وعدتني أن تنجيني وأهلي (وَأَنَتَ أَحْكُمُ لَلْتَكِمِينَ) [هُود: 45] يريد أفضل العادلين مثل قوله تعالى في سورة التين: (أَلَيْسَ اللهُ بِأَحَكُم لَلْتَكِمِينَ) [التِّين: 8] يريد أعدل العادلين (قَالَ يَننُوحُ) فأوحى الله إليه إنه ليس من أهلك إنه عمل غير صالح، فمن قرأها بالخفض يريد أن عمل ابنك غير صالح (فَلَا تَتَعَلِن مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلمُ ) إنه ليس لك به علم (إنّ أَعُظُك) يريد إني أنهاك (أن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ) [هُود: 46] يريد من الآثمين لأن عمل المؤمنين وذنوبهم جهل وليس بكفر كما قال تعالى في سورة البقرة: (قَالَ أَعُودُ بِاللّهِ أَنَ أَكُونَ مِنَ الْجَهِلِينَ) [الآية: 6]، وفي سورة الحجرات: (يَكَأَيُّا الَذِينَ ءَامَنُوا إِن جَالَهُ فَاسِقُ بِبَا فِي فَيْ اللّهِ مَن يَالَهُ مِهَا المؤمنين إثم. وقال فاسِقُ بِبَا فِي فَتَبَيْزُ أَن تُصِيبُوا فَوْمًا عِبَهَالَةِ [الآية: 6] يريد إن جهل المؤمنين إثم. وقال

في سورة النساء: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَمْمَلُونَ ٱلسُّوَّءَ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن وَرِيبٍ ﴾ [الآية: 17] لأن جهل المؤمنين ذنب ليس بكفر.

## ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّىَ أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْئَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ، عِلْمُ ۗ وَإِلَّا تَغْفِرُ لِي وَقَالَ رَبِّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْئَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ، عِلْمُ ۗ وَتَرْحَمْنِي أَكُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَ

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّى آَعُوذُ بِكَ أَنَ أَسْنَلَكَ مَا لَيْسَ لِى بِهِ عِلْمُ ۗ يريد أنك علَّام الغيوب وأنا لا أعلم ما غاب عني ﴿ وَلِلَّا تَغْفِرُ لِي ﴾ يريد جهلي ﴿ وَتَرْحَمُنِي آكُن مِّنَ أَكُن مِّنَ الْمَعْبُونِينَ ﴾ [هُود: 47] يريد من المغبونين.

## ﴿ قِيلَ يَنْوُحُ ٱهْبِطْ بِسَلَمِ مِّنَا وَبَرَكَتٍ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أُمْدٍ مِّمَّن مَّعَكَ وَالْمَ أُمْدِ مِّمَّن مُعَكَ وَأَمْمُ سَنُمَيِّعُهُمْ ثُمَّ يَمَشُهُم مِّنَا عَذَابٌ أَلِيدُ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ قِيلَ يَنُوحُ آهِبِطَ ﴾ يريد من السفينة إلى الأرض ﴿ بِسَلَمِ مِنَا وَبُرَكَتٍ عَلَيْكَ ﴾ يريد إنك آدم الأصغر ﴿ وَعَلَىٰ أُمَدٍ مِمَّن مَّعَلَىٰ ﴾ يريد ولدك ﴿ وَأُمَمُ سَنُمَيِّعُهُم ﴾ يريد قومًا من أهل مكة في الدنيا ﴿ ثُمَّ يَمَشُهُم مِنَّا عَذَابُ أَلِيعُ ﴾ [هُود: 48] يريد وجيعًا بكفرهم.

## ﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْهَا مِ الْغَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْل مِن أَنْهَا وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْل هَذَا فَأَصْبِرُ إِنَّ ٱلْعَاقِبَةَ لِلْمُنْقِينَ ﴿ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُنْقِينَ ﴾

﴿ تِلْكَ ﴾ يا محمد ﴿ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْعَيْبِ ﴾ يريد من خبر الغيب غاب عن جميع المخلق ﴿ وُحِيهَا إِلَيْكُ مَا كُنتَ تَعَلَّمُهَا أَنتَ وَلا قَوْمُكَ مِن قَبَلِ هَذَا ﴾ يريد القرآن الذي أوحي إليك ﴿ فَاصْدِ ﴾ يا محمد ﴿ إِنَّ ٱلْعَلْقِبَةَ لِلْمُنَقِينَ ﴾ [هُود: 49] يريد أن العاقبة لمن صبر على طاعة الله للخائفين الله ومن الله ولم يشركوا به شيئًا.

### ﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُواْ أَللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَكِ غَيْرُهُۥ ۗ إِنْ أَنتُمْ إِلَا مُفْتَرُونَ ﴿ إِلَّا مُفْتَرُونَ ﴾

﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَاهُمُ هُودًا ﴾ يريد ابن أبيهم وهو هود بن عبد الله بن عاد بن عادية بن عاد بن إله عاد بن إرم بن الخلد بن عامر ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَامٍ غَيْرُهُ ۗ ﴾ يريد من إله ولا ربّ سواه ﴿ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُفَتَرُونَ ﴾ [هُود: 50] يريد فيما يعتدون من دونه.

وقال أرضَا في الماء كالمركب في الأرض، متلبسين باسم الله، ومسمِّين لله أو عليها لأنها في الماء كالمركب في الأرض، متلبسين باسم الله، ومسمِّين لله أو قائلين (يِسَعِ اللهِ بَعْرِبها وَمُرسَها أي وقت إجرائها وإرسائها أي ارتفاعها وانخفاضها وانخطاطها، إذ المجرى والمرسى إما للمكان والوقت وإما مصدران كالإجراء والإرساء، حذف منهما الوقت كما في قولهم: آتيك حقوق النجوم ومقدم الحاج وانتصابهما بما في بسم الله من معنى الفعل وهو التلبس والتسمية، أو بما فيه من إرادة القول. وعلى التقديرين جملة من مبتدأ وخبر أي بسم الله إجرائها وإرسائها ثابت وحاصل ويجوز رفعها ببسم الله على أن المراد بهما المصدر أو جملة على أن ما بسم الله خبره أو صلته، والخبر محذوف وهي جملة مقتضية لا جملة على أن ما بسم الله غيرة أو ضلته السلام أمرهم بالركوب ثم أخبرهم (وقال تعلق لها بما قبلها، يعني أن نوحًا عليه السلام أمرهم بالركوب ثم أخبرهم (وقال تعلق لها بما قبلها، يعني أن نوحًا عليه السلام أمرهم بالركوب ثم أخبرهم وبقدرته.

ويحتمل أن يكون غير مقتضية في موقع الحال فلا مستأنفًا كأنه قيل: اركبوا فيها حال كونها مجراها ومرساها ببسم، وإضافة الاسم إلى الله بتاتية تشعر أن الاسم عين المسمّى، ويجوز أن الاسم مقحمًا كقوله: باسم السلام عليكما، وقرأ بفتح الميم من جرى ورسى، أي انحط وارتفع إخبار عن حال تلاطم الأمواج دالًا على كمال قهر الله وغضبه وسخطه على قوم نوح استحقوه بضربهم وإهانتهم إيّاه في أزمان متطاولة وأوان متعاطلة وهي (ألف سنة إلّا خَسِين عامًا فأخذهُمُ الظُوفَاتُ وَهُم ظَلِمُونَ [العنكبوت: 14]، (إنَّ رَبِي لَغَفُورٌ رَجِمٌ [هُود: 14] إيّاكم بالنجاة عن عذاب الغرق وعقاب الغرق أي لولا مغفرته لفرطاتكم ورحمته إياكم لما نجّاكم (وهي تَجْرِي بِهِم في مَوْج كَالَجِبَالِ ) تفسير وبيان لما سبق. والموج التفسير أن الموج عبارة عن الارتفاع والانخفاض وإن كان المفهوم من كلام أهل التفسير أن الموج عبارة عن الاضطراب الحاصل للماء إما بنفسه أو بغيره. فمعنى جريها في موج هو حركتها وارتفاعها وانخفاضها لدى ارتفاع الماء وانحطاطه.

﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ اَبْنَهُ ﴾ كنعان، اسمه يام كان كافرًا، ﴿ وَكَاكَ فِي مَعْزِلِ ﴾ اسم مكان أو مصدر من العزل وهو البعد ﴿ يَنْبُنَى الرَّكِب مَعَنَا ﴾ في السفينة ﴿ وَلَا تَكُن مَعَانَا ﴾ في السفينة ﴿ وَلَا تَكُن مَعَانَا ﴾ أنكفرِينَ ﴾ [هُود: 42] في الدين أو العزل فتهلك .

قال ابنه كنعان لنوح ﴿قَالَ سَنَاوِئ ﴾ فعل مضارع من أوى يأوي إذ التجي

ومال (إلى جَبَلِ) رفيع وجبل منيع (يَعْصِمُنِي) ويحفظني ويمنعني (مِنَ ٱلْمَاءِ) وغرقه.

(قَالُ) نوح (لا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ) هذا أحدًا (مِنْ أَمْرِ ٱللّهِ) وعذابه وغضبه وعقابه (إِلّا مَن رَحِمَ أِي الراحم وهو الله، أو لا عاصم اليوم من بلاء الطوفان وعذابه (إِلّا مَنْ رَحِمَ رَبّي) إلا مكان من يرحمهم الله من المؤمنين ونجاهم فيه وهو السفينة. قيل: (لا عَاصِمَ) [هُود: 43] بمعنى إلا إذا عصمه أي من رحمه الله وهو كل مؤمن شفيق يرحم من دونه ومن هو في بلاء. قال النبي عليه السلام: «ارحموا مَن في الأرض يرحمكم مَن في السماء»، مثل: (مَآء دَافِق) [الطّارق: 6] و(عِشَة رَّاضِيَة) [الحَاقَة: 21] أي ذو دفق وذات عيشة مرضية. قيل: الاستثناء منقطع كأنه قيل: وليكن من رحمه فهو المعصوم كقوله: (مَا لَهُم بِهِ، مِنْ عِلْمٍ إِلّا أَنْ النّسَاء: 157].

(وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ [هُود: 43] (فَكَاتَ وصار ابنه كنعان (مِنَ الْمُغْرَقِينَ) المهلكين. روي أن الماء علا وسما وانفجر من جميع وجه الأرض ووصل إلى رؤوس الجبال وعلاها بقدر أربعين ذراعًا. روي أنه لما كبر الماء في السكك بأنه نبع وانفجر من تمام وجه الأرض فخشيت امرأة على صبيها ولم يكن بينهم صبي ولا صبية لما مرّ أن العقم كان ساريًا بينهم أربعين عامًا قبل ظهور الطوفان، وكانت تحبّه حبًا شديدًا، فخرجت إلى الجبل حتّى بلغت ثلثه مع صبيها، فلما بلغهما الماء ارتفعت بصبيها حتّى بلغت ثلثه مع صبيها الماء استوت على رؤوس الجبل، فلما بلغ الماء رقبتها رفعت صبيها بثديها حتّى ذهبت بهما الماء، فلو رحم الله منهم أحدًا لرحم أمّ الصبي وذلك لكمال قهره عليهم. وقد ظهر مما قدّمناه من التقرير وتفصيل التحرير فساد من ظنّ من الملاحدة القاصرين في إدراك الحقائق. أن طغيان الماء إنما كان من ذوبان الثلوج المتراكمة على الجبال في البلاد الكثيرة، وما كان طوفانًا حقيقة. وقيل: بعد أن يناهي أمر الطوفان واقتضاه والقابل هو الله.

(يَتَأَرَّضُ ٱبْلَعِي) اشربي وابتلعي وانشقي ﴿مَآءَكِ وَيَنسَمَآهُ أَقَلِمِي﴾ أمسكي ﴿وَغِيضَ ٱلْمَآهُ﴾ وانتقص ﴿وَقَضِى ٱلْأَمْرُ ﴾ [هُود: 44] وفرغ من الأمر وهو الإهلاك. وإنما نادى الله أو نوح لكونه خليفة في خلقه بالتصرف في الأرض والسماء معًا بما ينادي

به العقول وأمرهما بما يأمر به العاقل وأهل التمييز إشارة إلى أن هذه الأجسام العظام والأجرام الكرام بل كل ما فيهما وعليهما ذوات إدراك وفهم وتميز وقوة إدراك [أن ينزو فيها سرولها بزيز] وقد عرفوا عظمة ربّها الذي هو ربّ كل الأشياء وخالقها وجلالة شأنه وعلق برهانه، وأن ينقادوا إلى أمر الله وحكمه، ويعبدون الله حقّ عبادته (إن كُلُ مَن في السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ إِلَّا ءَتِي الرَّمْنِ عَبْدًا ﴾ [مريم: 93]، (مُمَّ السَّمَاءَ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ الْقِيا طَوْعًا أَوْ كَرَهًا قَالَتَا أَنْيَنَا طَآبِعِينَ ﴾ [فصلت: 11] الآية. وإشعار بأن السماء والأرض سببان ظاهران للطوفان.

(وَاسَوَرَتَ) السفينة (عَلَى ٱلْجُودِيِّ) [هُود: 44] واستقرّت عليه وهو جبل بأرض جزيرة بناها عبد الله بن عمر رضي الله عنهما وهي قريب بموصل وإربيل متصلة بديار بكر، وقيل: بأرض شام. وقيل: بابل. روي أنه ركب السفينة عاشر المحرم يوم عاشوراء ومن هذا اليوم إلى يوم الخروج سنة. (وَقِيلَ بُعُدًا)، يقال: بُعدًا إذا أرادوا النور البعيد والمد المديد يستعمل في المحن والشدائد ولذلك اختصّ بدعاء السوء واختيار بناء المفعول للدلالة على العظمة والجلال والكبرياء على الكمال. وإن تلك الأمور لا تكون إلا بفعل فاعل مختار وتكوين قادر جبّار، وتدوين مالك مهار، فلا يشاركه أحد في الأقوال ولا واحد في أجزاء الأمور وغرائب الأحوال.

خبير وصالح لك في الحالة والعواقب والمآل ﴿إِنِّ أَعِظُكَ ﴾ وأرشدك وأبيِّن لك وأحذِّرك ﴿أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [هُود: 46].

روي أنهم ركبوا السفينة في عاشر رجب واستقرّت على الجودي شهرًا، وهبط بهم يوم عاشوراء. روي أن نوحًا بعث الغراب ليأتيه بخبر الأرض فوقع على جيفة فلم يرجع، فبعث الحمامة فجاءت بورق زيتون في مناقرها ولطخت برجلها بالطين، فعلم وعبّر من أن الماء نضب، فدعا على الغراب بالخوف والحمامة بالأمان، ولذا تنفّر وائتلفت الحمامة بالثبوت وطوقها بالخضرة على عنقها فصاح نوح وأمر جميع من كان معه بالصوم شكرًا لنعم الله. قيل: ما نجا أحد من الكفار غير العوج بن عتق وقد ولد من بنت آدم كان الماء إلى حنجرته وكان سبب نجاته أن نوحًا احتاج إلى خشب ساج للسفينة فلم يمكنه نقلها فحملها عوج إليه من الشام فنجّاه الله به. قال نوح: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّ أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْلَكَ مَا وَالعلوم والإدراكات والأفعال، فإني لا أملك لنفسي شيئًا ولا أمرًا من الأمور من فأستعين بك في كل الأحوال ﴿وَإِلّا تَغْفِرُ لِي هَا أُفرطت وتعدّيت في الأمور من فأستعين بك في كل الأحوال ﴿وَإِلّا تَغْفِرُ لِي هَا أُفرطت وتعدّيت في الأمور من العجلة في السؤال وغيره ﴿ وَتَرْحَمُّنِ ﴾ بالتوبة والعفو عني والتفضُّل عليً ﴿ أَكُنُ المُحِدِلة في السؤال وغيره ﴿ وَتَرْحَمُّنِ ﴾ بالتوبة والعفو عني والتفضُّل عليً ﴿ أَكُنُ المُحِدِلة في السؤال وغيره ﴿ وَتَرْحَمُّنِ ﴾ بالتوبة والعفو عني والتفضُّل عليً ﴿ أَكُنُ الْمُودِدِلَ الْمُودِدَ 14].

(قِيلَ يَنْوَحُ أَهْبِطُ وانزل من السفينة (بِسَلَمِ مِنَا) ومسلمًا محفوظًا ومؤمنًا من جهتنا من المكاره، أو مسلمًا عليك ومكرمًا لديك (وَبَرَكَتِ)، وثبوت خيرات ناميات وحسنات ثابتات وذريات باقيات (عَلَيْكَ) إلى يوم القيامة (وَعَلَى أُمُو مِمَّن مَعَكَ في السفينة من المحبين والأشياع، وهو يشتمل المؤمنين كلهم إلى يوم القيامة (وَأُمَمُ سَنُمَتِعُهُم في الدنيا بحطامها وزينتها وسائر المستمتعات، وهم الكافرون وأهل الشقاوة (مُمَ يَمَسُهُم مِنَا عَذَابُ أَلِيمُ الْهُود: 48] في الآخرة.

(تِلْكَ) أي قصة نوح وحكايته (مِنْ أَنْبَآء ٱلْغَيْبِ) أي من بعضها (نُوحِيهَا) يعلمها ويلقيها (إلَيْكَ) ، (تِلْكَ) مبتدأ وما بعده خبر بعد خبر (مَا كُنتَ تَعُلَمُهَا) يا محمد أنت ولا قومك (مِن قَبْلِ هَذَا القرآن ونزوله، أو من قبل هذا الوقت يا محمد أنت ولا قومك (مِن قَبْلِ هَذَا القرآن ونزوله، أو من قبل هذا الوقت (فَاصَبِرُ) [هُود: 49] على التبليغ وعلى ما يرد ويقع عليك من قومك من الشدائد وآخر الأمور في الدنيا بالفوز والظفر والنصر على الفوز في الآخرة من الثواب ورفع

الدرجات والفوز بنسيم الجنَّات ﴿ لِلْمُنَّقِينَ ﴾ من الشرك والمعاصي والسيِّئات.

﴿ وَإِلَىٰ عَادٍ ﴾ أرسلنا وبعثنا ﴿ أَخَاهُم هُودًا ﴾ في النسب لا في الدين، عطف بيان نصيب لكونه غير متصرف وهو ابن عبد الله بن رياح بن الخلود بن عاد بن عوص ابن إرم بن سام بن نوح بن ملك بن متوشلح بن إدريس، ﴿ قَالَ يَنَقُومِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُم مِن إِلَاهُ عَيْرُهُ ۚ إِنَّ أَنتُم إِلَّا مُفَتَرُون ﴾ [هُود: 50] كاذبون قصدًا أو منشئ الكذب عمدًا.

#### إشارة وتأويل

(وَقَالَ ارَحَبُواْ فِهَا بِسَـمِ اللّهِ بَعَرِيهِ) قال نوح الكمال الجمعي في مرتبة النفس المطمئنة والطور القلبي للأعيان الإفرادية النورية الجمالية والأكوان الظليّة الجلالية عند فوران طوفان ماء الطبيعة الحيوانية البهيمية والسبعية أو الجنية، وثوران نفس الأمارة الشيطانية (آذُنُواً) في سفينة جمعية النفس المطمئنة لدى جري أمواج الأحكام الجمالية ورسي لإفراج الأعلاج الجلالية متلبسين باسم الله الجامع الأعظم لتمام الأسماء والصفات (إنَّ رَقِي لَغَفُرٌ رَحِمٌ الْهُود: 11] لف وطباق وهي تجري بهم أي الجمعية المذكورة تظهر وتسري بتلك الأعيان الصريحة والضمنية في موج وظهور تجلي إلهي فوج بعد فوج، وزوج إثر زوج، كالجبال أي تظهر كليَّة وجزئية بصورة كلية عالم الأجسام أو لخصوصية جسم معين كالكواكب والأجرام الفلكية والعنصرية أو الصورة النوعية الإنسانيَّة، كما شاهد الخليل وموسى وحبيب الجليل في صورة الكواكب والعنصر البادي والشخصي الإنساني.

﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ ﴾ الروح ﴿ أَبَنَهُ ﴾ الطور القلبي الذي دخل في حكم النفس أن اركب السفينة الجمعية معنا أي مع الأطوار العالية الجامعة لتمام الأنوار الإلهيَّة والأسرار الانتمائية الغير المتناهية ﴿ وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [هُود: 42] أي الأطوار السافلة النفسية والقالبية .

(قَالَ سَاوِى إِلَى جَبَلِ) القوة النظيرية والقدرة الوهمية (يَعْصِمُني مِنَ ٱلْمَآءَ ) الطبيعة النباتية والحيوانية (قَالَ) نوح الطور الروحي والنور الجمعي (لا عَاصِمَ الْيَوْمَ) أي وقت استيلاء التجلِّي الذاتي (إلَّا مَن رَّحِمً ) وتحقَّق بالكمال الجمعي الإلهي والنوري الجمالي (وَحَالَ بَيْنَهُمَا) أي بين التجلِّي النوري الجمالي الإفرادي

والتجلّي النوري الجمالي (المَوْجُ) أي التجلّي الجلالي الإفرادي أو الجمعي أو هما معًا إشارة إلى أطوار التجلّي الجمعي الإفرادي النوري والجلالي، والجمع الجمعي منهما، فإن منها ما يلتئم ويجتمع على وجه يرتفع كامتياز انبساط التجلّيات الإفرادية الجمالية أو الجلالية أو جمعيتهما الإفرادية أو جمعيتهما الجمعية، وذلك كالمراح الحادث بين بساط الاستيطان من غير أن تتميز البسائط بعضها عن بعض، ومنهما ما يجتمع التجلّي الجمعي والتجلّي الإفرادي بحيث يتميز الإفرادي عن الجمعي لجمالي، وربما يتخلّل بينهما التجلّي الجلالي الإفرادي والجمعي كما أشار إليه بقوله: ﴿وَمَالَ بَيّنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ ﴾ خصوصية القلب ﴿مِنَ ٱلمُغْرَقِينَ ﴾ [هُود: [4] في التجلّي الجمعي وإشارة إلى أن التجلّي على نوعين: ظهوري وبروزي.

أما الظهوري فقد عرفت، إما وجودي أو شهودي كما أشرت إليه. وأما البروزي فهو نوعان:

أحدهما: أن العارف إن استكمل في مسراته بحيث ما بقي له حالة منتظرة لا في الإلهيات ولا في الكونيات صارت النسبة إليهما على السويَّة.

أما الأول فربما يتعلق التجلّي الذاتي بتمام التجلّيات الأسمائيَّة والأفعالية والآثارية والصورة الجمعية الإنسانيَّة بالمعارف، والعارف يشاهدها إما بكليّتها وجمعيتها أو بخصوصية الأسماء أو بجمعيتهما بحيث يتميّز إحديهما عن الأخرى فرادى ومجموعًا.

أما الثاني: وهو أن تكون نسبته إلى الأكوان الجلالية والأعيان الجلالية على السوية فحينئذ ربما يتعلق بأجساد تمام الأعيان والأكوان جميعًا ويكلمها جمعًا جمعًا وجنسًا أو نوعًا أو صنفًا وشخصًا شخصًا، أصالة وفرعًا. والفرق بين الظهور والبروز، أما الظهور فلا يكون علم بأحوال الأعيان والأكوان في الأدوار والأكوار السابقة بل محصور على الأحوال الحالية. وأما البروز فعلمه محيط بتمام أحوال الأعيان والأكوان في الأدوار والأكوار الماضية والآتية والحالية. فتأمل.

﴿ وَقِيلَ يَتَأْرَضُ ﴾ القوة القابلية والاستعدادات الذاتيَّة ﴿ ٱبْلَعِي مَآءَكِ ﴾ أي مرتضى الطور الظليّ الجلالي العدمي ﴿ وَيَكَسَمَآهُ ﴾ القوة الفاعلية الإلْهيَّة ﴿ أَقْلِعِ ﴾ اصرفي عن

مقتضى خصوصية فعلك ونصوصية نقلك، إشارة إلى أن كل عين خاص وناص فيه قوة جمعية كاملية وقابلية نوعية فاضلة، فتارة يؤثر بالمعيَّة الجمعية، وأخرى بمقتضى خصوصية ربّه الأسمى الذاتي، وهو العليم والحي والقدير والمريد. والأخرى أن يكون مؤثرًا باقتضاء جمعيتهما فيظهر منه وفيه السرّ الإلهي ويصدر عنه التدبير الربوبي، ويتحقّق بالأمر التكويني والسرّ الإيجادي، والدور الابتدائي، والأثر الإبداعي، وغيض الماء الطبيعي الجزئي (وَقُضَى ٱلْأَمْرُ الإلهي وظهر السرّ الربوبي عن كل فرد فرد، وتعيَّن أحد (وَاستوَتُ ) أي السفينة الجمعية الإلهية (عَلَى الربوبي عن كل فرد فرد، وتعيَّن أحد (وَاستوتُ ) أي السفينة الجمعية الإلهيّة (عَلَى المُودِيّ ) وجبل التعيين الوجودي باقتضاء الكرم الجودي (وَقِيلَ بُعُدًا لِلْقَوْمِ ٱلطَّلِمِينَ ) وألم المتجاوزين عن الحدّ الجمعي، والباقي ظاهر.

#### تفسير

﴿ يَنَقُوْمِ لَا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا ۚ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى ٱلَّذِى فَطَرَفَيَّ أَفَلًا تَعْقِرُونَ ﴿ يَكُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

﴿ يَنَقُومِ لَا أَسَّنَاكُمُ عَلَيْهِ أَجُرًا ﴾ يريد مالًا تعطونيه ﴿ إِنَّ أَجْرِي إِلَّا عَلَى ٱلَّذِي فَطَرَئَحَ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ﴾ [هُود: 51] يريد أفلا تفقهون.

﴿ وَيَنَقُومِ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوٓاْ إِلَيْهِ يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُمُ وَلَا يَرُسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُمُ وَلَا يَنُولُواْ بُحْرِمِينَ ﴿ وَلَا يَنُولُواْ بُحْرِمِينَ ﴿ وَلَا يَنُولُواْ بُحْرِمِينَ ﴾

﴿ وَيَنَقُومِ آسَتَغُفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ قُوبُوا إِلَيْهِ من السّرك الذي أنتم عليه ﴿ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْتُكُمُ مُ قُونًا إِلَيْهِ من السّركة ﴿ وَيَنِدْكُمْ قُونًا إِلَىٰ قُوتِكُمُ ﴾ إذا ألسَّمَاءَ عَلَيْكُمُ مِدَرَارًا ﴾ يريد بالخصب والبركة ﴿ وَيَنِدْكُمْ قُونًا إِلَىٰ قُوتِكُمُ ﴾ إذا أطعتموه ووحدتموه ﴿ وَلَا نَنَوَلُوا مُجُرِمِينَ ﴾ [هُود: 52] يريد أنكم أجرمتم وجعلتم مع الله إلْهًا وكذّبتم نبيّه.

﴿ قَالُواْ يَنْهُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ وَمَا نَعْنُ بِتَارِكِيَ ءَالِهَٰذِنَا عَن قَوْلِكَ وَمَا نَحَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّا ﴾

و﴿ قَالُواْ يَنهُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةٍ ﴾ يريد بيقين ﴿ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِ ٓ ءَالِهَٰذِنَا عَن فَوَلِكَ ﴾ يريد لا ندع عبارة آلهتنا بقولك ﴿ وَمَا نَحْنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [هُود: 53] يريد بمصدِّقين.

## ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا ٱعْتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَةً قَالَ إِنِّ أُشْهِدُ ٱللَّهَ وَٱشْهَدُوۤا أَنِي بَوْ إِلَىٰ اللَّهَ وَٱشْهَدُوۤا أَنِي

﴿إِن نَقُولُ إِلَّا اَعْتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا﴾ عن قولك ﴿يِسُوَّةٍ﴾ يريد يحيُّون أو يؤمن أو غيره ﴿قَالَ إِنِيَّ أُشْهِدُ اللّهَ﴾ يريد عليكم ﴿وَاَشْهَدُوٓا ﴾ أنتم على أنفسكم ﴿أَنِي بَرِيٓءٌ مِّمَّا ثُشْرِكُونَ﴾ [هُود: 54].

#### ﴿ مِن دُونِهِ ۗ فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّ لَا نُنظِرُونِ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا

﴿ مِن دُونِهِ ﴾ يريد الأصنام والحجارة وما تعبدون من دون الله ﴿ فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّ لَا نُظِرُونِ ﴾ [هُود: 55] يريد أن الله تعالى معي لا يضرّني كيدكم.

# ﴿ إِنِّي تَوَكَّلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِينِهَأَ إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ إِنَّ ﴾ رَبِّي عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ أَنَّ ﴾

﴿ إِنِّى تَوَكَّلْتُ عَلَى اللَّهِ رَبِّى وَرَبِّكُمُ ﴾ يريد إلهي وإلْهكم ﴿مَّا مِن دَآبَّةٍ ﴾ يريد كلَّمنا دبَّ ﴿ إِلَّا هُوَ ءَاخِذُا بِنَاصِينِهَأَ ﴾ يريد أن نواصي العباد بيده وإليه مصيرهم ﴿ إِنَّ رَبِّى عَلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [هُود: 56] يريد أن الدِّين الذي بعثني الله إليه دين مستقيم.

# ﴿ فَإِن تَوَلَّوْاْ فَقَدْ أَبَلَغْتُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ۚ إِلَيْكُمْ ۚ وَيَسْنَخَلِفُ رَبِّي قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَاللَّهُ وَلَا تَضُرُّونَهُ. شَيْءً إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ إِنَّ كُلِ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ إِنَّ كُلِ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴿ إِنَّ كُلِ مَنْ مَا عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ خَفِيظٌ ﴿ إِنَّ كُلِ مَا مَا مُنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

قال: ﴿ فَإِن تَوَلَّوا ﴾ وأعرضوا عني ﴿ فَقَدْ أَبَلَغْتُكُمْ مَّا أَرْسِلْتُ بِهِ ۚ إِلَيْكُو ۚ وَيَسْنَخْلِفُ رَبِّ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ﴾ [هُود: 57] يريد كلكم بالريح العقيم ويخلق بعدكم من هو أطوع لله ربّي ﴿ وَلَا تَضُرُّونَهُ شَبْئًا ۚ إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظٌ ﴾ [هُود: 57] يريد حفيظ ومحفظ.

# ﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا هُودًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ، بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَنَجَّيْنَاهُم مِّنْ عَلَيْظٍ ﴿ وَلَمَّا اللَّهِ عَلَيْظٍ ﴿ فَإِلَا اللَّهِ عَلَيْظٍ ﴿ فَإِلَّهُ اللَّهِ عَلَيْظٍ ﴿ فَإِلَّهُ اللَّهِ عَلَيْظٍ ﴿ فَإِلَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا ﴾ يريد العذاب ﴿ جَنَيْنَا هُودًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا ﴾ يريد حيث هديتهم للإيمان وعصمتهم من أن يكفروا بي ﴿ وَنَجْيَنَاهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ [هُود: 58] يريد شديد، الذي عذَّبت به الذين كفروا من قومه.

# ﴿ وَتِلْكَ عَادًا ۚ جَحَدُواْ بِكَايَٰتِ رَبِّهِمْ وَعَصَوْاْ رُسُلَهُۥ وَاَتَّبَعُوٓاْ أَمَرَ كُلِّ جَبَّادٍ عَنِيدِ (إِنَّكَ ﴾ عَنِيدِ (إِنَّكَ ﴾

﴿ وَتِلْكَ عَادُّ ﴾ يريد القبيل ﴿ جَحَدُواْ بِاَيْتِ رَبِّهِمْ ﴾ يريد كذّبوا أنبياء الله ﴿ وَعَصَوْا رُسُلَهُ ﴾ يريد هودًا وحده ﴿ وَٱتَّبَعُوّا أَمْنَ كُلِّ جَبَّادٍ عَنِيدٍ ﴾ [هُود: 59] يريد المعاند عن الإيمان.

# ﴿ وَأَتَبِعُواْ فِي هَذِهِ ٱلدُّنِيَا لَعَنَةً وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ أَلَا إِنَّ عَادًا كَفَرُواْ رَبَّهُمُّ أَلَا بُعُدًا لِوَأَتَبِعُواْ فِي هَذِهِ اللَّهُ اللهُ عَدًا لِعَادِ قَوْمِ هُودِ اللهِ اللهُ ا

﴿ وَأَتَبِعُواْ فِي هَذِهِ الدُّنِيَا لَعَنَهُ ﴾ يريد يعدهم الذين خرجوا إلى مكة يصرفوا باللعنة ﴿ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ بالعذابِ ﴿ أَلَا إِنَّ عَادًا كَفَرُواْ رَبَّهُمُ ﴾ يريد كفروا ما كانوا فيه من نعيم ربّهم ﴿ أَلَا بُعُدًا ﴾ يريد بُعدًا من رحمة الله ﴿ لِغَادِ قَوْمِ هُودٍ ﴾ [هُود: 60].

﴿ ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَلَاحًا قَالَ يَقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهِ غَيْرُةً. هُوَ أَنشَا كُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَغْمَرَكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوَا إِلَيْهِ إِنَّ رَقِي غَيْرُةً. هُو أَنشَا كُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَغْمَرَكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْهِ إِنَّ رَقِي عَيْرُهُ هُو أَنشَا كُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَأَسْتَغْمِرَكُمْ فِيها فَأَسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْهِ إِنَّ رَقِي

﴿ وَإِلَىٰ تَعُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا ﴾ يريد من أبيهم وهو صالح بن عبد بن جابر بن عبد ابن ثمود بن الخلد بن عامر ﴿ قَالَ يَنَقُومِ ٱعْبُدُوا ٱللّهَ مَا لَكُمْ مِنَ إِلَهِ غَيْرُهُ ۗ ﴾ يريد سواه ﴿ هُو اَنشَاكُمُ مِن ٱلْأَرْضِ ﴾ يريد من صلب آدم عليه السلام ﴿ وَاسْتَعْمَرُكُم فِيها ﴾ يريد جعلكم عمّارًا لها ﴿ فَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾ يريد من ذنوبكم ﴿ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ من شرككم ﴿ إِنّ رَقِي جعلكم عمّارًا لها ﴿ فَاسْتَغْفِرُوهُ ﴾ يريد من ذنوبكم ﴿ ثُمّ تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ من شرككم ﴿ إِنّ رَقِي قَرِيبٌ نَجُيبٌ ﴾ [هُود: 61] ليس في القرآن قريب مجيب غير هذا .

أقول: قال هود لقومه (يَنَوَّوِ) إني رسول الله إليكم داعيًا لكم إلى الله وإلى عبوديته، وإني (لا أَسْئَلُكُرُ) ولا أطلب (عَلَيْهِ) منكم (أَجْرًا) عوضًا ومالًا وعرضًا ومقصودًا، أو غرضًا (إن أَجْرِى) وليس أجري وعرضي (إلّا عَلَى) الخالق والربّ (الّذِي فَطَرَفَةٌ) وخلقني في الفطرة الأولى بلا مادة ومدة (أفلا تعقِلُونَ) [هُود: 51] حقيقة الأمر وأصل فطرتكم وكيفيَّتها، فلو كان لكم العقل والإدراك والعلم الحق لما يستعجلون بالعقوبة وحلول العذاب والنقمة فما يعرفون المحق من المبطل،

ولا المجلد من المعطِل، ولا الحق من الباطل، ولا الجيد من العاطل.

(وَيَنَقُومِ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ) وآمنوا به وتصدقوا بألوهيته وكمال ربوبيته (ثُمُّ تُوبُواْ الْمَيْهِ ) من عبادة غيره وأنيبوا إليه وتوكلوا عليه وتبرؤوا مما دونه إليه (يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ ) أي المطر (مِدَرَارًا) متتابعًا ومتواليًا ومتعاقبًا مرة أخرى وكرَّة عقب الأولى في أوقات الحاجات وأزمان المطالب وأوان المهمات (وَيَزِدْكُمُ قُوةً ) وتتضاعف قدرتكم من شدة البطش في دفع الجوع وحدة العطش مضمومة ومجرورة ومنصوبة (إلى قُوتَرِكُمُ ) الحادثة وهي كثرة المال وازدياد المنال والحرث والزرع والتبغ والأهل والعيال (وَلَا نَنُولُواْ) ولا تعرضوا ولا تنحرفوا عما أدعوكم واليه حال كونكم (مُجْرِمِينَ) [هُود: 52] مصرين على الإجرام والإنكار والإحرام.

﴿ قَالُواْ يَدَهُودُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِنَةِ ﴾ وبرهان وحجَّة وصفاء طوية وصيانة في ترك عبادة آلهتنا ﴿ وَمَا غَنْ ﴾ وقد وجدنا عليه عبادة آلهتنا ﴿ وَمَا غَنْ ﴾ وقد وجدنا عليه آبائنا بمجرَّد قولك بلا بينة ، وإنما آثر العين على الباء إشعارًا بتجاوزهم عن الحد ﴿ وَمَا غَنُ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [هُود: 53].

(إِن نَقُولُ إِلَّا اَعَتَرَكَ ) وعرضك (بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَةً ) لإظهارك من الأدب بالنسبة إليهم والعداوة لهم مكافأةً لك منها على سوء فعلك بسوء الجزاء، فمن يتكلم بكلام المجانين ويهذي بهذيان المبرسمين المصروعين هذا من فرط جهالتهم وفرط تعنتهم ووفور عنادتهم (قَالَ) هود (إِنْ أُشْهِدُ اللّهَ ) على ما في نفسي مما قلته في حق الهتكم (وَاشْهَدُوا) يا قوم (إِنّ بَرِيّ مُمّا تُشْرِكُونَ ) [هُود: 54].

﴿ مِن دُونِهِ ۚ ﴾ أي غير الله من الأوثان والأصنام ﴿ فَكِدُونِ ﴾ أنتم وشركائكم جميعًا ﴿ فَكِدُونِ ﴾ أنتم وشركائكم جميعًا ﴿ ثُمَّ لَا نُظِرُونِ ﴾ [مُود: 55] أي لا تنظروا إلى شيء، وعجِّلوا في كيدي واحتيالي بلا إمهال وتراخ وإهمال.

(إِنِي تَوَكَّلَتُ عَلَى اللَهِ رَبِي وَرَبِكُم ﴾ والنجاة في دفع كيدكم ورفع إضراركم وشدكم وولوعكم وإضراركم عليه (مَّا مِن دَابَّةٍ ﴾ ولا متحرِّكة ولا ذابة (إلَّا هُوَ ءَاخِذُا بِنَاصِينِهَأَ ﴾ ويحييها ويوجدها ويميتها . وذكر الناصية إشعار بكمال قدرة الله ووفور تسلُّطه وسلطته وقوته وشدة بطشه وغاية مذلّة الخلق، ونهاية العجز، وانقيادهم وتبالغهم في الامتثال والانقياد (إِنَّ رَبِي عَلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [هُود: 56] داعيًا بهم كمال القسط

وغاية العدالة مع كمال عجزهم، لا يعمل بهم إلا الفصل والإحياء فيجازي المحسن بالفضل والإحسان أضعاف مضاعفة، والمسيء بالمثل. والعفو والتجاوز.

(فَإِن تَوَلَّوا) أصلًا وتعرضوا وانصرفوا عما دعوتهم من الله إليه (فَقَد أَبَلَغْتُكُمُ ) وأوصلت إيَّاه إليكم (وَيَسْنَخْلِفُ رَبِي قَوْمًا غَيْرَكُمُ ) في الأرض وجعلهم متصرفين على ما عليها، متبعين الله، متوحِّدين به، مقرِّين بتوحيده ووحدانيته وكمال قدرته ونهاية حكمته (وَلا تَضُرُّونَهُ شَيْئًا ) بل يضرُّون أنفسهم (إِنَّ رَبِي عَلَى كُلِ شَيْءٍ حَفِيظًا ) الهود: 57] لا يتطرق عليه ضرّ ولا يتعلَّق من غير إذنه مكروه ولا ضرّ.

﴿وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا﴾ [هُود: 58] ووعدنا لهم من عنيد منيع على طريق التعنت هم ورؤساؤهم وكبراؤهم ودعاتهم إلى التكذيب على الرُّسل ﴿وَأَنْيَعُوا ﴾ [هُود: 60] أي اتبعوا الرؤساء والكبر من قوم عاد ضعفاؤهم ﴿لَعَنَةُ ﴾ [هُود: 60] أي من حيث اللعنة ، أي صاروا لسبب المتابعة المذكورة مستحقة للّعنة في الدنيا والآخرة .

(وَإِلَىٰ تَمُودَ أَغَاهُمُ اللهِ اللهِ اللهِ وفضلا وحسبًا، فإذا جاءهم (قَالَ يَنقَوْمِ اللهِ حذفت ياء المتكلم اكتفاءً بالكسرة (اَغَبُدُوا اللهِ ووحِّدوه بطريق العبودية ورقيق الحالية (مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَاهِ خالق قادر رازق (غَيْرُهُ )، الذات الواجب الوجود (هُو الشاكم وأبداكم ولم ينساكم تابعين (مِنَ الْأَرْضِ الآدم، والتصريح تعريض لهم بأنهم مخلوقون من أهل المكوِّنات وأنزل الكائنات (واَستَقَمْرَكُمُ ) [هُود: 61] وأمركم بالعمارة وجعلكم عمّارها وسكَّانها أو عمَّركم فيها واستقام من العمرى والعمر هو العيش والانتعاش، فعلى الأول من العمارة وهو البناء والإحياء والغرس والحضر ما هو واجب وندب ومباح وحرام. وكان ملوك فارس وولاتها قد اهتموا في حفر الأنهار وحفر القنوات والآبار وغرس الأشجار وإطالة العمارات وأصالة الإعمار مع أنه كان فيها من تعب الرعايا، فسأل نبي من أنبياء زمانهم ربّه عن سبب تعميرهم، فأوحى إليه: أنهم عمروا بلادي فعاش فيها عبادي.

عن معاوية بن أبي سفيان أنه أخذ في إحياء الأرض في آخر أمره فقيل له: ما هي؟ قال: ما حملني عليه إلا قول القائل: ليس الغنى بغنى لا يستضاء به ولا يكون له في الأرض آثار. وقال الآخر: إن آثارنا تدلّ علينا فانظروا بعدنا آثارًا واستغفروا واطلبوا المغفرة والتجاوز عمّا تجاوز وصدر وظهر منكم في هذه الأمور من الغفلة عن الله وطاعته وارتكاب الذنوب والذهول والفتور عن عبادته إنه قريب مجيب.

#### إشارة وتأويل

﴿ يَعَوْمِ لا آسَكُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًا ﴾ [هُود: 15] لما أشار فيما تقدم إلى الدورة الكبرى النورية الأصلية لشرف هذه العشرة إلى بيان أحوال الأعيان في الدورة النورية الفرعية، وربّ الدورة الأصلية والفرعية وهو الحي وصاحب الأولى الأصلية هو نوح، وصاحب الثانية هو هود. واعلم أن من الزمان وحصته من الأوقات والأوان بحسب المناسبة مظهر وتجلي لمظهر أحكام الأدوار، فزمان آدم مظهر أحكام الدورة النورية الأصلية، وهي العظمى، وإدريس مظهر الأحكام النورية الفرعية، ونوح مظهر الأحكام الدورة الكبرى النورية الأصلية، وهو مظهر لأحكام الدورة الكبرى النورية الأصلية، وهو مظهر الأحكام الدورة النورية الفرعية من الدورة الكبرى. ويا قوم استغفروا أي الأعيان النورية الجمالية استتروا واستخفوا أحوالكم الظاهرة والباطنة عن أعينكم الباطلة كي لا ينصرفوا بها عن شهود تلك الأحوال الغيبية والأطوار القلبية والأسوار الإلهيَّة الأريبية والأكوان الظليّة الجمالية، استعظموا أيضًا أحوالكم الخفيّة بالنسبة إلينا والظاهرة، فإن البصر الجمالية إذا تقيّدت بالأحوال الباطنة والأفعال الظاهرة، وتقيّدت بها وتعودت لديها احتجبت عن شهود تجليات خالقها ومشاهدة تطورات ظهورات رازقها.

(ثُمُ تُوبُوا) وارجعوا وأنيبوا (إلَتِهِ) عن جميع ما سواه (يُرسِلِ السَّمَاءَ) أي سماء الحقيقة الجمعية المحمدية والأحدية الكليَّة (عَلَيْكُمُ مِدْرَارًا) أي أمطار المعارف الجمعية والإدراكات المركبة والمشاهدات المعيَّة للصورة النوعية الأصلية والفرعية (وَيَزِدُكُمُ فُوَّةً إِلَى قُوَّتِكُمُ أي جمعية الأدوار النورية الأصلية والفرعية والأكوار الظليّة الأولية والثانية ومعيتهما طردًا وعكسًا (ولا نَوُلُو نَوُلُو ) رجع القهقرى إلى الأدوار والأكوار الإفرادية (مُجُرِمِينَ) [هُود: 52] معتكفين على القيود النورية والظليّة الإفرادية.

(قَالُواْ يَكُوُدُ مَا جِئْتَنَا بِبَيِّنَةِ ) وبرهان كشفي وتبيان شهودي وتوحيد ذاتي جمعي تعودناه من القيود النورية والحدود الظلّية الضمنية إلى الكمال الجمعي الذاتي والجمع الكمالي الاسمى (وَمَا خَنُ ) بدعوتك من قيود إلى قيود، ومن حدود إلى حدود فردي (بِتَارِكِي عَالِهَنِنَا) التي وجدنا آباءنا العقلية وأسلافنا

الروحية معتكفين عليها منقطعين إليها ﴿عَن فَوْلِكَ﴾ أي ببيّنة قوليّة نظريّة ولفظية فكريّة إحالية كشفيّة معيّة وذوقية شهودية جمعية ﴿وَمَا نَحُنُ لَكَ بِمُؤْمِنِيكَ﴾ [هُود: 53] بما دعوتنا إليه من القيود الإفرادية والحدود الوحدانية.

(إِن نَقُولُ إِلّا أَعْتَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوّةٍ ﴾ [هُود: 54] إشارة إلى السقطة الواقعة والفترة القاطعة للاتصال الجمعي والانفصال الاتحاد المعي التي تعرض بحسب اختلاف الأحوال البشرية، وانعطاف الأطوار الصورية (قَالَ) هود الطور السري حينئذ (إِنِّةَ أُشُهِدُ اللهَ ) أي الذات الجامعة للأطوار الرافعة والمانعة والأنوار الإلهيَّة الساطعة والأسرار الغيبية الرافعة شاهدًا إليّ وحاكمًا بي (إِنِي بَرِيَّ مُمَّا ثُشُرِكُونَ ﴾ [هُود: 54].

(إِنِّ تَوَكَّلُتُ عَلَى اللّهِ رَبِي وَرَبِيْكُمُ مَّا مِن دَآبَةٍ في الأرض الاستعدادية الظلّية والمجلالية العدمية ولا في السماء النورية والقوة الفاعلة، وهي الجمعية الذاتيّة والأسمائيّة أي الوحدة الذاتيّة الجمعية الأحدية السارية وهي أدقّ الأشياء إلى الموجودات (إلّا هُوَ ءَاخِذُ بِنَاصِينِهَ ) بتلك الوحدة السارية (إنّ رَبِي عَلَى صِرَطِ المستَقِمِ ) [هُود: 56] أي الجمعية الذاتيّة والوحدة الحقيقية تجلّت ودعت كل الأعيان الوجودية والأكوان العدمية إلى الحقيقة الجمعية الإلهيّة والكونية، إشارة إلى الفرق بين هود وأتباعه الذي هو أول مرتبة ظهورها في عالم الحس، فإن لوامع أشعتها وإن تشعشعت على صفحات الأوهام والخيالات والمدارك الحسيّة وعموم الإحساسات النفسية إلا أن كمالها إنما يلمع على القوة العاقلة والعقل الصريح، وأن عقول أمة هود وأتباعه ما بلغت إلى أن تدرك هذه الحال إدراكًا بالفعل بل بالقوة والإمكان الاستعدادي.

فدعوة هود الطور السري الفؤادي النفسانيَّة والمبادئ الجسمانية الحساسة الله هذه المرتبة العلميَّة التي تظهر في مدارك القوى الحساسة الظاهرة وبعض الباطنة، فإن تتولوا عن دعوتي إلى هذه المرتبة، فقد بلَّغتكم ما أُرسلت به إليكم، وليستخلف قومًا غيركم في الأدوار الآتية والأكوار الكونية المستقبلة ليدركوا هذه الحالة ويقبله بها ويقبلون بها مني أو مبارز ظهوري ومجازر بروزي في زمان الختمين النبوة والولاية المقيدة والمطلقة.

كما نبّه على هذا المطلب خاتم الولاية المقيّدة في كتابيه «الفتوحات المكية» و«فصوص الحكم» بأن هودًا ما بلغ في مسالك سلوكه ومدارك بروكه إلى التجلّي الذاتي والتوحيد الذاتي فضلًا عن التوحيد الجمعي من حيث التحقق والشهود، فإني أوصلته إلى هذه المرتبة وذلك إنما هو بطريق البروز لا الظهور، إذ مقام الاكتساب والترقي إلى شهود التجلّيات ربّ الأرباب والتحقق به إنما هو النشأة الحسيّة الدنياوية والجمعية الناسوتية الروحية والنفسية والحضرة القدسية والآخرة القدسية، إلا أن ينتقل طور الدنيا إلى طور الآخرة إلى طور الدنيا عند انتقال الفرداريّة من دورة إلى دورة أو إلى كورة. فمن ذهب أن دار الآخرة لا كسب فيها ولا اكتساب أراد طور الظهور.

ومن قال: إن للنفوس المنتقلة إلى الآخرة كسبًا واكتسابًا، أراد بطريق البروز، فإن نفس هود تعلّقت إلى نفس خاتم الأنبياء الولاية المقيدة وسلكت بها سلوكًا تامًّا ووصلت إلى المقامات التامَّة، وتحقّقت بالحالات العامَّة. وليس هذا هو التناسخ، إذ التناسخ إنما هو التعلق بالبدن لا النفس في البدن كما أشار إليه بقوله: «كنت مع الأنبياء سرًّا، وضربت معى جهرًا».

وربما يتعلق نفسي في بدن إلى نفس أخرى في بدن إما للتكميل والإرشادها كما تتعلق نفس المرشد الكاملة إلى نفوس المريدين المسترشدين لإرشادها وتكميلها، وربما تتعلق نفس المريد إلى نفس المرشد لكمال الاستكمال والاسترشاد. هذا مما علّمني الخبير البصير (إنَّ رَبِّ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَفِيظً) والاسترشاد. هذا مما علّمني الخبير البصير (إنَّ رَبِّ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ حَفِيظًا) أن يظهر زمان ظهور الأسرار الإلهيَّة والأطوار الربوبية عن كل شيء في زمان ظهور خاتم الأنبياء الولاية المطلقة، فإن نفسه الكاملة لكمال تحققها بالألوهية ويقينها بتمام الربوبية تتعلق بجميع الأشياء تعلُّقًا خفيًّا ويكملها ويوصلها إلى كمالها اللائق وجمالها الفائق، وهي التألُّه والتحقق بالربوبية إذ المقتضى للكمال النوعى لا يتخلف مقتضاه أصلًا.

﴿ نَعَيْنَا هُودًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا ﴾ في زمان الولاية المقيدة ﴿ وَنَجَيْنَاهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِظٍ ﴾ [هُود: 58] في عهد صاحب الولاية المطلقة. فالأول إشارة إلى النجاة من دركات قيود النور والجمال بإمداد صاحب الولاية المقيدة. والثاني من عقبات الظلّ والجلال وخصوصيتهما بذريعة كمال جمعية صاحب الولاية المطلقة إلى

جنات التجليّات الذاتيَّة وتوحيدها وجمعية تجليّات الذات والأسماء والصفات.

(وَتِلْكَ عَادَّةُ جَمَدُواْ فِايَنتِ رَبِّهِمُ [هُود: 59] أي القوى النفسانيَّة والجسمانية الكروا تجليات الأسماء الآثارية واتبعوا الأعيان العامية الإفرادية النورية والظلية على مقتضى فرداريَّة الدورة النورية والظليّة الإفرادية (وَاتَبَعُوَّا أَمَن كُلِ جَبَّارٍ عَنِيدٍ) على مقتضى فرداريَّة الدورة النورية والظليّة الإفرادية التي سرت الصورة الجمعية [هُود: 59] وهي الأعيان النورية والظلية الإفرادية الأخرى النورية لعنة وبُعدًا ويوم والحقيقة الكليَّة في هذه الدنيا الجمالية والنشأة الأخرى النورية لعنة وبُعدًا ويوم القيامة، فبُعد الدنيا هو البُعد من شهود التجلِّي النوري الجمالي الإفرادي، وبُعد الآخرة هو الاحتجاب والبعد عن التجلِّي الجمعي.

(وَإِلَىٰ تَمُودَ أَخَاهُمْ صَلِحًا ﴾ في الدورة الثانية من الأدوار النورية (قَالَ يَقَوِمِ اَعْبُدُواْ الله مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرَةُ هُو اَنشَاكُمُ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيها ﴾ [هُود: 61] أي عمارة البدن بطريق البروز لا التناسخ، فإن التناسخ إنما يكون في النفوس الناقصة والبروز لاستكمال النفوس بالكمالات الذاتيّة والأسمائيّة، إذ الاستكمال إنما يكون في عالم الأجسام بالأجسام الكاملة والأجساد الفاضلة لكمال جامعية الجسم أيضًا . والنبوز إنما يتعلق النفس بالنفس والجسم لا بمجرد الجسم لأنه هو التناسخ والتناسخ والنفس الكاملة لا تتعلق إلا بالنفس الكاملة التي تكون أكمل هو الاستكمال لا يكون إلا في الطور الآخرة المستكملة لكونها في الآخرة، ظاهر . وأما النفس المستكمل بها ولاستواء الدنيا والآخرة دونها لا يذوق بها الموت إلا الموتة الأولى ، ولقول النبي عليه السلام : «بقلوبهم عرشيون وبأجسادهم فرشيون» . وأما التناسخ فلا يكون إلا بالأجساد التي تكون في الدنيا .

#### تفسير

﴿ قَالُواْ يُصَلِحُ قَدَ كُنُتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَنَأً أَنَنْهَ لَـٰنَاۤ أَنَ نَعَبُدَ مَا يَعَبُدُ عَالَهُ اللَّهُ مُرِيبٍ ﴿ إِنَّا لَغِي شَكِ مِمَّا تَدْعُونَاۤ إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ إِنَّا لَغِي شَكِ مِمَّا تَدْعُونَاۤ إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلّه

﴿ قَالُواْ يَصَلِحُ قَدْ كُنْتَ فِينَا مَرْجُواً قَبْلَ هَلَا أَى يَدِيدُ فَاضِلًا يقدمك على جمعيتنا قبل هذا ﴿ أَنَنَهَ مَنَا أَنَ نَعَبُدُ مَا يَعَبُدُ ءَابَآؤُنَا وَإِنَّنَا لَفِي شَكِ مِمَّا تَدْعُونًا إِلَيْهِ ﴾ يريد النبوة ﴿ مُرِيبٍ ﴾ [هُود: 62] يريد المريب الشاكّ أيضًا.

﴿ قَالَ يَكَوْمِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِي وَءَاتَنِي مِنْهُ رَحْمَةً فَمَا يَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴿ اللَّهِ إِنْ عَصَيْلُهُ ۚ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴿ اللَّهِ إِنْ عَصَيْلُهُ ۚ فَمَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴾

﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَءَيْتُمُ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن زَيِّ ﴾ يريد على تعيَّن من ربِّي ﴿ وَءَاتَننِي مِنْهُ رَحْمَةً فَمَن يَصُرُفِ ﴾ يريد النبوة ﴿ فَمَن يَصُرُفِ مِنَ ٱللّهِ ﴾ يريد مَن يمنعني من الله وان عَصَيْلُهُ فَا تَزِيدُونَنِي غَيْرَ تَخْسِيرٍ ﴾ [هُود: 63] يريد ما يزيدونني من الهوان والغبرة.

## ﴿ وَيَنَقَوْمِ هَنذِهِ عَنَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ وَيَنْ اللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوٓءِ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَاتُ مَسُّوهَا بِسُوٓءِ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَذَابٌ عَلَيْكُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَالًا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُواللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَّهُ عَا

﴿ وَيَكَقُومِ هَلَاهِ ، نَاقَةُ اللّهِ لَكُمْ ءَايَةُ ﴾ وكانت ناقته أحسن ناقة في الأرض، حمراء عشراء، فوضعت فصيلًا كانت تغدو فتشرب جميع الماء، ثم تعدوا عليه بمثله لبنًا لن يُشرب مثله قط. وكان يوم مشربهم يجلب عليه الناقة ويسقهم مثله لبنًا، فإذا انصرفت عنهم عدوا إلى الماء فاستقوا منه حاجتهم ليومين. وكان لها شرب وكان يوم شربهم يدخرون من الماء ما يكفيهم يومين ويوم شربها لا يقربوا الماء كله لها، ويوم سقيهم لبنًا ألذ وأحلى فكانت هذه الآية: ﴿ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي الماء أَرْضِ اللهِ ﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوِّ يَا بعذاب ﴿ فَيَأْخُذُكُمُ عَذَابٌ اليوم الثالث.

﴿ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ۚ ذَالِكَ وَعُدُّ غَيْرُ مَا لَكَ فَعَرُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَعُوا فِي دَارِكُمُ ثَلَثَةَ أَيَامِ ۚ ذَٰلِكَ وَعَدُ غَيْرُ مَكَذُوبٍ ﴾ [هُود: 65] يريد العذاب.

﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْمُنَا صَالِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. بِرَحْمَةِ مِّنَّا وَمِنْ وَلَيْ خَرِينَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللَّهِ اللهُ عَلَى اللهُ ال

﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا ﴾ عذابنا ﴿ غَيْمَنَا صَلِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُم بِرَحْمَةِ مِّنْكَ ﴾ يريد العفو والشواب ﴿ وَمِنْ خِزْي يَوْمِهِ ذَ ﴾ يريد الخزي الذي بدأ جزوًا ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْعَزِيزُ ﴾ [هُود: 66] الشديد المنبع.

﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيَرِهِمْ جَنِيْمِينَ ﴿ ﴾

﴿وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ صيحة جبريل، اصفرّت وجوههم في اليوم الأول واحمرت في اليوم الرابع الأول واحمرت في اليوم الوابع ﴿ فَأَصْبَحُوا ﴾ اليوم الرابع ﴿ فَأَصْبَحُوا ﴾ اليوم الرابع ﴿ فِي دِيَرِهِمْ جَيْمِينَ ﴾ [هُود: 67] أجسادًا بلا أرواح.

﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْاْ فِهِمَا ۚ أَلَا إِنَّ ثَمُودًا كَفَرُواْ رَبَّهُمْ أَلَا بُعْدًا لِتَسُودَ ﴿ ﴾ ﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْاْ فِيهَا ﴾ كأن لم ينعموا فيها ﴿ أَلَا إِنَّ ثَمُودًا كَفَرُواْ رَبَّهُمْ ﴾ كفروا بأنعم الله ﴿ أَلَا بُعْدًا لِشَمُودَ ﴾ [هُود: 68] بعّدهم الله من رحمته لأجل الثمود.

### مطلب اسم إسحاق بالعبرانية سنحك

﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا ۚ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَى قَالُواْ سَلَمًا قَالَ سَلَمُ فَمَا لَبِثَ أَن جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِيذٍ (إِنَّيَ

﴿ وَلَقَدُ جَآءَتَ رُسُلُنَا ۚ إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَى ﴾ [هُود: 69] يريد أن الله تبارك وتعالى بعث إسرافيل يبشِّر سارة بإسحاق، ومن وراء إسحاق يعقوب، يريد إسرافيل وجبريل بقلب مدائن لوط وميكائيل يأخذ بيد لوط ومائه ليسري بهم فنزلوا بإبراهيم وهم الذين ذكرهم الله في سورة الذاريات: ﴿ هَلۡ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ اللهُكُرَمِينَ ﴾ [الآية: 24]، وقال تعالى في سورة الحجر: ﴿ وَنَيِّقَهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْمٍ عَلِيمٍ ﴾ وقالُوا سَلَمًا قالَ اللّه الله عَلْمُ قوم منكرون ﴿ فَمَا لَبِثَ أَن اللّهُ عِبْمِ فِي سُورة المملوح الذي لا ينبت شعره ويشوى.

﴿ فَاَمَّا رَءً آ أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُواْ لَا تَخَفّ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمِ لُوطٍ (إِنَّ وَأَمْرَأَتُهُ، قَايِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَكُهَا لِمَنْ أَنْهُ إِنَّا أُرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ (إِنَّ اللهُ ال

﴿ فَلَمَّا رَءَا أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ ﴾ يريد لا يأكلون منه، علم أنهم ملائكة ﴿ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ يريد منهم فإنه خافهم ﴿ قَالُواْ لَا تَخَفَ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمِ لُوطٍ ﴿ قَالُواْ لَا تَخَفَ إِنَّا أَرْسِلْنَا وَهِي قَوْمِ لُوطٍ ﴿ فَالْمِأْنَهُ ﴾ [هُود: الآيتان 70 - 71] يريد امرأة إبراهيم سارة وهي

﴿ قَآبِمَةٌ فَضَحِكَتُ ﴾ حيث انتهى بالبُشرى وآمنت من الخوف، يريد سرّت وأهلها السرور ﴿ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآءِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ [هُود: 71] واسم إسحاق بالعبرانية سنحك، قالوا: قوم صالح أي ثموديا صالح قد كنت فينا مرجوًّا قبل هذا.

أقول: قبل هذا القول والدعوة مأمولًا ومتوقعًا خلاف هذا القول: (أَنَهُلُنَا) وتمنعنا (أَن نَعْبُدُ) الآن في هذا الزمان (مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا) ويواطئوا على عبادته، استفهام على التعجب والإنكار (وَإِنّنَا لَنِي شَكِ مِمّا تَدّعُوناً إِلَيْهِ) من التوحيد والتبري عن الأوثان والتعري عن عبادتها (مُربيب) [هُود: 62] من أرابة إذا أوقعه في الريبة وهي قلق النفس واضطرابها وانتفاء السكينة واختفاء الطمأنينة باليقين، أو من أراب الرجل إذا كان ذا ريبة على الإسناد المجازي.

(قَالَ) صالح (يَنَقُومِ أَرَءَيْتُمُ وأخبروني (إن كُنتُ عَلَى بِيَنَةٍ) وبرهان وبيان وبصيرة ودليل وحجة (مِن رَبِي وَءَاتَنني) من الإيتاء أي الإعطاء، والنون للوقاية وياء المتكلم محذوف اكتفاءً به بالكسرة (مِنْهُ رَحْمَةٌ) ونبوة وحكمة، فلو عصيت ربِّي وخالفت أمره غدًا لاستطابة قلوبكم وراغبًا إلى ما أنتم عليه في هذه الحالة (فَمَن يَصُرُفِ) ويمنعني (مِنَ اللهِ) وسخطه إن وجَهه إليّ وينزله عليّ (فَا تَزِيدُونَني غَيْرَ تَغْسِيرٍ) [هُود: 63] أي الانتساب إلى الخسران والقول مني بأني على هذه الحالة خاسر ونادم، وعلى نفسي قاهر ولائم.

(وَيَنقَوْمِ هَنذِهِ الناقة التي طلبتم مني ( اَيَةً ) من الله لكم نصب على الحال تعلق بها لكم وهو ذو الحال، ولا يجوز أن يكون صفة لها لعدم جواز تقديم الصفة على الموصوف، والعامل معنى الإشارة (فَذَرُوهَا) واتركوها تخلية لها على حالها ( تَأْكُلُ فِي آرضِ الله ) وترتقي ما فيها من الحشائش والعشب والكلاء وشرب الماء فيها ( وَلا تَمَسُّوهَا بِسُوّهِ ) إذ ليس عليكم مسها ولا تأكل وتشرب مالكم (فَيَأْخُذَكُمُ ) [هُود: 64] ويقهر عليكم ويؤاخذكم أخذًا وبيلًا وينتقم منكم انتقامًا جليلًا (عَذَابُ قَرِبُ ) [هُود: 64] وعقاب خطير وخطيب، لا يتراخى ولا يتأخر إلا يسيرًا، وهو ثلاثة أيام.

(فَعَقَرُوهَا) وقطعوها (فَقَالَ تَمَتَعُوا) وعيشوا (في دَارِكُمُ ومنازلكم ودياركم (ثَلَثَةِ أَيَامِ) الأربعاء والخميس والجمعة ثم تهلكون (دَلِكَ) الإهلاك والموت والهلاك (وَعَدُ) صادق (غَيْرُ مَكْذُوبِ) [هُود: 65] فيه، فاتسع فيه

مجرى العقورية كقوله (يَوْمٌ مَشَهُودٌ) [هُود: [103] يعني يوم شهدناه سليمًا وعامرًا أو غير مكذوب على المجاز كأنه للوعد يفي بك، فإذا وفي به فقد صدق ولم يكذب أو وعد غير مكذوب على أن المكذوب مصدر كالمخلود والمفعول والمصدوق بمعنى الصدق والخلد والعقل (فَلَمَّا جَآءً) زمان (أَمُّنَا) وحكمنا عليهم بالعذاب نزلنا العذاب عليهم (بَغَيْنَا) من بينهم (صَلِحًا وَالَذِينَ ءَامَنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنْنَا) ووفور عناية ونعمة سبقت منا (وَمِنْ خِزِي يَوْمِهِذَ ) وعذابه وإهلاكه إيًاهم بالصيحة في الدنيا وفضيحتهم في الآخرة (إِنَّ رَبَّكَ هُو القويُ العَرْيُ ) [هُود: 66] القادر على كل شيء والقاهر الغالب.

(وَأَخَذَ النِّينَ ظَلَمُوا) وكفروا وجحدوا وعقروا الناقة (الصّيْحَةُ) أخذ القاهر المنتقم شديد البطش بأن صاح جبريل بهم وصارت عليهم صيحة وصورة واحدة في الكم كثيرة في الكيف، فإن كل أحد يحسب بآية واختلاف استعداده وتغاير قابليته يستهلك ويهلك، وإن كان سبب الإهلاك وعلّة الهلاك وهو الصيحة واحدًا (فَأَصَبَحُوا) وصاروا (في دِيَرِهِمْ جَثِمِينَ) [هُود: 67] هالكين وصرعى وموتى وهلكى (كأن لَمْ يَعْنَوْا فيها الملائكة.

عن ابن عباس رضي الله عنه: وجاء جبرائيل وملكان معه، وقيل جبرائيل وإسرافيل وميكائيل، أو كانوا تسعة، أو أحد عشر على صورة العلماء بالبشرى بالولد أو بهلاك قوم لوط، والظاهر هو الأول (قَالُواْ سَكَنَا) سلَّمنا عليك سلامًا نصبه بقالوا بمعنى اذكروا، (قَالَ) إبراهيم في جوابهم: (سَكَمُ ) يعني جوابي وعليكم سلامي (فَمَا لَبِثَ) وأبطأ في المجيء بل عجل وأسرع فيه (أن جَآهُ بِعِجْلٍ) ولد بقرة (حَنِيدٍ) [هُود: 69] سمين مشوي.

﴿ فَلَمَّا رَءَآ أَيْدِيَهُمْ لَا نَصِلُ إِلَيْهِ ﴾ ولا يمدها لديه ﴿ نَكِرَهُمْ ﴾ وأنكرهم وخاف منهم واستكرههم وأوبَصَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ أي أدرك وأحسّ أو أضمر ﴿ قَالُواْ لَا تَخَفّ ﴾ يا إبراهيم إنَّا ملائكة الله ورسوله ﴿ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمِ لُوطٍ ﴾ [هُود: 70].

(وَأَمْرَأَتُهُ) سارة بنت هادان بن ناسور عم إبراهيم (قَابِمَةٌ) من وراء الستر تسمع كلامهم. وقيل: كانت قائمة تخدم الرسل وإبراهيم جالس معهم (فَضَحِكَتُ) [هُود: 71] سارة امرأة إبراهيم أي حاضت في الحال والوقت الحاضر. قال بعضهم: لما قدم إبراهيم الطعوم إليهم فلم يأكلوا فخاف فظنّ

إبراهيم أنهم لصوص فقال: ألا تأكلون، قالوا: لا نأكل الطعام إلا بالثمن، قال إبراهيم لهم: إن لهم ثمنًا، قالوا: وما ثمنه؟ قال: تأكلون باسم الله على أوّله وتحمدونه على آخره. فنظر جبرائيل إلى ميكائيل وقال: أحق بهذا أن يتّخذه ربّه خليلًا. فلما رأى إبراهيم وسارة لا يمدوا إليه أيديهم ضحكت سارة: يا عجبًا لأضيافنا إنّا نتخذهم بأنفسنا مكرمة وهم لا يأكلون طعامنا. قيل: ضحكت عن غفلة قوم لوط وقرب العذاب أو من خوف إبراهيم أو بالبشارة بولادة ولد هو إسحاق بوجود كبر السن.

### ﴿ قَالَتْ يَنُونِلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَاذَا بَعْلِي شَيْخًا ۗ إِنَّ هَاذَا لَشَيْءُ عَجِيبٌ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ قَالَتُ يَنُونِلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنَدَا بَعْلِي شَيْخًا ۚ إِنَ هَٰذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ [هُود: 72]. وفي هذا المقام تقديم وتأخير ﴿ فَبَشَرْنَكُهَا بِإِسْحَنَى وَمِن وَزَلَةٍ إِسْحَنَى يَعْقُوبَ ﴾ [هُود: 71].

### إشارة وتأويل

﴿ قَالُواْ يَصَلِحُ قَدَ كُنْتَ ﴾ إلخ، إشارة إلى الدورة الثالثة من الأدوار الأربعة الفرعية الحيية، وهي الدورة الوسطى النورية الوجودية التي هي أول اليقين فيها صالح النفس المطمئنة. قد علمت أن أقسام الحياة كأقسام العلم أربعة:

وأن القسم الأول: الذي مظهره نوح كان ربّ فرداريّة تلك الدورة العظمى من الأدوار المذكورة هو الحياة الروحانية.

والثاني: مظهر هود الحياة الشبحية.

والثالث: هو الملكية والشهادة.

والرابع: هو الحياة الناسوتية. فربّ الدورة الثالثة هو صالح، والرابع هو شعيب (فَدّ كُنتَ فِينَا مَرْجُوًّا قَبْلَ هَندًا في في الأدوار السابقة لتساويهم فيها في قوة الكمال الجمعي وإمكان الجمع الكمالي (أَنتَهَلْنَا أَن نَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابَآوُنَا) في المرتبة الروحانية والرتبة العقلية في الدورة الكبرى النورية العلميَّة (وَإِنّنَا لَفِي شَكِ) المُود: 62] إشارة إلى نهاية مراتب العلم، إذ الشك من أفهام التصورات التي هي المرتبة العقلية رتبة مطلق التصور مجرّدة عن حكم التركيب، والصورة الجمعية، وعلم الترتيب.

(قَالَ يَعَوِّمِ أَرَءَيْتُمُ إِن كُنتُ عَلَى يَيِنَةٍ ﴾ وصورة ترتيب وهيئة تركيب (وَءَاتَننِي مِنْهُ رَحْمَةً ﴾ [هُود: 63] وهيئة جمعية أو جذبة علمية أو كشفية بعد استكمال أطوار النظر والفكر من شهود البصيرة ومشاهدة البصر، ومن يمنعني من الله إن طردته وعصيته بذنبه.

وَيَكَقُومِ هَـنَوِهِ اللّهِ اللّهِ الْكُمُ اللّهِ النفس المطمئنة لما كان ظهور صالح في الطور السري الذي هو مرتبة الفؤاد الذي هو أول مرتبة طور كشف القلب، الذي هو عبارة عن الصورة الجمعية الروحانية والنفسانيَّة والجسمانية ولا ارتياب أن هذه الجمعية إنما تتحقق إذا انقادت النفس الأمَّارة وسائر النفوس للروح والعقل واستخرجت عن صخرة المرتبة الجسمية، وقد كانت الأعيان النورية والأكوان الظليّة داخلة تحت قيود النفسانيَّة والحدود الجسمانية، ولم يمكن خروجهم عن هذه القيود والحدود إلا إن خرجت النفس عن صخرة المرتبة الجسمية والحجرية النفسية، فإذا طلبوا عن صالح الطور السري والفؤادي ﴿ عَالِمَ ﴾ دالّة على انجراد النفس وانفرادها عن قيود التعليق المذكور ﴿ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي آرَضِ اللّهِ ﴾ أي القابلة الكاملة الجمعية عشب المعارف الإلهيَّة والعوارف الربانيَّة وشربت ماء الحالات القلبية والمقامات الغيبية والمشاهدات الرّبيّة ﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوّءٍ فَيَأْخُذَكُمُ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴾ القلبية والمقامات الغيبية والمشاهدات الرّبيّة ﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوّءٍ فَيَأُخُذَكُمُ عَذَابٌ قَرِيبٌ ها لو فاتها ومنعت عن عرصة معلوماتها .

﴿ فَعَقَرُوهَا ﴾ أي القوى النفسانيَّة مع النفوس ﴿ فَقَالَ ﴾ صالح الطور السرِّي ﴿ تَمَتَّعُوا ﴾ [هُود: 65] ذلك العذاب والعود إلى البعد من جنة أرض الله.

وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنا إِبْرَهِيمَ بِالْبُشْرَف الْمُود: 69] إشارة إلى الدورة من الأدوار الأربعة الحيية الفرعية، وهي فروع الدورة الصغرى التي هي مجمع اقتضاءات الأدوار السابقة النورية الأصلية والفرعية، وإبراهيم عبارة عن صاحب الدورة التي أول عين من أعيان هذه الدورة الصغيرة الجمعية إبراهيم والرسل هم عبارة عن أصحاب هذه الأدوار الأربعة الأصلية الفرعية النورية كما أشار إليه من أصحاب التفسير محمد بن كعب أنه قال: الآن جبريل ومعه سبعة نفر من الملائكة من قال أنهم كانوا أحد عشر فهو إشارة إلى الأدوار الثلاثة التي هي بقية مقتضيات الأسماء الأربعة الذاتية التي هي: العليم والحي والقدير والمريد، ظاهرها أرباب الأدوار الأربعة الأربعة الأدوار الثلاثة التي هي بقية مقتضيات الأسماء

النورية الجمالية وباطنها الأكوار الظليّة. وتلك الأدوار هي المنسوبة إلى الأسماء الثلاثة الذاتيَّة، أعني السميع والبصير والمتكلِّم. وهذه الأدوار مركبة، وتلك بسائط (قَالُوا سَلَمًا قَالَ سَلَمً ) إشارة إلى القوة النظرية والعملية وإلى النبوة والولاية وإلى مقتضى الجمال ومرتضى الجلال (فَمَا لَبِثَ أَن جَآءَ بِعِجْلٍ حَنِيدٍ) [هُود: 69] أي ثمرة مقتضى جمعية القوة النظرية والعملية والنبوة والولاية، ومقتضى جمعية النور والجمال باطل، والجلال إشعار بأن العجلة والإسراع والمبادرة والخيرات والإسراع في إجراء الحسنات والمبرات واجب.

قال عليه السلام: «عجّلوا بالصلاة قبل الفوت، وعجّلوا بالتوبة قبل الموت».

(فَلَمَّا رَءًا أَيْدِيَهُمْ لا تَصِلُ إِلَيْهِ نَكِرَهُمْ) إشارة إلى عدم مؤاخذة الأعيان النورية والظلية الجمعية المحمدية، والهيئة الجمعية في اللطيفة الإلهيَّة والكليَّة الغيبية التي مجمعها وموطنها ومنبعها هو إبراهيم الصورة الجمعية، وإلى أن المولود الجني لا يوافق المولود الإنسي، ولا يدخل تحت حكمه (وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةٌ قَالُواً) لإبراهيم الجمعية القلبية (لا تَعَفَّ) [هُود: 70] عدم اجتماعنا وانتفاء موافقتنا بك فإنًا صائرون بالذات إليك وسائرون طبعًا وكرهًا لديك وعلى جميع الكمال والكمال الجمعي صابرون.

#### تفسير

﴿ قَالَتَ يَنُوَلِكَنَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنَذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾ [هُود: 72] يريد عجبًا عجبًا سيدي شيخًا ﴿ إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ [هُود: 72] يريد أن يولد لابن مائة سنة وأكبرها وأنها حرمت الولد في نشأتها وأعطيته في كبرها.

﴿ قَالُوٓاْ أَتَعۡجَبِينَ مِنْ أَمۡرِ ٱللَّهِ ۚ رَحۡمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكَنُهُۥ عَلَيْكُمُ أَهۡلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُۥ حَمِيدٌ عَجِيدٌ ﴿ وَبَرَكَنُهُۥ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ الْمَالُ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُۥ

﴿ قَالُوٓا أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ ﴾ يريد من قضاء الله وكمال قدرته ﴿ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكُنْهُ ﴾ يريد تحيَّة الله وبركاته البركة بعينها ﴿ عَلَيْكُو أَهْلَ ٱلْبَيْتِ ۚ إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ لَهُ مِدَدُ اللّهُ وَبِرِكَاتُهُ اللّهِ عَلَيْكُو اللّهُ وَبِرِكَاتُهُ اللّهِ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُو اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

### ﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَهِيمَ ٱلرَّوْعُ وَجَآءَتُهُ ٱلْبُشِّرَىٰ يُجَدِلْنَا فِي قَوْمِ لُوطٍ ﴿ اللَّهُ

(فَلَمَّا ذَهَبَ عَنَ إِنْرَهِمَ الرَّوْعُ) يريد الفزع (وَجَآءَتُهُ ٱلْبُشْرَىٰ) بإسحاق ويعقوب (يَجُدُدُنّا فِي قَوْمِ لُوطٍ) [هُود: 74] قال إبراهيم: يا جبرائيل تخسف بمدائن فيها مسلمون؟ قال جبريل: إن كان فيها خمسون أهل مسلمين لم أخسف لهم، قال إبراهيم: فيها أقل، قال جبريل: إن كان فيها خمسة وعشرون أهل مسلمين، يريد خمسة وعشرين إنسانًا، لم أخسف بهم، قال إبراهيم: فإن أقل فيها؟ قال جبريل: فإن فيها خمسة بنات من المسلمين، يريد من الموحدين، لم أخسف بهم كما قال تعالى في سورة الذاريات: (فَا وَجَدْنَا فِهَا غَيْرَ بَيْتِ مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ اللّاية: 36] يريد بيت لوط.

### ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّهٌ مُّنِيبٌ ۞

(إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَكِلِيمٌ) يريد لا ينتصر لنفسه من شيء فقط إلا لله، ولم يعاقب أحدًا بذنب صنعه إلا لله، وفي الله، ولم يغضب إلا لله وفي الله (أَوَّهُ مُنِيبٌ) [هُود: 75] يريد كثير الدعاء والبكاء، (مُنِيبٌ) يريد التارك المعاصي، الراجع إلى ما يحبّ الله ويرضاه.

## ﴿ يَتَإِبْرَهِيمُ أَعْرِضَ عَنْ هَلَٰذًا ۚ إِنَّهُۥ قَدْ جَآءَ أَمْنُ رَبِّكَ ۚ وَإِنَّهُمْ ءَاتِيمِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودِ ﴿ يَتَا إِنَّهُمْ مَا تَدِيمِمْ عَذَابٌ غَيْرُ

﴿ يَكَإِبْرَهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَٰذَأً ﴾ الجدال والمناظرة ﴿ إِنَّهُ قَدْ جَآءَ أَمْنُ رَبِّكَ ﴾ عذاب ربّك ﴿ وَإِنَّهُمْ ءَاتِيهِمْ عَذَابُ غَيْرُ مَرْدُودٍ ﴾ [هُود: 76] ولا دافع ولا رادّ.

## ﴿ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرُعًا وَقَالَ هَلْذَا يَوْمُ وَلَمَّا جَآءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيٓءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرُعًا وَقَالَ هَلْذَا يَوْمُ

(وَلَمَّا جَآءَتَ رُسُلْنَا لُوكًا) [هُود: 77] أي القوة وهو يحتطب فسلموا فرد عليهم ثم حمل خطيئته على نفسه ودعاهم إلى ضيافته، فلما دخل بهم المدينة ومر بهم قالوا هذا مع لوط حاجتنا قوم ما رأينا أصبح منهم، قوموا بنا إليهم، فقال لوط: اشهدوا أنكم قوم سوء، فقال: إسرافيل عن يمين جبرائيل وميكائيل عن يسار جبرائيل صلّى الله عليهم أجمعين: اشهدوا أنتم قوم سوء، فقال جبريل لإسرافيل وميكائيل: اشهد أنتم جار بهم إلى قوم آخرين، فقالوا مثل ذلك، فقال لوط: إنكم قوم سوء، فقال

جبرائيل: أشهد أن هذه ثلاث شهادات شهد بها عليهم نبيتهم ولوط لا يسمع، وهو يظن أنهم ناس ولم يظن أنهم ملائكة حتَّى انتهى إلى منزله ففتح الباب ووضع حطبه وخرج إليهم فقال: ادخلوا، فأتى قومه حتَّى ملؤوا البيت والحجرة والدار ﴿ وَلَمَا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيّ مَ بِهِم ﴾ يريد ساءه ذلك لمكان قومه ﴿ وَضَاقَ بِهِم ذَرُعًا وَقَالَ هَذَا يَوْمُ عَصِيبٌ ﴾ [هُود: 77] شديد، مخافة من أذى قومه وأضيافه.

﴿ وَجَاءَهُ. قَوْمُهُ. يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِن قَبَـُلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِّعَاتِّ قَالَ يَنقَوْمِ هَـُوُلَآءِ بَنَاتِي هُنَ أَطْهَرُ لَكُمْ ۖ فَأَتَقُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُخَذُرُونِ فِي ضَيْفِيَ ۖ ٱليَّسَ مِنكُرُ رَجُلُّ رَشِيدٌ ﴿ ﴾

﴿ وَجَآءُ مُ قَوْمُهُمُ يُهُرَعُونَ إِلَيْهِ يسرعون يريدون الفاحشة ﴿ وَمِن قَبَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ الشَيّعَاتِ ﴾ يريد الشرك ﴿ قَالَ يَعَوْمِ هَتَوُلاّهِ بَنَاتِي ﴾ وكان رؤساؤهم خطبوا إليه فلم يزوِّجهم ﴿ هُنَ أَطُهَرُ لَكُمُ ۗ ﴾ أي أنا أزوجكم أو زوجتكم ﴿ فَأَتَقُواْ اللهَ ﴾ يريد أن يردوا قومه عن أضيافهم ﴿ وَلَا تُحَرُّونِ فِي ضَيْفِي ۖ أَلَيْسَ مِنكُمُ رَجُلُ رَبُلُ رَبُلُ رَجُلُ رَبُدُ ﴾ [هُود: 78] يقول الحق، يريد هؤلاء أضيافي.

﴿ قَالُواْ لَقَدُ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ وَإِنَّكَ لَنَعَلَمُ مَا نُرِيدُ ﴿ إِنَّكَ ﴾ ﴿ وَالْوَا لَقَدُ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقِّ ﴾ مـن شـهـوة ﴿ وَإِنَّكَ لَنَعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [مُـود: 79] يريدون أنك لتعلم أنا لا نريد النساء وإنما نريد الرجال.

### ﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ ءَاوِي إِلَىٰ زُكْنِ شَدِيدٍ ﴿ ١

﴿ قَالَ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَةً ﴾ يريد لو أن معي جماعة أقوى بهم عليهم ﴿ أَوْ ءَاوِيّ إِلَىٰ وَكُنِ شَكِيدٍ ﴾ [هُود: 80] يريد من العشرة أو مؤمنين معي.

﴿ قَالُواْ يَلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ اللَّهِ وَلَا يَلْفُونُ إِنَّا رُسُلُم أَحَدُ إِلَّا اَمْرَأَنَكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ الْمُرْانَكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَرَأَنَكَ أَإِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا

﴿ فَالُوا ﴾ جبريل ﴿ يَعْلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ ﴾ يريد معك يريد كامل ﴿ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلْيَلِ ﴾ في ظلمة الليل ﴿ وَلا يَلْنَفِتَ مِنكُمْ أَحَدُ ﴾ يريد لا يغتم ﴿ إِلَّا اَمْرَأَنَكُ ۗ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبْحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هُود: 81].

# ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّن سِجِيلِ مَنضُودِ ( لَهُ مُسَوَّمَةً عِندَ رَبِكُ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّلِمِينَ بِبَعِيدٍ ( اللهُ اللهُ

(فَلَمَّا جَاءَ أَنَّهُا ﴾ يريد عذابنا ﴿ جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا ﴾ [هُود: 82] يريد أدخل جبريل جناحه تحت المدائن، يريد بجناح واحد، حتَّى أقلعها فصعد بها إلى سماء الدنيا حتَّى سمعوا أهل السماء نهيق الحمير ونباح الكلاب وصياح الديوك، فلم تلق لهم جرة ولم ينكسر إناء، ثم غشاها الجناح الآخر بالحجارة، فذلك قوله تعالى في سورة النجم: ﴿ وَالْمُؤْنِفِكَةَ أَهُوكُ ﴾ [النّجْم: 53] يريد أهوى بها جبرائيل فغشاها ما غشا، يريد غشاها بالحجارة ﴿ فِأَي ءَالَةِ ﴾ [النّجْم: 55] يريد فبأي نعم ﴿ رَبِّكَ نَتَمَارَكَ ﴾ غشا، يريد غشاها بالحجارة ﴿ فِأَي ءَالَةٍ ﴾ [النّجْم: 55] يريد فبأي نعم ﴿ رَبِّكَ نَتَمَارَكَ ﴾ النّجْم: 55] وتكذب. وكانت مدائنهم خمس مدائن فدمرت الأذرع وحدها بترها الله لعيال لوط ﴿ وَأَمْطَرَنَا عَلِيَهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ ﴾ [هُود: 82] يريد اسم سماء الدنيا سجّيل ﴿ مَنضُودٍ ﴿ اللهُ مَسُومَةً ﴾ [هُود: 82 - 83] يريد مقدّرة منضودة يريد يتلو بعضها بعضها ﴿ عِندَ رَبِّكَ وَمَا هِي ﴾ يا محمد ﴿ مِن الظّلِمِين ﴾ يريد قومًا من أمتك ﴿ بِبَعِيدٍ ﴾ [هُود: 83].

(قَالَتْ يَنُونِلَيْنَ) أقول: يا عجبًا أصله في الشرّ، فأطلق في كل أمر فظيع (عَالِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ) بنت تسعين أو تسع وتسعين (وَهَنذَا بَعْلِي) وزوجي حال كونه (شَيْخًا) ابن مائة أو مائة وعشرين سنة، والعامل فيه معنى الإشارة قرئ بالرفع على أنه خبر محذوف، أي هو شيخ، أو خبر بعد خبر، أو منصوب على المدح (إنَّ هَذَا لَشَيْءُ عَجِيبٌ) [هُود: 72] من أن يلد ولد من هرمين وهو مستبعد جدًّا عادة لا عقلًا، فإنه قد ولد آدم من لا شيء وحواء من مذكّر فقط، وعيسى من مؤنث.

(قَالُواً أَتَعْجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ وَرَكَمْكُ أَلَهُ وَحَمال قدرته ووفور حكمه وحكمته أن يقول لشيء أراده كن فيكون (رَحْمَتُ اللّهِ وَرَكَنْهُ ) أعني وجودات الأنبياء، فإن أنبياء بني إسرائيل كلّهم منه أو السلطنة أو الحكمة والحكومة (أهل البّيْتِ ) نصبه إما على المدح أو النداء لقصد التخصيص نحو: اللهمَّ اغفر لنا أيتها العصابة، فإن أهل بيت النبوة قد خصَّهم الله بأشرف المنح وأفضلها فليست أمثال هذه النعم الباهرة والمنح الظاهرة عجيبة، وصورة غريبة، علّل به إنكار التعجب فإياك والتعجُّب فإن أمثال هذه الرحمة وأشباه هذه البركات والنّعم متكاثرة عليكم ومن الله لا تنقطع أمثال هذه الرحمة وأشباه هذه البركات والنّعم متكاثرة عليكم ومن الله لا تنقطع

متوالية ومتتابعة متواترة (إِنَّهُ حَمِيدٌ) ومحمود ومحمد (عَجِيدٌ) [هُود: 73] كريم، وتوافر النعم وتوافر الأيادي منه عميم عظيم، وأصله الرفعة والعلو.

(فَلَمَّا ذَهَبَ عَنَ إِنَّهِمَ ٱلرَّوْعُ) وهو ما أوجس من الخيفة واطمأن قلبه بعرفانهم وأُنزلت السكينة منه بالإيمان بهم والتصديق بوجودهم (وَجَآءَتُهُ ٱللَّشَرَيٰ) بدل الغمّ وعوض ما عرض عليه من الخوف والهمّ وإنه (يُجُلدِلُنَا) [هُود: 74] إما كلام مستأنف دالٌ على الجواب، أي لما ذهب عن إبراهيم الروع إلخ، اجترأ على خطابنا فتدرج لمجادلتنا، أو جوابه يجادلنا.

وإيراد المستقبل إما على طريقة الحكاية، أو لأن لما يرد المضارع إلى الماضي يرد على أن الماضي إلى المستقبل. أو معناه اتخذ وخاض وتوجّه وأقبل يجادلنا (في قرِّم لُوطٍ). ويجادلنا إما بمعنى يكلِّمنا ففاعله هو إبراهيم لأن إبراهيم كان سائلًا لا مجادلًا، فإن كان فاعله إبراهيم وكان يجادلنا بمعناه فمجادلتهم بهم أنهم قالوا لإبراهيم: إنا مهلكوا أهل هذه القرية، فقال إبراهيم: أرأيتم لو كان فيها خمسون رجلًا مؤمنًا أتهلكونها، قالوا: لا، قال: أو أربعون؟ قالوا: لا، أو ثلاثون؟ قالوا: لا، حتَّى بلغ عشرة، قالوا: لا، قال: أرأيتم إن كان فيها رجل واحد مسلم أتهلكونها، قالوا: لا، فعند ذلك قال: إن فيها لوطًا، قالوا: (خَرْثُ أَعَلَمُ بِمَن فِيمًا العَنكبوت: 23] الآية إلخ.

قيل: كان في قرى لوط أربعة آلاف ألف إنسان، فقالت الرُّسل لإبراهيم بعد ذلك: (يَاإِرَهِمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَاً) الجدال ودع عنك ذاك المقال والقيل والقال (إنَّهُ وَلك : (يَاإِرَهِمُ أَعْرِضُ عَنْ هَذَاً) الجدال ودع عنك ذاك المقال والقيل والقال (إنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمْ رَيِّكَ وحكمه وعذابه (وَإِنَّهُمْ ءَاتِيمِمْ عَذَابُ عَيْرُ مَرْدُودٍ) [هُود: 75] ومصروف، لأنه قد جاء عن صواب فإن العذاب إذا نزل فلا مرد له لا بجدال ولا بدعاء (إنَّ إِرَهِمَ لَعَلِمُ عَير عجول، ورعون على كل من أساء إليه (أَوَّهُ الصوت أي كثير الصوت، والتأوُّه أي التلفُظ بالأوه والآه (مُنِيبٌ [هُود: 75] تائب وراجع أي كثير الصوت، والتأوُّه أي التلفُظ بالأوه والآه (مُنِيبٌ الهُود: 75] تائب وراجع إلى الله بما يحبّ ويرضى، وهي علامة دالة على رقة القلب والميل إلى عالم الغيب ومنشؤه ومقتضاه وإلى ما لا يحوم حوله شكّ ولا ريب، يعني عالم الشهادة والغيب ومنشؤه ومقتضاه ومبدؤه، هي الخلة والود والمحبة الذاتيّة. فإذا ترادفت أنوار الحب وتعاطفت أسرار غيب الحبيب تواترت الآن وتكاثرت الأوّه من الإله. نظمه:

آه من السعشق وحالاته أحرق قلبي بحرارته

ما نظر العين إلى غيركم أقسسم بسالة وآيساته وذلك لأن الروح تقصد لأن تصل إلى عالم الحب والمحبة الذاتيّة وعمد الهجران والمفارقة عن عالم العمران إلى عالم الشهود والعرفان بتشبث النفس برتيل الروح وجدته إلى عالم الحدثان، فحزن الروح واغتم محدث فيه حركتان وتوجهان متخالفان، العروج إلى سماء العهود، والخروج إلى أرض الجهات والحدود، محدث في ولد القلب والفؤاد المتحيّرين الأب والأم آه آه فحاكم والحشق والحب الذاتي بينهما وجعل النفس أربعة للروح بحكم (الرِّجَالُ قَوَّمُونَ عَلَى النّساء: 34]. وربما تتكاتف الحركتان فيحدث فيه حركة دورية وهي الوجد والوجدان يتكاثر فيه آه آه ويجلب الخضوع والخشوع. قال النبى عليه السلام: «الأوّاه الخاشع المتضرّع».

قالت الملائكة لإبراهيم ﴿ يَلَإِبَرُهِمُ أَعْرِضَ عَنْ هَنَا اللهِ وَ هَود: 76] قد سبق الكلام فيه. روي أن الله تعالى قال لهم: «لا تُهلكوا قوم لوط حتّى يشهد عليهم لوط أربع شهادات»، فلما أمسى لوط معهم منطلقًا بهم إلى منزله قال لهم: أما بلغكم أمر هذه القرية؟ قالوا: وما أمرهم، قال: أشهد الله أنها أشرُّ قرية في الأرض عملًا، قال ذلك أربع مرّات، فدخلوا معه منزله ولم يعلم بذلك أحد فخرجت امرأته فأخبرت بهم قومها.

(وَلَمَا جَآءَت رُسُلُنَا لُوطًا) أي هؤلاء الملائكة على صورة غلمان مُرد حِسان الوجوه طيب الشفاه والفوه فإذا (سِيّءَ بِهِم) أي حزن لوط بمجيئهم في منزله مخافة من شرّ قومه بناء على مجهول ساء أي صار ذا سوء وحزن وكآبة (وَضَاقَ بِهِم ذَرْعًا) أي قلبًا، تميّز من فاعل ضاق أي ضاق قلبه وشاق صدره. يقال: قلب فلان ضاق بكذا، إذا وقع مكروه لا يطيق بالخروج عنه (وَقَالَ هَذَا يَومُ عَصِيبٌ) أهُود: 77] شديد، من قولهم عصبه فلان إذا شدّه وأخذ منه العصب والعصابة.

(وَجَآءُمُ قُوْمُهُمُ يُهُمُونَ إِلَيْهِ) عند إخبار امرأته بقدومهم (وَمِن فَبَلُ) أي قبل هذا الوقت وقوع الواقعة (كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ والفواحش، فتمرنوا بها ولم يستحيوا منها حتَّى جاؤوا يهرعون إليها مجاهرين بما قصدوا كما كان سوء عادتهم (قَالَ) لوط (يَقَوْمِ هَتُؤُلاَءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ) واجعلهن طاهرات لتزويجكم وكانوا يطلبونهن قبل هذا فلا يجيبهم لعدم كفاءتهم وتحريم المسلمات

على الكفار ﴿ فَاتَقُوا اللهَ ﴾ بترك الشهوات والفواحش ﴿ وَلَا تُخَزُونِ ﴾ ولا تفضحوني ﴿ فِي ضَيَفِي ۗ في أمر أضيافي ﴿ أَلِيَسَ مِنكُو ﴾ أي بعض من بينكم ﴿ رَجُلُ رَشِيدٌ ﴾ [هُود: 78] عاقل يهتدي إلى الحق ويهدي إلى الصواب والصدق وينهى عن القبح ويأمر بالمعروف ويمنع عن المنكر والفواحش.

﴿ قَالُوٓا ﴾ قوم لوط له ﴿ لَقَدُ عَلِمْتَ ﴾ يا لوط ﴿ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنَ حَقِ ﴾ وشوق واشتياق للتزويج ﴿ وَإِنَّكَ لَنَعَلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ [هُود: 79] وتميل طبائعنا وترضى به صفائعنا، وهو أمر واضح لا يخفى على أحد.

﴿ قَالَ ﴾ لوط ﴿ لَوْ أَنَّ لِى بِكُمْ قُوَّةً ﴾ يعني ليت أن يكون لي في نفسي قوة أن أدفع عن أضيافي ما أردتم وقصدتم من الفواحش ﴿ أَوْ ءَاوِئ ﴾ أي أرجع وأميل ﴿ إِلَىٰ رُكُنِ شَدِيدٍ ﴾ [هُود: 80] يحضنني ويمنعني وأضيافي عنكم.

(قَالُوا) أي الأضياف والملائكة التي ظهرت بصورة الإنسان والوجوه الحسان (يَلُوطُ) ولا يضيق قلبك ولا تغم لأجلنا (إنّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوا إِلَيْكُ) ولا الحسان (يَلُوطُ) ولا يضيق قلبك ولا تغم لأجلنا (إنّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوا إِلَيْكُ) ولا إلى إضرارك (فَاسرِ بِأَهْلِكَ) من الإسراء والإذهاب (بِقِطْع مِن النّبي لكل أحد (وَلا يَلْنَفِتَ مِنكُمُ أَحَدُ) ولا يتخلّف ولا ينظر إلى ورائه، فهذا النهي لكل أحد وفي المعنى للوط (إلّا أمرَأنك ) [هُود: 81] على الاستثناء المفرغ بدلًا من أحد يعني إن لوط قد أخرج هؤلاء معه فما التفت إلى ما وراءه أحد ولا يتخلّف أحد منكم إلا امرأتك (إنّهُ) أي الشأن (مُصِيبُهُ) أي مصيب امرأته (ما أصَابُهُم من العذاب لما أنذر لوط قومه بحلول العذاب ونزول العقاب ووعدهم به وأمر بالإسراء بأهله طلبوا والتمسوا منه الموعد، فقال (مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ)، وقال: إني أريد أن أخرج في هذا الوقت، فقالوا: ﴿ أَلِيْسَ الصُّبُحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هُود: 81] فكيف يتمكن من الإسراء.

(فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا) وحُكمنا وعذابُنا (جَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا) بأن جعل جبريل جناحه تحت قرى قوم لوط المؤتفكات وهي خمس مدائن، وفيها أربعمائة ألف ألف فرفعها كلها حتَّى سمع أهل السماء نباح الكلاب وصياح الديك وزئير الذئاب ولم ينتبه نائم وما كان بينهم قائم ثم قلبها فجعل عاليها سافلها (وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ) [هُود: 82] من طين متحجّر معرب أصله مسيل الحجارة طين مشددة (مَنضُودٍ) متتابع بعقب أحدهما الأخرى (مُسَوَمَةً) معلّمة لا يشاكل حجارة الأرض بقرينة قوله (عِندَ رَبِكَ) أو كانت مختومة عليها أمثال الخواتم أو

مكتوب على كل منها اسم من رمى به ﴿وَمَا هِنَ ﴾ به تلك الحجارة ﴿مِنَ ٱلظَّلِمِينَ الظَّلِمِينَ الظَّلِمِينَ الطَّلِقِ أَو المطلق أو المراد ظالميّ هذه الأمة.

وفي الآثار: ما من ظالم إلا وهو بمعرض حجر يسقط عليه ساعة إلى ساعة. روي أن الحجر اتبع شدادهم ومسافرهم أينما كانوا في البلاد، ودخل رجل منهم الحرم وكان [حجرًا] معلّقًا في السماء أربعين يومًا حتّى خرج منه فأصابه فأهلكه.

### إشارة وتأويل

(قَالَتَ يَوَيَلَيَّةَ) [هُود: 72] إلخ، إشارة إلى شرط تولّد اللطيفة القلبية وكيفية ظهورها من تعلّق أب العقل والروح بأمّ النفس وظهور الصورة الجمعية العقلية والروحية والنفسية، فإن النفس ما دامت منغمسة في تدبير البدن بالغة فيه مبالغ الرَّين والظلمة ونهاية الشين والروح والعقل إذا تجرّد عن التعلق بالنفس بحيث انتفت المناسبة بينه وبين النفس والبدن بالكلية كالعقول المجرّدة الفلكية والنفوس العامية السماوية والسفلية الأرضية النباتية والحيوانية لا يتولد منها ولد القلب لانتفاء الوحدة الاعتدالية والهيئة الوحدانية المزاجية الزجاجية الدائرة على المناسبة العامَّة والنسبة الأحدية العامَّة، ولذا اختصّ القلب بالإنسان دون الأفلاك والمركبات الناقصة من المعادن والنبات والحيوانات العجم. قال: (اَتَعَجِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ) وكمال قدرته ووفور قوته وحكمته وتماميته (رَحْمُتُ اللهِ وَبُركُنُهُم عَلَيْكُم أَهْلَ ٱلْبَنْتِ) [هُود: 73] إشارة إلى القوة الفاعلية والقابلية والهيئة والمحمعية، وإلى أن الخلق والإيجاد والتكوين والتولّد واليدين وإنما تختص بالمركبات التامة والناقصة وهي الأجسام البسيطة والمركبة والأجرام الفلكية.

أما البسائط الحقيقية من الإلهيات أعني الذات والأسماء، والصفاتية الذاتيّة والأفعالية فلا خلف فيها، بل يقال له الأمر كما أشار إليه بقوله: ﴿ أَلَا لَهُ الْخَاتُ وَالْأَمْنُ مَ بَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَكِينَ ﴾ [الأعراف: 54]. وقد يطلق الخلق بمعنى الإظهار وكقوله تعالى: «لم يخلق بيده إلا ثلاثة أشياء، وقال لسائر الأشياء كن فكان، خلق الله القلم وآدم والفردوس وقال لها: وعزّتي وجلالي لا يجاورني فيك بخيل ولا يشم ريحك ذنوب إنه حميد مجيد، وجمال وجلال، ونور وظلال، ونبوة وولاية، فرادًا أو جمعًا».

وفكا والمطينة النجلي الآثاري وموطن الكمال الجمعي الروع والمعيل إلى الأحكام مظنة التجلّي الآثاري وموطن الكمال الجمعي الروع والميل إلى الأحكام الإفرادية والأحوال الفردارية (وَجَآءَتُهُ ٱللّثَرَىٰ ) أي جذبات الأسماء الربوبية (يَجُكِدُنُنَ) [هُود: 74] إبراهيم الصورة الجمعية الصورية والمعنوية البدنية والنفسية (في قَوْمِ لُوطٍ ) أي الأعيان القوى النفسانيَّة استدبرت سلطان القلب الجمعي والمساوئ البدنية والمنادي النفسانيَّة المدبرة من الإقبال إلى القبلة القلبية القبلية والقريبة الإلهيَّة، وإلى البعدية العبدية وإلى أدبار رجع القهقري إقبالًا وإدبارًا إشارة إلى الفترة الواقعة والسقطة الرافعة في السلوك بعد الحركة والتنزل بعد التوجه، والإقبال بعد الترقي، والصعود والانفصال بعد الاتصال والإدبار بعد التوجه، والإقبال مطلقًا للفطرة الأولى في المولود الأول والعقل الكلي والعلم الأعلى. قال النبي عليه السلام: «أول ما خلق الله العقل ثم قال له: أقبل، فأقبل، ثم قال له: أدبر فأدبر». ثم سرى هذا السرّ من الأملاك إلى السماوات والأفلاك وجرى في فأدبر». ثم سرى هذا السرّ من الأملاك إلى السماوات والأفلاك وجرى في المنطقين منطقة معدل النهار التي قاطعت منطقة البروج على نقطتين متقابلتين بعد الانطباق مالت منطقة العالم عن منطقة البروج إلى حدّ معلوم.

ثم بعد ذلك أقبلها إلى أن انطبقت عليها كما كانت في الفطرة الأولى. وهاهنا صورة كثيرة كما بيَّنت في موضعها في علم الهيئة والنجوم واستنبطت أرباب الطلمسات من هذه الصور، طلمسات عجيبة وصور وهيئات غريبة، يتصرفون في نفوس بها تصرفًا لا يكاد ينحصر ويظهر ذلك الإقبال والإدبار في مقتضيات الأدوار والأكوار، فأدوار النور والجمال بأقسامها الأصلية والفرعية إنما يكون الإقبال وأكوار الظلّ والجلال من حيث إنها عكس الإقبال لا بدَّ وأن أحكامها بالإدبار ويسرة حكم العكس في السماوات والأرض وأحوالها وتتبدّل أحكامها بأن تصير السماوات سفلًا، وانشقت وطلعت الشمس من المغرب وتغرب في المشرق وارتفعت الأرض وتبدّلت السماوات أرضًا والأرض سماء وتغرب في المشرق وارتفعت الأرض وتبدّلت السماوات أرضًا والأرض سماء

﴿إِنَّ إِنَرِهِ عَمَى الْمُود: 75] أي اللطيفة السرية والطور الفؤادي الحليم قابل كلما يتصاعد من الأطوار القلبية من العلوم النظرية والإدراكات الفكرية والنفسية من آثار الأفعال الاختيارية والأعمال الإرادية والإدراكات الحسيَّة، ومن الأطوار

القلبية القالبية من أنوار العبادات البدنية والطاعات الجسمية من مقتضيات النور والجمال صريحًا ومن مرتضيات الظلّ والجلال ضمنًا، أو أنه خارج مما في بطن جمعية الكل صور علم اليقين، مستعد لأن ينقلب إلى صفة غير اليقين بصور التجلّيات الآثارية والأفعالية والآثارية سماته (مُنيبٌ) راجع إلى مقام شهود ذلك الوجه في المظاهر الآثارية السماوات وما فيها من الكواكب والأنوار السبعة الملوية المنسوبة إليها الأسود لزحل والأزرق للمشتري، والأحمر للمريخ، والأصفر للشمس، والأبيض للزهرة، والمتلون للعطارد، والأخضر للقمر، والأملاك العاملة، فالتجلي بصورة هذه المذكورات هو الأثري كما شاهد الخيل بصورة الكواكب، وكذا إذا شوهد بصور العناصر والمركبات، كما شاهد موسى بصورة الشجرة، ونبيّنا عليه السلام بصورة الإنسان.

(يَتَإِبْرُهِمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَآ ) [هُود: 76] العلم النظري والإدراك اليقيني إلى عين اليقين والتجلّي (وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِعُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُعِي ٱلْمَوْقَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَا كِن لِيَطْمَبِنَ قَلْمِي والتجلّي (وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِعُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُعِي ٱلْمَوْقَى قَالَ أَوْلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وهو العلي العلم الإلهي والجلب الرباني إلى ما كان اليقين أنه قد جاء أمر ربّك، وهو الحديث الإلهي والجلب الرباني إلى ما كان عليه في الفطرة الأولى في بداية الأدوار إشارة إلى عدم شرائط آياته الأعيان اللوطية، وعدم رجوعها إلى جمعية إبراهيم الطور القلبي والطور السّري الذي هي مظنة التجلّي الإلهي (وَإِنّهُمْ ءَاتِهِمْ عَذَابُ غَيْرُ مَرْدُودٍ) [هُود: 76] أي عذاب الجذبة الإلهيّة والجلّية الربانيَّة المعينة لتمام الأعيان النورية الإفرادية التي استدبرت الجمعية القلبية والهيئة الكليَّة الغيبية.

﴿ وَلَمَّا جَآءَتُ ﴾ أي لما جاءت وظهرت جذبات الإلهيَّة التي هي أدوار النورية ﴿ لُوكًا ﴾ أي الطور الصدري أو الوجه السرّي ﴿ سِيَّءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [هُود: 77] لعدم استئناف الطور الصدري، وهو الوجه القلبي الذي يلي الطور النفسي بالجذبات الإلهيّة.

﴿ وَجَاءَهُم قَوْمُهُ ﴾ أي لما انقلب الوجه القلبي من النفس إلى عالم الغيب ومقام القدس ليصل إلى مرام الشهود والأنس توجهت القوى النفسانيَّة والمبادئ الإنسانيَّة من المشاعر الظاهرة والباطنة والقوى المدركة والمحركة ﴿ وَمِن فَبَلُ كَانُوا لَا يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ ﴾ [هُود: 78] أي يتقيدون بالأمور الكليَّة والجزئية الصورية

والمعنوية الحسيَّة والفعلية القلبية النفسية.

(قَالُواْ يَلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُواْ إِلَيْكُ فَاسرِ بِأَهْلِكَ الْمُود: [8] أي القوى العملية والمبادئ العلميّة الداخلة تحت سلطنة سلطان القلب الجامع للأطوار السافلة والعالية إشارة إلى تفاوت مراتب الأعيان النفسانيّة والقوى الروحانية والآلات الجسمانية، وكيفيّة تعديلها وكمية تكلمها، فمن أراد أن يكمل القوى النظرية ويعدل القوة العملية فعليه أن يزكي أولًا النفس العاملة وينفيها من فضولات الشهوات وتراعي المشتهيات وكدورات الطبيعيات وظلمات الزهوات ورعونات الزهرات. ثم يقبل ويتوجه إلى تصفية القلب عن ظلمات الفترات وتخليته عن مقام الغفلات لئلا تتخلّف القوة النفسانيَّة عند التوجه إلى المبدأ وتخليته عن مقام الغفلات لئلا تتخلّف القوة النفسانيَّة عند التوجه إلى المبدأ الأولي والمنشأ الأعلى ومقام الكمال الجمعي والجمع الكمالي الأبهى.

فإذًا لا بدّ وأن يعامل معها ما يعامل بالقوى الطبيعية لتعتدل القوى البدنية والمبادئ الطبيعية ثم يكمل بها القوى النفسانيَّة المدركة والمحركة ثم الروحانية والمبادي القلبية، ثم يجمع معها جمعًا حسنًا ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصُّبُحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبُحُ أَلَيْسَ ٱلصُّبَحُ أَلَيْسَ الصَّبَحُ أَلِيْسَ الصَّبَحُ أَيْسَ الصَّبَحُ أَيْسَ التجلِّي والمحمس الرباني وهو ظهور شمس التجلِّي بقريبٍ أي ما يدل على الطمس الإلهي والغمس الرباني وهو ظهور شمس التجلِّي الذاتي إما بصورة الآثار أو بغرز الأفعال أو درر الأسماء والصفات فعند ذلك جعلنا عاليها سافلها.

#### تفسح

﴿ ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ شُعَيْبًا قَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهِ عَنْرُهُ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمُ وَلَا نَنقُصُواْ ٱلْمِكَيَالَ وَٱلْمِيزَانَ ۚ إِنِّى آرَبِكُم بِخَيْرٍ وَإِنِّى ٱخَافُ عَنْرُهُ وَلَا نَنقُصُواْ ٱلْمِكُمُ عَذَابَ يَوْمِ مُحْيِطٍ ( اللهِ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمِ مُحْيِطٍ ( اللهُ اللهُ

﴿ وَإِلَىٰ مَدَيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ يريد أن شعيبًا بن أبيهم وهو شعيب بن بويه بن مدين بن إبراهيم ﴿ وَالَ يَنْقُومِ ٱعْبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهِ غَيْرُهُ ﴾ يريد ما لكم من خالق و لا رزّاق غيره ﴿ وَلَا نَنقُصُوا ٱلْمِكَيَالُ وَٱلْمِيزَانَ ۚ إِنّي آربكُم مِخَيْرٍ ﴾ يريد الخصب الذي كانوا فيه ورخص الأسعار ﴿ وَإِنّي آخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ مُحِيطٍ ﴾ [هُود: 84] يريد إني أخاف أن يحط سخط الله عليكم وعذابه وهو القحط.

## ﴿ وَيَقَوْمِ أَوْفُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَاتَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ وَلَا تَعْثَوْاْ فِ ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

﴿ وَيَهَوْمِ أَوْفُواْ ٱلْمِكْيَالَ وَٱلْمِيزَاتَ بِٱلْقِسُطِّ ﴾ بالعدل ﴿ وَلَا تَبْخَسُواْ ٱلنَّاسَ أَشْيَآءَهُمْ وَلَا تَعْنُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ [هُود: 85] ولا تغبنوا الناس أموالهم ولا تنقصوهم ولا تسيروا في الأرض الفساد.

# ﴿ بَقِيَتُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ وَمَاۤ أَنَا عَلَيْكُم إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ وَمَاۤ أَنَا عَلَيْكُم إِن كَنتُم مِعَفِيظٍ ﴿ وَهَا ﴾

﴿بَقِيَتُ ٱللَّهِ﴾ أي دين الله ﴿خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينًا ﴾ مصدِّقين ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ ﴾ [هود: 86] بمسيطِر.

﴿ قَ الْواْ يَ شُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتَرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا أَوْ أَن نَتَرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا أَوْ أَن نَقَعَلَ فِي آمُولِنَا مَا نَشَرَقُو إِلَى لَانْتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

﴿ قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ ﴾ دينك ﴿ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا أَوْ أَن نَفْعَلَ فِيَ أَمْوَكِنَا مَا نَشَرَوُّا ﴾ قطع الدنانير والدراهم ﴿ إِنَّكَ لَأَنَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾ [هُود: 87] السفيه الجاهل.

﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَنَ يَشُمْ إِن كُنتُ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّتِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَآ أُرِيدُ أَنَ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَآ أَنْهَاكُمُ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ مَا أَنْهَاكُمُ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلاحَ مَا أَنْهَاكُمُ عَنْهُ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلاحَ مَا أَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهُ عَلَيْهِ تَوْكَلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ إِلَيْهِ أَنِيبُ إِلَيْهِ عَلَيْهِ تَوْكَلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ إِلَيْهِ أَنِيبُ إِلَيْهِ أَنِيبُ إِلَيْهِ عَلَيْهِ تَوَكِّلْتُ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ إِلَيْهِ أَنِيبُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ أَنِيبُ اللَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ أَلْهُ إِلَيْهِ فَاللَّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ اللَّهُ إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ أَنِيبُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلِيلِهُ إِلَيْهِ أَلْهُ إِلَيْهِ أَلِيلُهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلَيْهُ أَلِهُ إِلَيْهِ أَلَاقًا مُنْ أَنْهُ إِلَيْهُ أَلِيلُهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلِهُ أَلِيلُهُ أَلَاقًا مُنْ أَلَاقًا أَنْهُ إِلَيْهِ أَلِيلِهُ أَلِيهُ إِلَيْهُ أَلِيْهُ إِلَيْهِ أَلِيلِهُ إِلَيْهِ أَلِيلِهُ أَلِهُ إِلَيْهُ أَلِيلِهُ أَلِيلِهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلِيلِهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلِهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَا إِلَيْهِ أَنْهُ إِلَهُ أَنْهُ إِلَا إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلِيلِهِ أَلِيلِهُ إِلَيْهِ إِلَا أَلِهُ أَلِهُ أَلِهِ أَلِهُ أَلْ

(قَالَ يَنَقُورِ أَرَءَيْتُمْ إِن كُنْتُ عَلَى بَيْنَةِ مِن رَقِي وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ [هُـود: 88] حلالًا ﴿وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِنِي مَا أَنْهَنَكُمْ عَنْهُ ﴾ عندما أريد أن أفعل ما أنهاكم عنه ﴿ إِنْ أُرِيدُ إِلَّا ٱلْإِصْلَاحَ ﴾ فيما بيني وبينكم، أن يعبدوا الله وحده لا شريك له ويفعلوا كما يفعل من يخاف الله ﴿ مَا ٱسْتَطَعْتُ ﴾ الذي لما أستطيع ﴿ وَمَا تَرْفِيقِي إِلَّا إِللَّهِ أَلِيبُ ﴾ [هُود: 88] مصيري ومرجعي.

# ﴿ وَيَنَقَوْمِ لَا يَجْرِمَنَّكُمُ شِقَاقِىٓ أَن يُصِيبَكُم مِّثُلُ مَاۤ أَصَابَ قَوْمَ نُوجٍ أَوْ قَوْمَ هُودٍ أَوْ قَوْمَ صَالِحُ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ

﴿ وَيَكَفَوْمِ لَا يَجْرِمَنَكُمُ شِفَاقِ ﴾ يريد لا عليكم خلافي إياكم فيعصوني ﴿ أَن يُصِيبَكُم مِنْكُم مِنْكُم شِفَاقِ ﴾ يريد لا عليكم خلافي إياكم فيعصوني ﴿ أَن يُصِيبَكُم مِنْكُم مِنْكُم مِبْعِيدٍ ﴾ يُصِيبَكُم مِنْكُم مِنْكُم مِنْكُم وَمَا قُومُ لُوطٍ مِنكُم بِبَعِيدٍ ﴾ [هُود: 89] يريد قد كنتم لهم جيرانًا وقرابة وقد رأيتم ما أصيبوا به وما صاروا إليه من سخطه وعذابه.

### ﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْهُ إِنَّ رَبِّ رَحِيثٌ وَدُودٌ ١٠٠

﴿ وَٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّ رَحِيثُ وَدُودٌ ﴾ [هُود: 90] ليس في القرآن غيرها ، رحيمًا بأوليائه ومن صدَّق أنبياءه وأدى لهم مع المحبة والرحمة .

# ﴿ قَالُواْ يَنشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَىكَ فِينَا ضَعِيفًا ۗ وَلَوْلَا رَفَالُوا وَالْمَا اللهُ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴿ إِنَّ اللهُ الرَّجَمُنَاكُ وَمَا أَنتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴿ إِنَّ اللهُ اللهُ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴿ إِنَّ اللهُ ا

﴿ قَالُواْ يَنشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ ﴾ ما نـفـهـم ﴿ كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ وَإِنَّا لَنَرَىكَ فِينَا ضَعِيفًا رَهْطُكَ لَرَجَمْنَكً ﴾ لقتلناك ﴿وَمَآ أَنتَ عَلَيْمَنَا بِعَزِيزٍ ﴾ [هُود: 91] ما أنت عندنا بمنيع.

# ﴿ قَالَ يَنَقُومِ أَرَهُطِى آَعَنُ عَلَيْكُم مِنَ ٱللَّهِ وَٱتَّخَذْتُمُوهُ وَرَآءَكُمْ ظِهْرِيًّا ۗ اللَّهِ وَاتَّخَذْتُمُوهُ وَرَآءَكُمْ ظِهْرِيًّا ۗ إِنَّ رَبِّي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا لَكُ مَلُونَ مُحِيطًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا لَكُ مَلُونَ مُحِيطًا اللَّهُ ﴾

نصف الجزء: ﴿قَالَ يَنَقُومِ أَرَهُطِى آعَزُ عَلَيْكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ وَٱتَّخَذْتُمُوهُ ﴾ المنيع القوي ﴿وَرَآءَكُمْ ظِهْرِيًّ إِنَ ﴾ يريد ألقيتموه خلف ظهوركم وامتنعتم من قبلي مخافة قومي، والله أعزَّ وأعظم وأجلَّ وأكرم من جميع خلقه ﴿رَبِي بِمَا تَعْمَلُونَ مُحِيطً ﴾ [هُود: 92] قد أحاط عذابه بكم.

(وَإِلَىٰ مَدَيَنَ ) أقول: أرسلنا إلى أولاد مدين بن إبراهيم (أَخَاهُمْ شُعَيْبًا) الذي وصل من آدم إلى نوح، ومن نوح إلى إبراهيم، ومنه إلى شعيب التابوت وعصا، ومنه إلى موسى عليه السلام، وهو خطيب الأنبياء لقومه (قَالَ يَنَقُومِ أَعَبُدُوا اللّهَ مَا لَكُمُ مِّنَ إِلَهٍ عَيْرُةً وَلَا نَنقُصُوا الْمِكَالُ والكيل (وَالْمِيزَانَ) أما الأول فيقدر بها المأكولات غالبًا، والميزان منه، والمذارع ما يعرف به الطول

والامتدادات (إِنِّ أَرَىٰكُم بِخَيْرٍ وَإِنِّ ) ندِّ لكم لسِعة الرزق وكثرة في الأموال، أو بنعمة حملتكم على التطفيف، أو برحمة من الله ونعمة يتفضّلون بها على الناس شكرًا عليها كما أمر الله به بقوله: (وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ) [الضّحى: 11] لا أن تنقصوا حقوق الخلق وأداء الشكر عليها، أو بنعمة ظاهرة وباطنة، فلا تزيلوها عنكم لجرمكم على ما يسلبها عنكم (أَنَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ ثُمِيطٍ) [هُود: 84] في الدنيا والآخرة.

وَيَتَوْمِ أَوْفُوا أَلْمِكُيالُ وَٱلْمِبْرَاكُ صرَّح الأمر بالإيفاء بعد النهي عن ضدّه مبالغة، وبيَّنها على أنه لا يكفيهم الكف عن نعمة التطفيف بل يلزمهم السعي في الإيفاء ولو بزيادة، أو ليجزم على حرمته لاحتمال أن يقال بأن النهي تنزيهي لا تحريمي، أو لأن الإنسان غالب على النسيان، والنهي إنما يتقرّر ويتمكن ويحضر عند النفس إذا قرن بالأمر والأشياء إنما تحفظ بالأضداد لا بالأمثال والأنداد، والقسط بالعدل والسوية والازدياد إيفاء وإحسان ومندوب غير مأمور به ولا تَبْخَسُوا النّاسَ أَشْبَآءَهُم الله تفسير بعد تخصيص فأعم من أن يكون في المقدار أو في غيره ولا تعمّوا ألنّاس أشباء في من أن العثور والبغي والخروج في الأرض من غير مصلحة وحق فيه تنقيص الحقوق مع أنواع المفاسد الدينية والدنياوية.

(بَقِيَتُ الله له المعاد من الحلال أو التنزيه مما حرَّم عليكم من النجس والتطفيف (خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِيك) بشرط الإيمان بالله وبحكمه باستتباع الثواب والنجاة من أنواع العقاب، والاستصعاد بدرجات الجنَّات، والاستبعاد عن شقاوة الدركات (وَمَا أَنا عَلَيْكُم بِحَفِيظِ ) [هُود: 86] من ارتكاب القبائح واكتساب الفضائح إذا حفظ عليكم أعمالكم فأخبرتكم عليها وإنما أنت مبلغ ناصح وهو يخبر عما هو خير لكم.

(قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ وما ابتدعت به عن نفسك (تَأْمُرُكَ ) بأن تأمرنا بالتكليف (أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآوُنَا ) [هُود: 87] من الأصنام والأوثان؟ كان شعيب كثير الصلاة وكان قومه إذا رأوه يصلي تنافروا وتضاحكوا، اقتصدوا بقولهم: أصلواتك تأمرك بالسخرية والهزاء، وإن جاء أن تكون الصلاة آمرة وناهية (إث الصَكوَةُ تَنَهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكِرُ ) [العَنكبوت: 45] الآية. أو

أن نفعل أو أن نترك.

قيل: كان قد نهاهم عن قطع الدنانير والدراهم وزعم أنه محرم عليهم، يعني أن الأمر بترك عبادة الآلهة والمعبودات أمر باطل لا يقدم عليه عاقل ولا يرضى به داع عقلي ولا راع، فطريقي لا يأمر به إلا المجانين والموسوسة الشيطانية والموسوسون من بعض الأقوال والأحوال وهو صلاتك التي تأمرنا بترك التطفيف والبخس والاقتناع بتبخيس القليل من الحرام الكثير ﴿إِنَّكَ لَأَنْتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾ والبخس والاقتناع بتبخيس القليل من الحرام الكثير ﴿إِنَّكَ لَأَنْتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾ [هُود: 87] تهكمًا وسخرية كما هو عادة الناس الفطن أن يتعرضوا للأفعال الضدّ، فيقال للجبان شجاع وللئيم كريم وللغبي فطن. قيل: إنك لموصوف بيننا بالحلم والرشد، وهذا الأمر الذي يزاوله يخالف حالك.

(قَالَ يَقَوْرِ أَرَءَيْمُ إِن كُنتُ عَلَى بِيّنَةِ ﴾ وعلم وحكمة وفقه ونبوة وبيان، على بصيرة (يِّن رَّبِي وَرَزَقَنِي مِنهُ ﴾ أي من لدنه أي من عند الله ﴿ رِزَقًا حَسَناً ﴾ [هُود: 88] وهو رزق النبوة المخصوص بالأنبياء كما قال النبي عليه السلام: «أنا أبيت عند ربي يطعمني ويسقيني» أو الشهادة في سبيل الله ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُونَا بَلَ أَحْيَاهُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ إِنَى فَرَيتِهِمْ اللهُ ﴿ وَلا تَحْسَبَنَ الّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمُونَا بَلَ أَحْيَاهُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ إِن فَي عَلَى إِنهُ مِن اللهِ أَنهُ مِن فَصَلِهِ عَلَى اللهِ أَمْوَان وَلا عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الله من ترك عبادة الأوثان والكف عن المعاصي ولا يبتغون إلا ذلك ولقد أمرني به من ترك عبادة الأوثان والكف عن المعاصي ولا يبتغون إلا ذلك ولقد أنعمني الله ما يعم السعادات الآجلة والخيرات العاجلة ، فكيف يصح لي أن أخالف أمره ونهيه ﴿ وَمَا أُرِيدُ أَنَّ أَنْهُ لَكُمُ إِلَى مَا أَنهَا لِكُمْ عَن أَنا أعمله وأرتكب به . يقال : خالفت زيدًا إلى كذا إذا قصدته أو عنه إذا أعرضت عنه .

(إِنَّ أُرِيدُ إِلَّا أَلِمْكُحَ ) أي إصلاحكم بموعظتي ونصيحتي وبأمري ونهيي هما أَسْتَطَعْتُ ) أي مدة استطاعتي للإصلاح وما دمت متمكنًا منه بهذه الأجوبة الثلاثة على هذا النسق شأن رفيع وبرهان بديع على أن جميع السعادات المترتبة أسماها وأعلاها حق الله، والثاني حق النفس، والثالث حق الناس. ما مصدرية وقيل خبرية بدل من الإصلاح (وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلّا فِالله ) قيل هو تهيئة أسباب الخير والحق والحق والصواب لأصحاب الصدق وأرباب درجات الجنّات ومراتب الثواب

(عَلَيْهِ تَوَكَّلُتُ أَي قَصَّرت اتّكالي واعتمادي عليه واعتدادي لديه، فإنه القادر المتمكن من كل شيء وما عداه عاجز في حد ذاته بل معدوم في نفسه ساقط عن درجة الاعتبار. وفي تفسير القاضي وفيه إشارة إلى محض التوحيد الذي هو مراتب العلم بالمبدأ (وَإِلَيْهِ أُبِيبُ [هُود: 88] إشارة إلى معرفة المعاد والمبدأ وإلى أن أسلوبها منحصرة في هذه الأمور الثلاثة، وإلى أن الحاضر للكل وأن الحاضر عند الجزء والكل هو الله.

(وَيَنَقُوْمِ لَا يَجْرِمَنَكُمُ الْهُود: 89] مثل كَسَبَ تارة يستعمل متعديًا إلى مفعول واحد، وأخرى إلى مفعولين، وإلى أن الحاضر للكل، وأن الحاضر عند الجزء والكل هو الله، يقال: جرم ذنبًا وكسبه وجرمته ذنبًا وكسبته إياه أي لا يكسبكم (شِقَافِيَ كثرة خلافي وشدة اختلافي مضافًا إلى المفعول وفاعله متروك أي شقاقكم وكثرة خلافكم في يستحقونكم (أن يُصِببَكُم مِثْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوجٍ مثل الغرق (أو قَوْمَ هُودٍ من الريح (أو قَوْمَ صَلِحَ من الصيحة (وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنكُم بِبَعِيدٍ ) [هُود: 89] واقعة أو دارًا وبقعة ودورًا ومدارًا بعيدًا.

﴿وَاَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوَا إِلَيْهُ إِنَّ رَبِّ رَحِيمُ كثير الرحمة، غفير المغفرة للتائبين ﴿وَدُودُ ﴾ [هُود: 90] فاعله لهم من اللطف والإحسان، وعدل على التوبة بعد الوعيد على الإضرار بالمخالفة والإضرار الشديد والإدبار المديد.

(قَالُواْ يَشُعَيْبُ مَا نَفْقَهُ ونفهم وندرك ونعلم ﴿كَثِيرًا مِّمَّا تَقُولُ ﴾ في التوحيد والإبقاء بعد الإبعاد والتبعيد والانغماس في التقلّد والتقليد والاندراس في غياهب التقيّد والتقييد ﴿وَإِنَّا لَنَرَبْكَ فِينَا ضَعِيفًا ﴾ ضرير البصر، كثير النظر ﴿وَلُولَا رَمُّطُكَ ﴾ وعشيرتك وقبيلتك يمنعونك ويحصنونك منا ﴿لَرَجَمْنَكُ ﴾ وقتلناك بأقبح الوجوه بعد الشتم باللسان والقوة ﴿وَمَا أَنَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴾ [هُود: [9] مكرَّم.

(قَالَ يَنَقُوْمِ أَرَهُطِئَ ﴾ وقومي (أعَنُهُ وأقوى وأبر (عَلَيْكُم مِن الله) وأهيب وأخطر وأخطب وأرغب وأرهب من الله، والحال أن الله خلقكم ورزقكم وكان ترككم قتلي لأجلهم، فالأحرى بهم أن يحفظوني في الله فعليكم أن تحفظوني مثلهم في الله ولله لتكونوا في دعواكم صادقين، والحال إنكم (وَأَغَذْتُمُوهُ وَرَآءَكُمُ ظِهْرِيًّا ﴾ أي بنديم أمر الله وحكمه وراء ظهوركم نسيًا منسيًّا (إن رَقِ بِمَا تَعْمَلُونَ ) أي بعملكم أو بكل ما فعلتموه وعملتم به من البخس والتطفُّف وقولكم

في قوم شعيب ﴿مُحِيطُ ﴾ [هُود: 92] لا يعزب عنه ما فعلتم وعملتم.

#### إشارة وتأويل

(وَإِلَىٰ مَدْيَبَ أَخَاهُم شُعِيّباً ﴿ [هُود: 84] إشارة إلى ما قارن بصاحب آخر الدورة الصغرى وتكراره إشعار بأن لكل دورة وكورة، دنيا وآخرة، وما يلزمهما من الأفلاك والسماوات وحركاتها والأرض وهيئاتها وطبقاتها، وما يستكنّ فيها من الأعيان الجنيَّة والحيَّات والعقارب وغير ذلك مما ورد في الأخبار من مقتضيات الأدوار ومرتضيات الأكوار الأولى في النبوة، والثانية في الولاية، وبأن في كل دورة ومرتضى كورةٍ دنيا وآخرة، وفي كل دنيا ينعت الله الأنبياء والحكماء والأولياء، ويبيِّن ويعيِّن يقينًا وينزل كتبًا ويرسل رسلًا ويضع شريعة ويبيِّن فيها أحكامًا من العبادات والطاعات، ويظهر الحالات وأسرار المقامات، وأنوار المشاهدات، وأزهار المعاينات، وتنكشف أنوار التوحيد، وأنواع المجاهدات.

ففي الدورة العظمى يظهر التوحيد الذاتي بالعنوان الذاتي، وفي الدورة الكبرى التوحيد الصفاتي، وفي الدورة الصغرى التوحيد الأفعالي، وفي الدورة الصغرى التوحيد الآثاري، وفي الدورة النورية الجمالية الجمعية الإفرادية والتوحيد الصوري البشري «خلق الله آدم على صورة الرحمٰن»، وهذا التوحيد التشبيهي.

وأما التوحيد التنزيهي فهو الذي يكون في الأكوار الظليّة الجلالية الإفرادية التي هي باطن الأدوار وغيبها وأسماء هذه التوحيدات هي أسماء توحيدات الأدوار النورية من الذاتي والصفاتي والأفعالي والآثاري والصوري الجمعي.

(وَلا نَنقُصُوا الْمِكِيالَ) [هُود: 84] أي قانون القوة العملية، وهي علم التعبير والتأويل الذي يدرك به صحة الأعمال البدنية وفسادها من الطاعات والعبادات والحسنات والخيرات التي هي ثمرات الأوصاف والأخلاق ونتائج الملكات النفسانيَّة، فمن كان بصدد الإرشاد والتكميل ولم يعرف قانون التعبير وميزان علم التأويل والتصوير في الإرشاد حرام وهو في دعواه كاذب. والميزان أي قانون القوة النظرية التي يعرف بها صحة الأعمال القلبية والأحوال الغيبية والمقامات الربيّة والمشاهدات والعلوم الحقيقية والإدراكات الشهودية الحضورية، وهو النور الإلهي والتأييد الربّاني، فإن كان في تصور العلوم والإدراكات الحضورية

يسمى بالمنطق الرسمي والربّاني والتأييد السبحاني «اتّقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله».

(وَيَعَوْمِ أَوْفُواْ الْمِكِيالُ وَالْمِيزَاتَ بِالْقِسْطِ الْهُود: 85] إشارة إلى شرط الإرشاد وقانون التكميل وهو العدالة والقسط الذي هو أمر وجودي من مقتضيات النور والمجمال (وَلَا بَنْخَسُواْ النّكاسَ) ولا تبالغوا في رياضات النفوس والمجاهدات بها كما هي شأن الربانيين والمنقطعين إلى الصوامع. قال النبي عليه السلام: «لا تبالغوا في رياضة النفوس لئلا رهبانية في الإسلام». وقال عليه السلام: «لا تبالغوا في رياضة النفوس لئلا تعمى، فإنها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي هي في الصدور». ولا تنسَ نصيبك في الدنيا، وأحسن كما أحسن الله إليك (وَلَا تَعْنَوْا فِي الْانتهاء من مُفْسِدِينَ) علمًا وعملًا وكشفًا وحالًا، وإنما كرّر النهي تنبيهًا على الانتهاء من المنهيات في غاية الصعوبة، وإن القواسر والموانع في غاية الكثرة.

(بَقِيَتُ اللّهِ خَيْرٌ لَكُمْ) أي الأمر بالمعروف والعمل والانقياد بالأوامر والانتهاء عن المناهي والجذبات الرحمانية والتجلّيات الربانيَّة (إن كُنتُم مُؤمنِينَ) ملتجئين إلى الله، المتجانبين في الله (وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بِحَفِيظٍ) [هُود: 86] إشارة إلى أن الهادي هو الله (وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ [النُّور: 54]. قال النبي عليه السلام: «أنا مبلِّغ والله يهدي، وأنا قاسم، والله يعطي، وأنا منذر وعلي الهادي، وبك يا علي يهتدي المهتدون»، وذلك لأنه تحقق بالألوهية، وتخلق بالربوبية. وقال النبي عليه السلام: «تخلقوا بأخلاق الله، لا يزال العبد يتقرَّب إليّ بالنوافل حتَّى أحبّه، فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ويده ورجله ولسانه، في يسمع، وبي يبصر، وبي يبطش، وبي يمشي، وبي ينطق».

(قَالُواْ يَنشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ (هُود: 87] أي تمتعك بالألوهية وهي الصلاة الحيثية الجامعة لأنواع العبادات كلها أي عبادات الأرواح والعقول والفكر والجن والنباتات والمعادن والحيوانات والإنس (قَالَ يَقَوِّمِ أَرَيَتُمُ إِن كُنتُ عَلَى والجن والنباتات والإنس (قَالَ يَقَوِّمِ أَرَيَتُمُ إِن كُنتُ عَلَى والجن وولاية وعلم وحكم وشهود تجليات (وَرَزَقَنِي مِنْهُ رِزْقًا حَسَنًا ﴾ [هُود: 88] وهو التخلُق بالأخلاق الإلهيَّة والأرزاق الربوبية، وهو الفناء في الله، والبقاء بالله، والتخلُق بربوبيته والإتصاف بألوهيته، كما قال تعالى: «فبي يسمع وبي يبصر وبي يمشى وبي ينطق، يا عبدي أجعلك مثلى وليس مثلى» و«من قتلته فأنا

ديته»، أو الرزق العلمي والرزق اللدني والعرفان الفطري والإدراك المركب النظري وتضاعفه الذي يزداد شيئًا فشيئًا إلى غير النهاية.

فإن كلًّا من هذه الأمور المذكورة يقبل التضاعف إما بتجدُّد الأمثال وتعدُّد الأحوال وهو عام يشمل الكلّ، وإما يتعلق الإدراك بها والإدراك بالإدراك إلى غير النهاية، فإن علم الله تعالى الذي هو الحضوري الشهودي إما بداية يقبل أو في ضمن شهود العارف بالله بعلم الله بحسب استمراره وامتداده امتداد نعمة الإمكان والممكن في الزمان والمكان، فيتضاعف آنًا فآنًا إلى غير النهاية، إذ التكرار في التعطيل في تكوين الله وخلقه محال (بلً هُرَ فِي لَبُسٍ مِّنَ خَلِق جَدِيدٍ) [لرّحمٰن: 29]. وهذا النوع من العلم والإدراك المضاعف إنما يختص بالله لا يوجد في غيره، ولذا أضاف إلى نفسه في الموضعين إشعار بأنه نوعان: نوري جمالي وجلالي (وَمَا أُويدُ أَنْ أُعَالِفَكُمْ إِلَى مَا الموضعين إشعار بأنه نوعان: نوري جمالي وجلالي (وَمَا أُويدُ أَنْ أُعَالِفَكُمْ إِنَى مَا فَضَلًا عن خلاف الإرادة إشعارًا بأنه لا يرضى بخلاف الإرادة فضلًا عن خلاف المراد ومخالفته.

﴿ وَيَنَقُوْمِ لَا يَجْرِمَنَّكُمُ شِقَاقِ آَنَ يُصِبَكُم مِنْلُ مَا أَصَابَ قَوْمَ نُوجٍ فَ فَ الدورة العظمى، طوفان مائي لغلبة ماء الطبيعة على نفوسهم ﴿ أَوْ قَرْمَ هُودٍ ﴾ في الدورة الكبرى النورية، طوفان هوائي لغلبة الأهوية النفسانيَّة عليهم ﴿ أَوْ قَوْمَ صَلِحٍ ﴾ عند غلبة هواء الآراء والأهواء ﴿ وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنْكُم بِبَعِيدٍ ﴾ [هُود: 89] عند غلبة ريح الدبور وإدبار الأدبار من النفس الأمَّارة ﴿ وَاَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ﴾ [هُود: 90] وارجعوا إلى المرتبة الجمعية الهوائية.

#### تفسير

﴿ وَيَنَقُوْمِ اَعْمَلُواْ عَلَى مَكَانَئِكُمْ إِنِّ عَنِمِلَّ سَوْفَ تَعْلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابُ يُخْزِيهِ وَمَنْ هُوَ كَنَذِبُ وَارْتَقِبُواْ إِنِي مَعَكُمُ رَقِيبُ ( اَ اَ اَ اَلَهُ عَلَيْهُ عَامِلُون ﴿ إِنِي عَامِلُ ﴾ يريد ما أنتم عليه عاملون ﴿ إِنِي عَامِلُ ﴾ يريد إني قائم بدين الله ورسالته ﴿ سَوْفَ تَمْلَمُونَ ﴾ ليس في القرآن سوى غيرها ﴿ مَن يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُغْزِيهِ وَمَنْ هُو كَاذِبٌ وَارْتَقِبُواْ إِنِي مَعَكُمُ رَقِيبٌ ﴾ [هُ ود: [93] يريد ارتقبوا العذاب إني معكم رقيب من الله والثواب لي ولمن آمن معي.

11

# ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَنَا شُعَيْبًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ. بِرَحْمَةِ مِنَّا وَأَخَذَتِ اللَّذِينَ ظَلَمُواْ الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيكرِهِمْ جَيْمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُولُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا ال

﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمُرُنَا جَيَّنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا ﴾ يريد الرحمة بعينها ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ ليس في القرآن غيرها، وكل شيء في القرآن: ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ يريد صيحة جبرائيل ﴿ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيَرِهِمْ جَثِمِينَ ﴾ ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ يريد صيحة جبرائيل ﴿ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيَرِهِمْ جَثِمِينَ ﴾ [هُود: 94] يريد أجسادًا أو أرواحًا.

### ﴿ كَأَن لَّمْ يَغْنَوْا فِيهَا ۗ أَلَا بُعْدًا لِمَدْيَنَ كَمَا بَعِدَتُ ثَمُودُ ﴿ ١

﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْأُ فِيهَا ﴾ كأن لم ينعموا فيها بعيش ولذَّة ﴿ أَلَا بُعُدًا لِمَدِّينَ كَمَا بَعِدَتْ ثَمُودُ ﴾ [هُود: 95].

### ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَتِنَا وَسُلْطَنِ مُبِينٍ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِاللَّهِ اللهِ التوراة وما أنزل فيها من الأحكام وهي الفرائض ﴿ وَسُلْطَنِ مُبِينٍ ﴾ [هُود: 96] يريد حجّة بيّنة أن الله يغرق وقوته جعل في عصاه عذابًا ونقمة، وجعل لها لحمًا ودمًا يأكل الأشجار ويقطع الصخور والخشب، ويفعل كل ما يريد موسى ثم تعود كما كانت ليس يقوم لها جميع الخلق ولا يقوى عليها أحد إلا الله وحده لا شريك له، وأمرها أعظم من كل ما يوصف.

### ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ ۚ فَٱلَّبَعُوا أَمَّرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْتَ وَمَلَإِيْهِ ﴾ أشرافه ﴿ فَٱنْبَعُوٓا أَمْنَ فِرْعَوْنَ ۗ ﴾ جلالة فرعون ﴿ وَمَا أَمْنُ فِرْعَوْتَ ﴾ جلالة فرعون ﴿ وَمَا أَمْنُ فِرْعَوْتَ ﴾ برشيدٍ ﴾ [هُود: 97].

### ﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ. يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنَّارُّ وَبِئْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴿ ﴾

﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنَّارِ ﴾ كما يقدم قومه في الدنيا إلى البحر فأغرقهم ﴿ وَبِئْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴾ [هُود: 98] يريد بئس ما ورد في الدنيا والآخرة.

## ﴿ وَأَتْبِعُواْ فِي هَلَذِهِ - لَعَنَةً وَيَوْمَ ٱلْقِينَةَ بِئْسَ ٱلرِّفَدُ ٱلْمَرْفُودُ ﴿ اللَّهُ

﴿ وَأَتْبِعُواْ فِي هَٰذِهِ ﴾ الدنيا ﴿ لَقَنَةَ وَبَوْمَ الْقِيَمَةِ ﴾ أشدٌ وأخزى ﴿ بِثْسَ الرِّفْدُ الْمَرْفُودُ ﴾ [هُود: 99] يريد بالرفد الغني والمعونة.

### ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُهُ. عَلَيْكَ مِنْهَا قَآبِهُ وَحَصِيدٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(ذَلِكَ) الخبر الذي قدَّمناه هو يا محمد (مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْقُرَىٰ) يريد خبر أهل القرى، يريد المدائن (نَقُصُّهُم عَلَيْكَ مِنْهَا قَآبِمٌ وَحَصِيدٌ) [هُود: 100] يريد منها ما يفي أمره ومنها ما انقطع فلم يبق منها شيء.

# ﴿ وَمَا ظَلَمْنَهُمْ وَلَكِن ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَمَا أَغَنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَتُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَّا جَآءَ أَمْنُ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَنْبِيبِ ﴿ إِنَّ ﴾

(وَمَا ظَلَمْنَهُمُ وَما أَنقصناهم في الدنيا من النعيم ولا من الرزق (وَلَكِنَ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمُ يريد حيث ادّعوا الربوبية واستحقوا وقالوا ما لا ينبغي أن يقال من الاستخفاف بحقوق الله (فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَهُمُ الَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ مِن شَيْءٍ ) يريد أن لا يرد عنهم بأس الله ولا عذابه (لَمَّا جَآءَ أَمُ رَيِّكٌ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَنْبِيبٍ ) [هُود: 101] يريد تخيير.

# ﴿ وَكَذَالِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَآ أَخَذَ ٱلْقُرَىٰ وَهِىَ ظَالِمَةُ إِنَّ أَخْذَهُۥ ٱلِيمُ اللهُ وَكَذَالِكَ أَخْذَهُۥ ٱلِيمُ

﴿ وَكَذَالِكَ ﴾ يا محمد ﴿ أَخَذَ رَبُكَ ﴾ بطش ربّك ﴿ إِذَآ أَخَذَ ﴾ أهل ﴿ الْقُرَىٰ وَهِى ظَالِمَةً ﴾ يريد بالجراءة على الله والاستخفاف بحقوقه ﴿ إِنَّ أَخَذَهُۥ أَلِيمُ شَدِيدً ﴾ [هُود: 102] يريد بالشديد الشدّة بعينها.

(وَيَنَقُومِ أَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَئِكُمْ) [هُود: 93] أقول: على توادكُم وتمكنكم. يقال: يعمل على مكانته إذا عمل تواده وتمكّن. وفي الكشاف: لا تخلو المكانة من أيّنا تكون بمعنى المكان، يقال: إمكان ومكانة ومقام ومقامة، أو يكون مصدرًا من مكّن مكانه فهو مكين. والمعنى اعملوا قارين على جهتكم، كارين في مكانكم الذي أنتم عليه من الشرك والشأن، أو اعملوا كيف ما تعملون أنتم

متمكنين من عداوتي مطمئنين عليها (إِنِّ عَمِلً) حذف الفاء هاهنا لكونه جواب سؤال كأنهم قالوا: فماذا يكون إذ عملنا نحن على تمكُّننا وعملتَ أنتَ، فقال: (سَوْفَ تَعْلَمُونَ) أننا الجاني والمحيط على نفسه في قوله، وذكرها في الأنعام تصريح بأن الإصرار والتمكن في العداوة سبب لذلك (مَن يَأْلِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ) يهلكه ويذلِّله ويذلَّه (وَمَن هُو كَندِبُّ) عطف على من يأتيه لا لأنه قسم له كقوله: (ستعلم الكاذب والصادق) قابل لأنهم لما أوعدوه والكذبة قال: (سَوْفَ تَعْلَمُونَ) من المعذَّب والمكذّب والكاذب مني ومنكم، وكان القياس أن يقول: ومن هو صادق، ليتصرف الأول إليهم، والثاني إلى الثاني، إلا أنهم لما كانوا يدعونه كاذبًا قال: (وَمَنُ هُو كَندِبُّ) في زعمكم ودعواكم تجهيلًا لهم منظر ومرتقب وراقب والمراقب.

(وَلَمَا جَكَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْنَا شُعَيْبًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا﴾ [هُود: 94] وإنما ذكره فالواو كما في قصة عاد إذ لم يسبقه ذكر وعد يجري مجرى السبب له بخلاف قصتي صالح ولوط، فإنه لما ذكر الوعد ورتب الحكم عليه أشعر إلى السببية وهو وعد غير مكذوب ﴿إِنَّ مَوْعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ ﴾ [هُود: 81].

﴿ وَأَخَذَتِ اللَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ قيل: صاح بهم جبريل فهلكوا ﴿ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيْرِهِمْ جَنِيمِينَ ﴾ [هُود: 94] ميتين بأن زهق روح كل واحد منهم وانقطع تعلُّقه بالجسم ﴿ كَأَن لَّمْ يَغْنُواْ ﴾ ويقيموا ﴿ فِيهَا ۗ أَلَا بُعْدًا لِمَدْينَ كَمَا بَعِدَتُ تَعُودُ ﴾ [هُود: 95] قد سبق تفسيره في قصة نوح.

(وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِالْكِتِنَا) التوراة وسائر المعجزات والبينات (وَسُلَطَنِ) [هُود: 96] تسلّط على فرعون وآله بتلك المعجزات والبيّنات (إلى فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ وَهُود: 97] وهادي، فَانَبَعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ ) وشأنه (بِرَشِيدٍ) [هُود: 97] وهادي، رأشيد وبادي سديد بل غي صريح وضلال وغي صحيح، والعقلاء يتبعون الرشد والهداية لا الغي والضلالة والغواية.

(يَقْدُمُ قُوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ) إلى النار ودار البوار كما كان في الدنيا قادمًا لهم إلى الضلالة وقائدًا إلى الشقاوة (فَأَوْرَدَهُمُ النَّارُ) فأدخلهم فيها، تعبير الماضي يشعر بالتحقق بذلك (وَبِنْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ) [هُود: 98] أي بئس المدخل والمدخل فيه،

أو المورود الذي وردوه فإنه يراد لتبريد الأكباد وتبعيد العطش وقلق الفؤاد، والنار بالضدّ. شبَّه فرعون بالفارط الذي يتقدَّم الواردة إلى الماشية وأتباعه بالوارد.

ثم قيل: ﴿وَأَنْبِعُواْ فِي هَذِهِ ﴾ الدنيا ﴿لَعَنَةُ وَيَوْمَ الْقِينَمَةُ ﴾ [هُود: 99] أي يلعنون في الدنيا والآخرة لعنة مستمرة إلى يوم القيامة ﴿وَبِئْسَ الْوِرْدُ الْمَوْرُودُ ﴾ [هُود: 98] أي العطاء المعطى والعون المعان لأن اللعنة في الدنيا رفد للعذاب ومدد له، وقد رفدت اللعنة في الآخرة وأصل الرفدة ما يضاف إلى غيره لتعمُّده والمخصوص محذوف أي رفدهم وهو اللعنة في الدارين والبُعد فيهما والخزي في النشأتين.

﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْقُرَىٰ ﴾ المهلكة والديار الخربة ﴿ نَقُصُهُم عَلَيْكَ ﴾ ذلك مبتدأ وما بعده خبر بعد خبر ﴿ مِنْهَا ﴾ بعض القرى ﴿ قَآيِمٌ ﴾ باق ﴿ وَحَصِيدٌ ﴾ [هُود: 100] وبعضها بما في الأثر كالزرع فإن منه قائم على ساقيه، ومنه حصيد لا يُرى له أثر ولا يبقى إليه نظر. وهذه الجملة مستأنفة ولا محل له من الإعراب.

﴿ وَمَا ظُلَمْنَهُمْ ﴾ وأهلكناهم ﴿ وَلَكِن ظُلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ﴾ بارتكاب ما يوجبه واكتساب أسبابها يقتضيه ﴿ فَمَا أَغْنَتُ ﴾ ومنعت ﴿ عَنْهُمْ ﴾ ذلك الظلم والإهلاك ﴿ وَاللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ الأصنام والأوثان ﴿ لَمَّا جَاءَ أَمْنُ رَبِّكَ ﴾ أي حال مجيئه وحلوله ووقت نزوله ﴿ وَمَا زَادُوهُمْ ﴾ أي وما زاد لهم ذلك الاكتساب ﴿ غَيْرَ مَنْبِيبٍ ﴾ [هُود: 101] غير تخسير وندامة وتدمير.

﴿ وَكَذَاكِ ﴾ أي مثل الأخذ المذكور ﴿ أَخَذُ رَبِّك ﴾ وانتقامه وإهلاكه ﴿ إِذَا أَخَذَ اللَّهُ وَكَا إِذَ اللَّهُ وَ اللَّهُ ﴾ [هُود: 102] إذ القرى والأراضي تنقسم مثل أهلها إلى ظالمة وعادلة ، وطيّبة وخبيثة ﴿ وَٱلْبَلَدُ الطّيّبُ الطّيّبُ يَغُرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ ﴾ [الأعرَاف: 58] ، والخبث الذي خبث لا يخرج إلا نكدًا أو مدركة وعارفة بالله وعابدة للّه ﴿ إِنَّ أَخَذَهُ وَ أَلِيمٌ شَدِيدُ ﴾ [هُود: 102] أي مؤلم شديد الإيلام .

#### إشارة وتأويل

﴿ وَيَنَقُومِ أَعْمَلُوا عَلَى مَكَانَئِكُمُ إِنِّ عَنِمِلٌ سَوْفَ تَعَلَمُونَ ﴾ [هُود: 93] إشارة إلى تطور الشؤونات وتنوُّع النشئات في الدورات والكورات، فكأن القوة المبدئية تقتضي في الباطن عالم الغيب، وبداية الدورة العظمى النورية الوجودية بالتجلي

الذاتي بالعنفوان الذاتي والوجوه الأولى شؤونات ذاتية كذلك بالعنوان الوصفي، والوجود الأسمائي يقتضي في إنباء الدورة العظمى أن تتعيَّن تلك الشؤونات الذاتيَّة والموجودة الأولية بصور الحروف العالية والحقائق الإلهيَّة والأعيان الثابتة، وبالصور العلمية والماهيات الكونية البسيطة.

وفي الدورة الكبرى النورية يقتضي أن تظهر تلك الشؤونات بالعنوان التكويني والإبداع العيني الغيبي بصور الأملاك العالية والجواهر الشريفة الإلهيَّة والعقول والنفوس والأرواح، وفي الدورة الوسطى النورية تظهر بالصور الجسمية اللطيفة البرزخية والهيئة الشبحية، والمثل النورية. وفي الدورة الصغرى النورية تظهر بالصور الجسمية الكيفية أولًا بالصور أي ملكية ثم بالصور العنصرية، ثم بالهيئات التركيبية العدمية والنباتية والحيوانية، وفي الدورة الجمعية في عالم الناسوت تظهر تلك الشؤونات بتلك الاقتضاءات المختلفة والارتضاءات المنعطفة، في الأدوار النورية المتصرفة بالصورة الكاملة والهيئة الفاضلة الإنسانيَّة بما صدر منها من الأقوال الإرادية والأعمال الاختيارية والأحوال الغيبية والمقامات القلبية.

إلى أن تتم اقتضاءات القوة البدنية فحينئذ يتقلب إلى الاقتضاءات المعادية والارتضاءات الإلهيَّة ويصور الله تلك الأفعال الإرادية والأعمال الاختيارية والأقوال الطيبة والخبيثة والأحوال الغيبية والمقامات القلبية على ما تقتضيه المشيئة الذاتيَّة والإرادة الإلهيَّة والحكمة الربانيَّة بالصورة المناسبة والهيئات المتقاربة، ويشكلها بأشكال مختلفة وأمثال مهيبة من الجنة ونعيمها، من الحضور والحور والقصور والعلامات والهيئات التي تقابل ذلك، يعني بأدوار أعيان طوبى والرضوان والأنهار والحدائق والأشجار والأزهار والورود والأنوار وغير ذلك من النار وجحيمها ومن الهيئات والأشكال التي تقابل ذلك، يعني بأعيان الأدوار النورية الإفرادية والجمعية، وبأكوان الأكوار الوحدانية الظليّة والجمعية.

اعملوا في نشأتكم واعلموا في شؤوناتكم فإنكم تحاسبون على ما فعلتم، قال: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ ﴾ قال: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ ﴾ [الزّلزَلة: 7 - 8].

قال النبي عليه السلام: «يا قيس إن مع العزّة ذلّا وإن للحياة موتًا، وإن مع الدنيا آخرةً، وإن لكل شيء حسيبًا وعلى كل شيء رقيبًا، ولكل حسنة ثوابًا،

ولكل سيِّنة عقابًا، ولكل أجل كتابًا. وإنه لا بدَّ لك يا قيس من قرين يدفن معك وهو حي وتُدفن معه وأنت ميِّت، فإن كان كريمًا أكرمك، وإن كان لئيمًا أساءك ثم لا خسران ولا تعب إلا معه، ولا تُسأل إلا عنه فلا تجعله إلا صالحًا فإنه إن كان صالحًا لم تأنس إلا به، وإن كان فاحشًا لم تسوء حشرًا إلا به»، وهو قولك: إني عامل بكم بجمعية تلك الأعمال والحركات والإدراكات والأحوال إلخ، حصلت في تلك الأدوار والأكوار، وإلى هذه النشأة التي تلاحقوني فيها.

(فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ) [هُود: 39] عند انتقال فرداريّة الحكم من الإفرادية إلى الجمعية الإفرادية وجمعية الجمعية أي جمعية الأدوار الجمالية المنفردة والأكوار الجملالية المتوحدة وجمعية جمعيتها في القيامات الواقعة في تلك الأدوار والأكوار فردًا وجمعًا، استقلالًا وتبعًا، أصالةً وفرعًا، فإن كل ما اكتسبه في الأدوار المذكورة والأكوار المزبورة من الأعمال والأفعال والأقوال والأحوال والعلوم والإدراكات المفردة والمتضاعفة والحالات والمقامات المتعاطفة يظهر في قيامه، يقوم في نهاية فرداريّة كل دورة وكورة، وفردية وجمعية أصلية وفرعية واستقلالية وتبعية (وَمَا يَعْرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِنْقَالِ ذَرّةٍ فِ ٱلأَرْضِ وَلا فِ ٱلسَّمَآءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَلُونَ وَلاَ فِي ٱلسَّمَآءِ وَلاَ

(مَن يَأْتِيهِ عَذَابُ) في هذه القيامات وهو صورة القيود وهيئة العقود التي يبتديها ويحشر معه فيمثل كل قيد وعمل وكل فعل وعقد وكل إدراك وعلم بصورة وشكل وهيئة، ومثل متقاربة حسنة أو قبيحة ملائمة وكريهة ومسافرة (يُغْزِيهِ) وبصفات وثواب يخزيه في القيامة النورية الجمالية ويحلّ عليه عذاب يهريه (وَمَنُ هُو كَذِبُ باقتضاء الفرداريّة الظليّة الجلالية (وَأَرْتَقِبُوا إِنِي مَعَكُمُ رَقِيبُ) [هُود: 93] لأنا متساوية الإقدام في الدور وفي النشأة الدنياوية والأخروية.

(وَلَمَّا جَكَاءَ أَمُرُنَا) وحكم جمعيتنا في يوم القيامة، لدى انتهاء فرداريّة الأدوار الإفرادية (بَخَيَّنَا شُعَيَبًا) [هُود: 94] أي الصورة الجمعية الحاصلة في مقام الصدر، قد انتفى عنه شهود التجلِّي الإلهي (فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَدُرُ وَلَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي الصُّدُودِ) [الحَجّ: 46].

إلا أنه في بعض الأحوال المختصة بالأنبياء فهو فيها بصير وعليم وخبير، فإن التجلّي الشهودي من خصائص الحضرة الختمية، ولذا قال عليه السلام: «لقد

تمنى اثنا عشر نبيًّا أن يكون من أمّتي ومنهم موسى بن عمران، وعيسى ابن مريم، وأن الله تعالى أعطاني شهود التجلّيات وأعطى موسى سماع الكلام». فمن الأنبياء من صدّق نبوَّة محمَّد وآمن بختميته فصدّقه، فقد اختط من التجلّيات لأنها من خصائص اليتيم ﴿وَلَا نَقْرَبُوا مَالَ ٱلْيَتِيمِ إِلَّا بِأَلِيّ هِى آحَسَنُ ﴾ [الأنعَام: 152]. والتجلّي الشهودي من أخص خصائص مطلق الولاية، وصاحبه وهو آدم الأولياء على المرتضى رضي الله عنه، قرين مع الحضرة الختمية لا ينفك عنه لا في الظاهر ولا في الباطن.

(وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا) أي جمعيَّة كليَّة ومعيَّة إحاطية ثابتة منا، وجمعية ذاتنا وصفاتنا وأسمائنا الذاتيَّة والأفعالية والآثارية، والصورة الحسيَّة الإنسانيَّة التي هي على صورة الرحمن «خلق الله آدم على صورة الرحمن»، (وَأَخَذَتِ اللَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ) أي انتقال الحكم من فرداريّة اسم إلى اسم آخر، ومن دورة إلى دورة (فَأَصْبَحُوا في دِينَوِهِمْ جَيْمِينَ) [هُود: 94] في تعيننهم الحسيَّة وموتهم الإنسية جاثمين مستهلكين فانين (كأن لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا) ولم يتعينوا (ألا بُعِداً لِمَايِّنَ كُما بَعِدَتُ نَهُودُ (هُود: 95].

(وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ) [هُود: 96] إشارة إلى أن مقتضى الجلال الضمني ربما يظهر صريحًا في مظهر جليل يكون مقابلًا لما اقتضاه الفردارية النورية الجمالية النظير كمال التقابل، بل مقتضى اسمين صريحًا (إلى فِرْعَوْنَ) [هُود: 97] الذي يكون حكم النور والجمال فيه ضمنًا مخفيًّا، وحكم الظلّ والجلال صريحًا، يعكس ما أمر فرعون ومقتضى ربّه الاسم الظلي الجلالي (إنَّ فِي ذَلِكَ) يا محمد (لَهِ بَرَةً) [الله عمران: 13] يريد لعبرة (لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الْالْخِرَةً) [هُود: 103] يريد عذاب النار ذلك اليوم.

## ﴿ إِنَّ فِى ذَالِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةَ ذَالِكَ يَوْمٌ تَجَمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَالِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ ﴿ إِنَّا ﴾ وَذَالِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ ﴿ إِنَّا ﴾

(إِنَّ فِى ذَلِكَ) يا محمد (لَآية) يريد لعبرة (لِمَنْ خَافَ عَذَابَ ٱلْآخِرَةَ ) يريد عذاب النار (ذَلِكَ يَوَمُّ مَّشَهُودٌ) عذاب النار (ذَلِكَ يَوَمُّ مَّشَهُودٌ) لَمُود: 103] يريد ليشهده البر والفاجر.

### ﴿ وَمَا نُؤَخِّرُهُۥ إِلَّا لِأَجَلِ مَّعْدُودِ ﴿ إِلَّا لِأَجَلِ مَّعْدُودِ ﴿ إِلَّا ﴾

﴿ وَمَا نُؤَخِرُهُ ۚ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودِ ﴾ [هُود: 104] يريد إلا لوقت معلوم لا يعلمه أحد غيره.

## ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴿ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْشُ ﴾ يريد لا تشفع الملائكة ﴿ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾ والنبيُّون إلا بإذنه ﴿ فِمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ [هُود: 105].

### ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴿ ١

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ لَهُمُ فِهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾ [هُود: 106] يريد ندامة ونَفَسُه النار وشهيقًا وبكاءً لا ينقطع.

# ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَٰتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ ﴿ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَٰتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ۗ إِنَّ رَبَّكَ مَا يُرِيدُ ﴿ إِنَّ كَا يُرِيدُ ﴿ إِنَّ كَا يُرِيدُ إِنَّ الْمَا يُرِيدُ اللَّهِ ﴾

﴿ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْشُ ﴾ يريد كما دامت السماوات والأرض ﴿ إِنَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ فَعَالُ لِمَا الاستثناء لأهل التوحيد ﴿ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هُود: 107] يريد إخراجهم من النار إلى الجنة .

## ﴿ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُوذِ ﴿ إِنَّهَا ﴾ وَالْأَرْضُ

﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُوا ﴾ فهم المؤمنون الذين لم يشقَوا ولم يلقوا الله بما استوجبوا السنار ﴿ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآةً غَيْرَ مَجَذُوذِ ﴾ [هُود: 108] يريد غير مقطوع، وهذا الاستثناء يريد أنه لا ينقطع نعيمهم أبدًا.

### 

﴿ فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةِ ﴾ يريد في شكِّ ﴿ مِّمَّا يَعْبُدُ هَنَوُلَآءً مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كَمَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُهُم

تعالى في سورة الذاريات: ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبًا ﴾ يريد نصيبًا ﴿ مِثْلَ ذَنُوبِ أَصَّخَبِهِمْ فَلَا يَسْنَعْجِلُونِ ﴿ فَا لَا يَتَانَ: 59- 60] يريد يوم القيامة.

# ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ فَٱخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّيِكَ لَوَلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّيِكَ لَوَلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّيِكِ لَا لَيْ مَنْهُ مُرِيبٍ (إِنَّ ﴾ لَفِي شَكِّ مِّنْهُ مُرِيبٍ (إِنَّ ﴾

﴿ وَلَقَدُ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبُ ﴾ يعزِّي النبي عليه السلام بذلك ﴿ فَٱخْتُلِفَ فِيدً ﴾ يريد فاختلف في التوراة ﴿ وَلَوْلاَ كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَيِّك ﴾ يريد يا محمد إن أخرت أمّتك إلى الموت أو إلى يوم القيامة فمن تاب قبل الموت فنثبت عليه ﴿ لَقُضِى بَيْنَهُم ﴾ يريد لعجَّلت عقاب مَن كذلك ﴿ وَإِنَّهُم لَفِي شَكِي مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾ [هُود: 110] يريد في تكذيبهم القرآن وما جئتَ به.

﴿ وَإِنَّ كُلًّا لَمَّا لَيُوَفِيَنَهُمْ رَبُّكَ أَعْمَالُهُمَّ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ ﴾ ﴿ وَإِنَّ كُلًّا لَمَّا لَيُوفِيَنَهُمْ رَبُكَ أَعْمَالُهُمَّ ﴾ يريد جزاء ما عملوا به ﴿ إِنَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ خَبِيرًا وَهُود: 111] يريد خبيرًا بطاعة أوليائه وخبيرًا بمعصية أعدائه.

# ﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمَا ۚ أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْعَوُّا إِنَّهُ, بِمَا تَعْمَلُونَ بَعْ فَأَسْتَقِمْ كُمَّا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْعَوُّا إِنَّهُ, بِمَا تَعْمَلُونَ

(فَاسَتَقِمْ) يا محمد (كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ) [هُود: 112] يريد أصحابك الذين تابوا عن الشرك (وَلا تَطُغُواً) يريد تواضعوا لله ولا تتجبّروا عليّ، يريد أنه لا يرفع عمل عبدي في طغيان ولا تجبّرًا بما أقبل، فالصلاة ممن تواضع لعظمتي وقطع ليله ونهاره في طاعتي، ولم يثبت مصرًا على معصيتي، ولم يتعظّم على خلقي، يُطعم الجائع، ويكسو العاري، ويأوي الغريب، فمثله عندي كمثل الفردوس في الجنان، لا تأسن أنهارها، ولا يتغيّر حالها، أجعل لها في الجهالة حلمًا، يريد إذا جهل عليه حلم، وفي الظلمة نورًا، يريد يخرجهم من كل شرك في الدنيا إلى أفضل الرّشاد وعلى الصراط يجوز كالبرق الخاطف (إنّهُ بِمَا عَمَلُونَ بَصِيرٌ اللهُ وَمَا الرّعاد أنه لا يخفى عليه أعمال بني آدم قبل أن يعلموا ما هم عاملون.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ أقول: في أخذ القرى وأهلها وسائر الأقوام المذكورة ﴿ لَآيَةً ﴾ واضحة وغيرة ناصحة ﴿ لِمَنَّ خَافَ ﴾ أي مخصوصة بطائفة آمنوا بالله ورسوله وبما جاء به من المواعبد والأخذ الشديد، وخاف منها إلا لمن هو مثل البهائم التي لا إدراك ولا فهم لها ولا يعلمون ﴿عَذَابَ ٱلْآخِرَةُ ذَلِكَ ﴾ يوم الآخرة ﴿ يَوْمٌ تَجْمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ ﴾ يـوم يـجـمـع ويـحـشـر الـنـاس فـيـه ﴿ وَذَلِكَ يَوْمٌ مَّشَّهُودٌ ﴾ [هُود: 103] وشهده أهل القيامة كلها وشدائدها ومواعيد فيه اتسع في الظرف حيث أجراه مجرى المفعول به كقوله: يوم شهدناه سليمًا وعامرًا أي شهد فيه الخلائق الموقف الذي لا يغبب عنه أحد. والمراد بالمشهود الذي كثر شاهدوه ومنه قولهم: لفلان مجلس شهود وطعام محصود، والغرض وصف ذلك اليوم لكمال الهول والعظم وشدّة الطول وامتيازه عن سائر الأيام كامتياز يوم الجمعة من سائر أيام الأسبوع بكونه مشهودًا فيه، وكذا قوله: ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشُّهُرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ [البَقَرَة: 185] (الشهر))، منتصب ظرفًا لا مفعولًا به. وكذا الضمير في (فليصمه) يعنى فمن شهد منكم في الشهر الهلال فليصم فيه ﴿ وَمَا نُؤَخِّرُهُ إِنَّ مَا نؤخريوم القيامة وما فيها من الميزان والصراط والنيران ولا يقوم عليك اليوم ﴿ إِلَّا لِأَجَلِ مَّعَدُودٍ ﴾ [هُود: 104] أي لانتهاء علَّة معلومة عند الله، ومدة محكومة عليها بالانقضاء.

(يَوْمَ يَأْتِ) الله (لا تَكُلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهِ عَلَى كَقُوله: (هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللهُ فِي ظُلَلِ مِنَ ٱلفَكَامِ وَالْمَلَتِكُ [البقرة: 210]. و(يوم) منصوب باذكر أو بلا تكلم أو بالانتهاء المقدّر أي ينتهي لأجل يوم يأتي الله فيه وإن علم أن هذا اليوم يوم طويل وأحواله عريض، وسيع وموافق، ففي بعضها يأتي إلى أهله، وفي بعضها يأتي كل نفس تجادل عن نفسها، وفي بعض لا ينطقون ولا يُؤذن لهم فيعتذرون، وغير ذلك من الأحوال المعترضة لأهلها في المواقف المتعددة التي هي كالأيام أو ترى أمامًا.

﴿ فَيِنَهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ [هُود: 105] أي بعضهم سبقت لهم السعادة في الأزل، ولبعضهم الشقاوة. قال النبي عليه السلام: «ما من نفس منفوسة إلا قد كتب مكانها من الجنة والنار وإلا قد كتبت شقية وسعيدة. فقال رجل: أفلا نتكل على كتابنا وندع العمل؟ قال: ولكن اعملوا فكل ميسر لما خُلق له. أما أهل الشقاوة

فيسيرون بعمل أهل الشقاوة، وأما أهل السعادة فيسيرون بعمل أهل السعادة» ثم تلا هذه الآية: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ وَأَنْفَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسْنَىٰ ۞ فَسَنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ۞ وَأَمَّا مَنْ عَلَىٰ وَأَنْفَىٰ ۞ فَسَنُيسِّرُهُ لِلْعُسْرَىٰ ﴾ [الليل: 5 - 10] الآية. فالسعداء وجبت لهم النار لإساءتهم.

﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَغِي ٱلنَّارِ لَهُمْ فِبِهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ ﴾ [هُود: 106] أصل الزفر إخراج النفس والشهيق ردّه، فاستعملا في أول الشهيق وآخره. والمقصود بهما هو الدلالة على شدّة الكرب والعمق والقلق، ويشبهه حال من استولت على قلبه وانحصرت فيه وتضيق عليه أو بالجمر ومن هذا قيل: الزَّفر أول نهق الحمار والشهيق آخره إذا ردَّده في جوفه. وهذا أيضًا من جملة أحوال الموقف إنما كان من أردأ أحوال أهل النار لأنه أشرّ أحوال الروح وأضرّه، ولذا قال: ﴿ إِنَّ أَنكُرُ ٱلْأَصْوَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِيرِ ﴾ [لقمَان: 19] وهذا العذاب روحاني وهو أشدّ من العذاب الجسماني وهو الإحراق، والجسم يتعود بالنار فلا تؤلمه النار لاتحادهما في الجهة الواحدة الذاتيَّة، وهي الجسمية بخلاف الروح ونهيق الحمير فإنه لا مناسبة بينهما فيكون أشد عذابًا ﴿خَلِدِينَ فِيهُّا ﴾ لابثين مقيمين فيها ﴿مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ ﴾ [هُود: 107] أي سماوات الجنة والنار وأرضهما، وكلما علاك وأظلُّك في سماك، وكلما استقرّت عليه قدمك فهو أرضك ﴿ هَٰذَا هُوَ ٱلْحَقُّ ﴾ [الأنفال: 32] القول عليه لما دلت عليه الشواهد النقلية والمعاهد العقلية من الكتاب والسنَّة وآثار السلف من أن في الآخرة سماوات وأرض، فلا بدَّ أن يكون المراد من ﴿ ٱلسَّهُونَ وَٱلْأَرْضُ ﴾ هو سماوات الأرض الآخرة، والأرض لها إذ لا سماوات يومئذ إلا سماوات الآخرة وأرضها. قال أهل العبارة: الغرض من هذا التعليق الدوام لأن المعلق عليه يتطرّق إليه الفناء كما يقال: الصلاة على محمد ما اختلف الليل والنهار، وما اخضرّت الأرض وتحرَّك الفلك الدوّار ﴿ إِلَّا مَا شَآءُ رَنُّكُ ﴾ [هُود: 107] من الخلود في النار ومن الخلود في نعيم الآخرة كما يأتي لما تحقّق من أن الجنة درجات وحضائر ومراتب كثيرة بعضها فوق بعض وكذا للنار دركات وكذا نوع آخر من أنواع العذاب وهو الزمهرير، فالدرجة العالية تطرأ إلى السافلة لكونها أبهي وأجمل وأصفى، فكان الجنة هو لا غير فهم فيها خالدون إلى أن تعلُّقت مشيئة الله تعالى إلى انتقالهم منها إلى أعلى منها، وكان ذلك غير مرجو عنده، فكان هذا الانتقال من الله فضلًا وإحسانًا غير مجذوذ كما وعد الله المؤمنين والمؤمنات ﴿جَنَّتِ تَجُرِى مِن تَعَيِّهَا ٱلْأَثَرُ خَلِينَ فِيهَا ﴾ [الطّلَاق: 11] ومساكن طيبة وجنات عدن ورضوان من الله أكبر. وكذا الأنهار لها درجات في مقابلة درجتها ولأهلها انتقالات في تلك الدرجات.

وأما الذين في الدرك الأسفل فهم قد عودوا بها ولم يعلموا غيرها فيقبل الله تعالى، وقلّب أهلها من هذه الدركة إلى أسفل منها ليذوقوا العذاب ﴿ كُلُما نَضِجَتُ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُم جُلُودًا غَيْرَها لِيَذُوقُوا أَلْعَذَابَ ﴾ [النساء: 56] فمن نظر إلى مساواة الدرجات وتساوي الدركات في الحقيقة جعل الاستثناء متصلًا، ومن نظر إلى صفاتها وأوصافها وحالاتها المتخالفة جعل الاستثناء منفصلًا منقطعًا.

ولما كانت الدركات في مقابلة الدرجات، وكان أهل الدرجات مخلّدين فيها، فهذا التناسب يقتضي أن يكون النار خالدين كما يشعر به ظاهر قوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [هُود: 107] ومن هذا ذهب المعتزلون إلى خلود أهل الكبائر في النار بناءً على قاعدة العدالة، وهل يجوز أن يخرجوا منها بعد الكشف الطويل، وهو الخلود منعه المعتزلون وجوَّزه المحققون من أهل الله، أهل السنَّة.

وفي الكشاف: ولا تجد عند قول المجبرة أن المراد بالاستثناء هنا خروج أهل الكبائر من النار بالشفاعة، فإن الاستثناء (إلا في تنادي) على تكذيبهم وتسجل باقترانهم وما ظنك بقوم نبذوا كتاب الله بما روى لهم بعض ثوابت عن عبد الله بن عمرو بن عاص: ليأتين على جهنم يوم تضيق فيه أبوابها وليس فيها أحد، وذلك بعد ما يلبثون فيها أحقابًا.

وبلغني من أن الضلال من اغتر بهذا الحديث فاعتقد أن الكفّار لا يخلّدون في النار، وهذا ونحوه والعياذ بالله من الخذلان المبين زاد بالله هداية إلى الحق ومعرفة بكتابه وتنبيهًا على أن يغفل عنه. ولنوضّح هذا عن ابن العاص، فمعناه: أنهم يخرجون من جو النار إلى برد الزمهرير فذلك خلود جهنم وصعقوا بها. هذا كلامه.

أقول وبالله التوفيق وبيده أزمّة التحقيق: هذا كلام خطابي قد وقع في معرض المعارضة وتعارضت الأدلة من الجانبين ودلائل التبيين من الكتاب والسنّة أكثر

وأصرح وأظهر على خروج أهل الكبائر، بل الكفار عن الجحيم والنار، منها: ﴿ إِنَّ قُلْ يَعْبَادِى الَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا نَشْنَطُوا مِن رَّمْهَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنوُبَ جَمِيعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ [الزُّمَر: 53] وغير ذلك من الآيات. قال النبي عليه السلام: «لو علم المؤمن ما عند الله من التوبة ما طمع بالجنة، ولو علم الكافر ما عند الله من الرحمة قط».

وانظر كيف جعل النبي عليه السلام المؤمن والكافر في مرتبة واحدة في عدم الاختيار في الجنة والنار وأحالهما الله بمشيئته وإرادته، ﴿وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: 27] ويفعل ويحكم ما يريد.

عن أنس رضي الله عنه أنه قال: قال رسول الله ﷺ: «ليصيبن أقوام سبع من النار بذنوب أصابوها عقوبة ثم يدخلهم الجنة بفضل رحمته». يقال لهم الجهنميون. وقال أيضًا: «يخرج قوم من النار بشفاعة محمد فيدخلون فيسمون الجهنميون» وغير ذلك من الأحاديث في هذا الباب.

وأما ما ذكره في توجيه حديث عبد الله من أن معناه: أنهم يخرجون من حرّ النار إلى برد الزمهرير فتوجيه بارد أبرد من برد الزمهرير ولا يرضى به رسول الله يخلف الناس الصريح والحديث الصحيح، وذلك أن اسم جهنم عامة تشتمل النار والزمهرير كيف وأنه ما من أحد من أفراد الإنسان إلا وأن الإسلام فيه فطري. قال النبي عليه السلام: «كل مولود يولد على فطرة الإسلام فأبواه يهودانه وينصرانه النبي عليه السلام: ولهذا لو سئلوا: من خلق السماوات والأرض، ليقولون: ويمجسانه الحديث. ولهذا لو سئلوا: من خلق السماوات والأرض، ليقولون: (وَلَين سَأَلْتَهُم مَن خَلق السَّمَوَتِ وَالْأَرْض لَيَقُولُكَ الله الله الله السلام: «جبلت (مَا نَعْبُدُهُم إلا لِيُقرِّبُونَا إلى الله زُلْفَى الله الرُّم: 3]، وأيضًا قالوا: البهائم والطير والوحوش والسباع والحيتان والأشياء كلها على خمسة: المعرفة بأنَّ الله ربُّها وحيث تأوي وتطلب رزقها، وكيف يأوي الذكر والأنثى، وكيف يأتيه، بأنَّ الله ربُّها وحيث تأوي وتطلب رزقها، وكيف يأوي الذكر والأنثى، وكيف يأتيه،

فالإسلام العنصري والإيمان الجبلي لا يزول عن النفوس أصلًا ولا مقتضاه وهو طلب سخطه الفطري ووطنه الأولي، وهو الحق، لأنه قد حصل منه فلا بدّ أن يصل إليه. وأما الكفر والجهل فهو عارض والإيمان ذاتي للنفوس والذاتي لا ينفك، والعرضي ينفك زائل، فحاشا عن كمال كرم الله تعالى وعموم فضله

وشمول رحمته ومغفرته إنما هي للمذنبين، فالذي لم يذنب ولم يعصِ إلا بقضائه وقدره وبعلمه وبأمره ويحرم عليه جنته مع رحمته ومغفرته إنما هي للمذنبين. قال النبي عليه السلام: «لولا أن العباد لم يُذنبوا لخلق الله عبادًا يُذنبون فيستغفرون فيغفر لهم وهو الغفور الرَّحيم ﴿إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [مُود: 107]».

ومن العجب أنهم يجعلون خلود الكفار في جهنم مقابلًا لمعصيتهم ونفي رحمته منهم، ونحن برحمة واحدة من مائة رحمة قسّمها الله على المخلوقات لا يرضى بخلود العصاة في جهنم، فالله بتسعة وتسعين رحمة كاملة كيف يرضى طائفة خلقهم الله بالقدرة الكاملة والحكمة الفاضلة في جهنم مع أن كلما كان لهم الماهية والهوية والتعين والتشخص والوجود. ولما يتبعه من الأفعال والأعمال والأقوال والأحوال من الإدراكات والعلوم والاختيار والإرادة وكلما يترتب عليه من الطاعات والمعاصي والحسنات والخيرات والعبادات كلها من الله، فكيف يرضى بخلودهم في النار والزمهرير والعذاب بهما مع أن الله تعالى أرحم الراحمين وأشفق وأعطف وأرفق بنا منا، ونحن لا نرضى أن يقع أحد منا في النار، فكيف هو وهو أرحم الراحمين.

روي أن امرأة أقسمت على رسول الله على ليدخل دارها، فدخل فرأى نارًا موقدة وحولها أولادها يلعبون، فقالت: يا رسول الله أنا أرحم بهذه الأولاد أم الله بالعباد؟ فقال: «بل الله بالعباد»، قالت: أترى يا رسول الله أرضى أن أدخل منهم في هذه النار فكيف يرضى الله أن يدخل عباده في النار؟ فبكى رسول الله على فقال: «هكذا أمرت».

(وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُواْ) في أفعاله وأحواله وأقواله بأن تكون مطابقة لما عليه الشرع الذي وصفه الله تعالى ويبين فيه ما هو خير العباد وخير الاستبعاد عن المفاسد والإفساد وموافقة لقانون العقل الصريح وهو الرشد والإرشاد وإدراك تحصيل الخير والصلاح والسداد ليوصلهم إلى سعادة معرفة المبدأ والمعاد (فَفِي المُنتَةِ) أي مقامه وكينونته وقيامه واستقراره في الجنة (خَلِينَ فِهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَتُ) أو سماوات الجنة (وَالأَرْضِ) أي أرض الجنة التي خلق الله منها أبدان الأنبياء والأولياء (إلَّا مَا شَاءَ رَبُّكُ) وهذا الاستثناء أيضًا من الخلود بالمعنى الذي تقدم منه أنه متصل لا يجوز منقطعًا كما جاز أن يكون من الخلود في النار كما عرفت من خروج المؤمنين يجوز منقطعًا كما جاز أن يكون من الخلود في النار كما عرفت من خروج المؤمنين

من النار دار البوار إلى الجنة دار القرار، بل خروج الكفار عطاء وإحسانًا وفضلًا وعدلًا لأن رحمة الله قد سبقت على غضبه، وهي غير متناهية وأفعال العباد متناهية، فالعدالة هي أن تكون سابقة على الغضب، صابغة بأنواع اللُّطف وأصناف الإحسان، بل ينبغي أن لا يرى منها أثر ولا مقدار ولا قدر أصلًا كما قال الله تبارك وتعالى: «يا عبادي لو أن أولكم وآخركم، وجنكم وإنسكم، لو كانوا على قلب عبد بارّ ما زاد في ملكي شيء. يا عبادي إن أوّلكم وآخركم، وجنّكم وإنسكم وإنسكم لو كانوا على قلب عبد على قلب فاجر ما نقص من ملكي شيء».

﴿ عَطَآةً غَيْرَ مَجۡذُوذِ ﴾ [هُود: 108] أي مقطوع، واعلم أن الله تعالى في ذاته خير محض ليس فيه شرٌّ أصلًا لا ثانيًا ولا أوَّلًا ، إذ الشرّ عدم ممتنع والخير وجود وفيض طلق وجود فبينهما مانعة الجمع، فكلما صدر من الفاعل الذي هو في نفسه خير مطلقًا أي خير لجميع الوجود لا بدَّ وأن يكون خيرًا وسعادة أيضًا إذ المعلول صورة العلة، وأن لا يكون فيه شرّ وشقاوة من حيث إنه صادر. فالموجودات بأسرها في المرتبة الأولى باعتبار أنها صادرة عنه كلها، سعيدة مولودة على فطرة الإسلام في دار الخير والسلام ﴿ وَأَللَّهُ يَدَّعُوا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَمِ ﴾ [يونس: 25] فإذًا السعادة والخيرية والإسلام بكل الأنام ذاتية غير زائلة عنهم، وأما في المرتبة الثانية وهي رتبة النبوة الذاتيَّة والكثرة الإمكانية فلا يظهر الشرّ فيها أيضًا لأنها مرتبة العلم تقسم الشرّ في هذه المرتبة وجود علمي وشهود حكمي لا يترتب عليه أثر ولا عذاب وألم وضرر ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمُ فِينَكُرُ كَافِرٌ وَمِنكُم مُّؤْمِنٌ ﴾ [التّغَابُن: 2] ثم ينزل من هذه المرتبة إلى مرتبة العلم وهي عالم الأرواح، وإليه الإشارة بقوله عليه السلام: «خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفى عام ثم نثرها إلى عالم البرزخ ومنها إلى عالم الشهادة والملك، ثم إلى عالم الناسوت، وعلَّقها بالأبدان وأظهر منها أفعالًا وأعمالًا وأقوالًا وأحوالًا وإدراكات وعلومًا، وجعلها مادة وهيولى وأصولًا للصورة الأخروية من الدرجات والدركات».

وأنت خبير بأن الأرواح في حدّ ذاتها مقدّسة عن تمام الحالات التي ظهرت بها وتعيّنت في الدنيا وتشكّلت في الآخرة بالصور والأشكال الحسنة والقبيحة، وأن الإسلام الفطري والإيمان الضروري الذي كان ذاتيًّا لها في تلك المراتب، وكانت الأرواح مستصحبة به في تنزلاتها غير زائل عنها، وإن كان خفيًّا بواسطة

عروض هذه الحالات، فالأنبياء إنما بعثت والكتب نُزِّلت لأن تتذكر الأرواح عن تلك الحالات الأزلية والمقامات الأولية، فأرواح الكفّار لكونها محفوفة بالغواشي الغريبة ومختفية بالنواشي العنصرية، وكانت تلك الغواشي في غاية الرداءة ونهاية الدناءة ما زالت بدعوة الأنبياء، فما تذكرت في الدنيا. وكانت النار الأخروية سببًا لزوالها إذ النار من شأنها جمع المتماثلات وتعريض المتخالفات الأخروية سببًا لزوالها إذ النار من شأنها جمع المتماثلات وتعريض المتخالفات المنه في ما أَزَلُنا عَلَيك القُرْءان لِتشقي في إلّا لذّكِرة لَهن يَخْشَى [طه: 1-3]، والله يَدُعُوا إِلَى دَارِ السَّلَمِ وَيَهْدِى مَن يَشَادُ إِلَى صِرَطٍ مُسْلَقِمٍ اليُونس: 25] إلى قوله تعالى: ويَوْمَ مَنْ مُشْرُهُمُ لَهُ لِيُشْعِر إلى ما ذكرنا ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمَا أُمِرْتَ ﴾ .

﴿ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ [هُود: 112] الآية، إشعار بأن الاستقامة معتبرة في صحة الإيمان والطاعات والعبادات وبدونها لا تصح لا الطاعات ولا العبادات.

#### إشارة وتأويل

(إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ [هُود: 103] إشارة إلى أن شرط قبول التجلّيات وشهودها والتأثر بها يعني أن في ظهور التجلّيات الذاتيَّة الجمالية النورية الوجودية والجلالية الظليَّة العدمية المغنية المهلكة ولمشاهدتها والتحقق بها لآية دالّة وعلامة عالمة بهذا على حقيقتها وثبوتها، وهي التخلُّق بالأخلاق الإلهيَّة بالنعوت الربوبية. أما الجمالية الوجودية فهي الإظهار والإيجاد ظاهرًا وباطنًا، صورة ومعنَّى، وهي مخصوصة بالأنبياء كما حكت عن إدريس ونوح وإبراهيم وموسى وداود وسليمان وعيسى ومحمد صلوات الله تعالى عليهم أجمعين.

وأما الجلالية العدمية فهي الإعدام والاختفاء والإفناء، وأما في الباطن والغيب وهو عام في الأنبياء والأولياء كما يرى السالك العارف أنه متحقق بعد الفناء الذاتي بالبقاء الإلهي والتجلّي على ذاته بالتجلي الذاتي، وأظهرت الشؤونات الذاتيَّة بالعنوانات الذاتيَّة، ثم التجلّي الوصفي وشاهد ذاته في مراتب الشؤونات بالعنوان الوصفي بالصور العلميَّة والحروف العالية، ثم تجلى بالتجلي الذاتي الأسمائي، ثم أوجد الأعيان الذاتيَّة بصور العقول المجرّدة والملائكة، ثم بصور النفوس العاملة الفلكية. وهكذا إلى عالم الناسوت في الأدوار الأربعة الإفرادية والصورة الجمعية النورية الحساسة، وهي الناسوت، وهذا كله في

الباطن والغيب لا يظهر شيء منها في الظاهر والحسّ.

وأما في الظاهر فهو كما ظهر بعض منها في الحسّ من بعض الأنبياء. وأما المجلالية العدمية فإن السالك العارف يتجلى بذاته في ذاته بالتجلي الذاتي بعنوان المجلال والعدم والظلّ بالعنوان الأحدي الساري في جميع المظاهر النورية الجمالية الوجودية. وكان في التجلّي النوري الجمالي ضمنًا، فصار في هذا التجلّي صريحًا. فعلامة التجلّي النوري ودليله وجودي وآية التجلّي الظلي عدمية وكلاهما مخصوصان.

إِلَمَنَ خَافَ اليه تحرّك من محيط الكثرات إلى مركز نقطة السوداء الجمعية القلبية والأحدية الجمعية والبرزخية الأحدية والواحديّة واللاهوتية والجبروتية أي السائرين إلى الله ومن الله وبالله ومع الله، لدفع التفرقة الإفرادية ومضرّة قيودها ومغرّة حدودها الفرداريّة (عَذَابَ ٱلْآخِرَةِ ) [هُود: 103] وهو الحسرة والندامة والتأسُّف والقطيعة لفقدان الكمال الجمعي والجمع الكمالي الذي يساوي عنده الوحدة والكثرة والجمال والجلال والنقص والكمال، ومقتضيات الأدوار والأكوار والنور والظلال وغير ذلك من المعاني المتقابلة والمثاني المتناهية، ذلك الأمر الجمعي والمكون فيه.

(يَوَمُّ مَّشُهُودٌ) أي يوم إلهي سرمدي وهو الصورة الجمعية المزبورة والهيئة الإحاطية المذكورة (لله الناس) [هُود: 103] أي انحصر فيه الأعيان والأكوان في الجمعية النورية الجمالية والظلية، وذلك المجمع الإلهي السرمدي الذي استوت فيه الجمعية الجمالية والبلالية والوجودية والعدمية يوم مشهود فيه تمام الجمعيات وجميع الكمالات (وَمَا نُوَخِرُهُو الهُود: 104] أي ذلك اليوم (إلّا لِأَجَلِ مَعَدُودٍ) وأصل معهود وأمده يوم يأت ويجيء الحق عند انتهاء حكم فردارية دنيا وصورة الصغرى النورية الجمالية الوجودية الفرعية الإفرادية، وهذه الجنة وما كان وظهور الحق وتحليته بهيئة الإتيان وصفة الجدة لا يتصور إلا بالتجلي الآثاري.

وأما بالتجلي الصوري وهو ظهوره وتجليه بصورة الإنسان الكامل إما بطريق الكليَّة وهو أن يشاهده محيطًا بجميع أجزاء عالم الملك من الأفلاك التسع والعناصر والمواليد الثلاثة وطبقات الأرض. وإما بطريق الجزئية وهي أن يشاهده بصورة جزئية شخصية، إما بكل واحد من الأفلاك والعناصر والمواليد، أو

الملك الظاهر بصورة أجزاء الملك وأجزاء عالم المثال والبرزخ، أو بصور أعيان الملكوت والأرواح والنفوس الفلكية والعقول والملائكة العالية والعاملة، فظهور المحتى وتجليته بهذه الصور والهيئات الجسمانية تتصور الإتيان والجيئة، وأما الإتيان والجيئة نظر إلى الحق فمحال لأنه من صفات الأجسام وما سوى الله عند المتكلمين. أما جواهر فردة أو مركبة منها والكل قابل للكل، والإتيان والجيئة فالإتيان والجيئة في حق الحق مستحيل وإن بالنظر الدقيق بناءه على ما تحقق من قوله تعالى: ﴿ هُو الْأَوْلُ وَالْآخِرُ وَالظّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ [الحديد: 3] غير مستحيل، بل هو نفس الحركة لأنها هو الظاهر، فتأمل وتدبّر وتصرّف وتفكّر.

لا تتكلم نفس وحقيقة مركبة أو بسيطة في ذلك اليوم عند التجلّي والإتبان إلا بإذنه وحكمه وأمره الضمني بأن يخلق الله في نفسه الكلام والتكلّم (فَينَهُمُ شَقِيًّ) [هُود: 105] أي بعضهم يظهر في ذلك اليوم فيهم آثار الشقاوة وآثار الخسارة، (فَاَمَا النّينَ شَقُواً) في الفطرة الأولى في بداية الدورة العظمى (لَمَّمُ فِيهاً) أي في نهاية الدورة الصغرى النورية (زَفِيرٌ) نوحة ناشئة وصيحة فاشية من كمال الحماقة لدرك الانتقال إلى انتفاء الكمال الجمعي واختفاء الجمع النوري الجمالي (وَشَهِيقُ) [هُود: 106] دون اختفاء الوصال المعي الظليّ الجلالي (خَلِدِينَ فِيهاً) في دركات الدورة النورية (وَالْأَرْضِ) [هُود: 107] أي أرضهما، أو المراد سماوات الدورة النورية (وَالْأَرْضِ) [هُود: 107] أي أرضهما، أو المراد بالسماوات هي سماوات الجمال والوجود، وبالأرض هي الدورة الجلالية والعدمية والظلّية المورة المخصوصة.

وإذا انقضت مدة فردارية الدورة النورية الصريحة انتقلت إلى الكورة الضمنية وصارت الكورة الضمنية صريحة، والصريحة النورية ضمنية. وانتقل طور الدنيا وهو الصراط إلى طور الآخرة التي كانت ضمنية وهو الخفاء، وكونها معقولة بأن صارت الدنيا باطنة خفيَّة ضمنية معقولة والآخرة ظاهرة صريحة محسوسة. وتبدّل اقتضاء النور والجمال والوجود وهو الظهور والإظهار والصراحة إلى ارتضاء الظلّ والجلال والعدم والخفاء والإخفاء والضمنية.

وإذا تبدّلت السماوات والأرض وتحوّلت أعيان المراتب من مرتبة إلى مرتبة من الناسوت إلى اللاهوت بخلع لباس تمام التعينات ورفع لباس جميع الكائنات

من اللاهوت إلى الجبروت، ومن الجبروت إلى الملكوت، ومن الملكوت إلى البرزخ والملك ومن الملك إلى الناسوت، ومن الناسوت إلى اللاهوت، وذلك إما دفعي أو تدريجي، وأما الدفعي فهو في آن واحد ﴿ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ [الرّحمٰن: 29].

وفي كل دورة دنيا وآخرة، وسماوات، وللسماوات حركات، وللحركات مقدار معيَّن ومعيار مبيَّن، وهو عبارة عن الدورة إن كانت للسماوات النورية الجمالية الوجودية، وعن الكورة التي كانت للسماوات الظلية الجلالية العدمية. فحركات السماوات العقلية هي انتقالات عقلية وامتدادات معنوية من المطلوب إلى المبادي، وهي الأسماء والصفات والأفعال والآثار، ومنها إلى المطلوب والامتداد الإلهي الذي يقع فيه التكوين الإبداعي في المرتبة الإلهيّة.

وعالم الجبروت سمِّي بالوقت «لي مع الله وقت لا يسعني فيه ملك مقرّب ولا نبي مُرسل». فإن كان في المرتبة الربوبية سمِّي بالدهر لاستواء الدهر، فإن الله عزَّ وجلَّ يقول: «إليَّ الليل والنهار أنا أجده وأبليه وأذهب بملوك وآتي بملوك». فإن كان في المرتبة البرزخية يسمَّى بالعصر ﴿وَٱلْعَصِّرِ إِلَيَّ الْإِنسَانَ لَفِي بملوك». فإن كان في المرتبة السهادية يسمّى زمانًا، وهو خُسَرٍ العصر: 1 - 2] الآية، وإن كان في المرتبة الشهادية يسمّى زمانًا، وهو ظرف زمان للحوادث الأبدية والحوادث المكانية والطوامث الإمكانية.

ولكل دورة من هذه الأدوار الأربعة فرداريّة ونورية سلطنية ولها من الأسماء الذاتيّة السبعة من بسائطها.

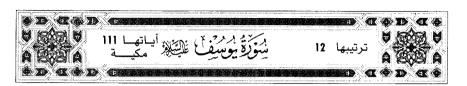
وهي أربعة: ربّ ومربّ وهي العليم والحي والقدير والمريد، فكل ما يظهر في هذه الأدوار في المراتب الأربعة أي يكون من جنس اقتضاء هذه الأسماء الأربعة، فمقتضى العليم في مرتبة الجبروت أي يكون في الملائكة العالية والعقول المجرّدة، فأعيان هذه الدورة إنما هي القبول والملائكة العالية والعرض من حركات السماوات السبع الإلهيّة، وهي تبدل النسب، والإضافات الحاصلة للعلم بنفسه في نفسه ولسائر الأسماء السبعة أن يحصل في كل عين من الأعيان الثابتة، وفي كل حقيقة من الحقائق الإلهيّة بطريق التفصيل بالصور العلميّة بعد أن كانت في الشؤونات الذاتيَّة مجملة بالعنوانات الذاتيَّة في المرتبة الواحديَّة، ثم بالحركات النفسانيَّة والروحانية بالأفلاك الربانيَّة في مرتبة الملكوت وأعيان هذه الدورة والمرتبة هي الأرواح والنفوس، وهكذا في المرتبة البرزخ والملك والشهادة إلى أن يجتمع تمام الحركات النقلية والخياليَّة والنفسية والعقلية في مرتبة الناسوت ليصل يجتمع تمام الحركات النقلية والخياليَّة والنفسية والعقلية في مرتبة الناسوت ليصل وآخرة، وللدنيا سماوات وأرض، وللآخرة سماوات وأرض وجنة ونار، وأعيان كل دورة ينتقلون من دورة ومرتبة إلى مرتبة وإلى دورة أخرى، وإن الأعيان والأكوان كلها قد آمنوا بالله في الفطرة الأولى وأسلموا به.

يا أيها الذين آمنوا بالله ورسوله، قال النبي على: «كل مولود يولد على فطرة الإسلام فأبواه يهودانه أو يمجّسانه أو ينصرانه». وإن المؤمنين لا يموتون بل ينتقلون من دار ودورة ومرتبة إلى دار ومرتبة أخرى كما قال النبي عليه السلام: «المؤمنون لا يموتون بل ينتقلون من دار إلى دار» أي دورة ومرتبة إلى دورة ومرتبة

أخرى ﴿ وَاللّهُ يَدَعُوا إِلَى دَارِ السَّلَمِ وَيَهْدِى مَن يَشَاهُ إِلَى صِرَطِ مُسْلَقِيمٍ ﴾ [يُسونس: 25]، ﴿ فَاسْتَقِمْ كُمّا أُمِرْتَ ﴾ [هُود: 112]. ومن تاب على العقيدة الصحيحة بالطوية وقوة القريحة في التوسط والنسب الصريحة بين النسبية والتنزيهية لونًا قلت فيما تلوت عليك من الرموز والإشارات في هذه السورة وغيرها من التأويلات فارجع فيها إلى حسن التأمل فيه لينكشف لك في هذه الكلمات من الأسرار والأحوال والمقامات.

تمَّت سورة هود عليه السلام

### بِنْ مِ اللَّهِ ٱلرِّحَيْنِ ٱلرِّحَيْنِ الرِّحَيْنِ



(بِنْ مِ اللّهِ) الذي نوَّر وجه حبيبه بحسن تجلّيات النور والجمال، وبسطوات العظمة والجلال (الرّخزي) الذي يوسف الطور السري تأويل أضغاث الأحلام وتنزيل الأحكام من الحلال والحرام في مصر الوجود عزيزًا في طور الشهود، أزيزًا في دور جهات المراتب الست والحدود (الرّجِيمُ) الذي نجّاه عن غيابة الجب النفس الأمارة بالسوء.

قال رسول الله على: «علّموا أرقاءكم سورة يوسف فإنه أيّما مسلم تلاها وعلمها أهله وما ملكت يمينه هوّن الله عليه سكرات الموت وأعطاه القوة أن لا يحسد مسلمًا وكان له بكل رقيق في الدنيا مائة ألف ألف حسنة ومثلها درجة ويكون في جوار يوسف في الجنة».

حديث ابن الأصبغ قال: حدّثنا بكر بن سهل الدمياطي قال: حدّثنا عبد الغني ابن سعيد الثقفي، عن أبي محمود موسى بن عبد الرحمٰن الصنعاني، عن مقاتل بن سليمان، عن الضحاك بن مزاحم، عن ابن عباس رضي الله عنه في قوله تعالى: (الرّ ) [يُوسُف: 1].

#### تفسير

﴿ الْرَّ تِلْكَ ءَايَنَتُ ٱلْكِئَبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ إِنَّا أَنَرَلْنَهُ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْفِلُوك ﴾ تَعْفِلُوك ﴿ إِنَّا أَنْرَلْنَهُ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ

﴿ الرَّ ﴾ يرينا الله الرحمٰن ﴿ تِلَكَ ءَايَتُ ٱلْكِنْبِ ﴾ يريد آيات القرآن ﴿ ٱلْمُبِينِ ﴾ [يُوسف: 1].

### ﴿ نَعْنُ نَقُصُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن صَالَحَتُ مِن قَبْلِهِ عَلَيْنَ الْغَنْفِلِينَ ﴿ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ اللَّل

(نَعَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ) يريد يعقوب وولده وحسد إخوة يوسف ليوسف لحب أبيه له (يِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ) يا محمد (هَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ.) يريد من قبل أن نوحي إليك (لَمِنَ ٱلْغَيْفِلِينَ) [يُوسُف: 3] يريد لا علم لك بحديث يعقوب ولا حديث ولده، وهم الأسباط.

## ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَكَأَبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوْكُبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَالْقَمَرَ كُوْكُبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَلَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَالْقَمَرَ وَاللَّهُ وَاللّ

﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوْكِبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَنجِدِينَ﴾ [يُوسُف: 4] يريد عندي لله ساجدين.

## ﴿ قَالَ يَنْبُنَى لَا نَقْصُصْ رُءً يَاكَ عَلَىۤ إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ۗ إِنَّ الْمَالَ يَنْبُنَ الْمُؤْتُ مُبُينُ الْمَالَ اللَّهُ مَلَانًا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّ

﴿ قَالَ يَنْبُنَى لَا نَقْصُصْ رُءَيَاكَ عَلَى إِخْرَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ﴾ يريد الكيد بعينه ﴿ إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلْإِنسَانِ عَدُقٌ مُبِيثُ ﴾ [يُوسُف: 5] يريد بيِّن العداوة.

﴿ وَكَذَٰلِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَيُشِمُّ نِعْمَتَهُ. عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أَبُويْكِ مِن قَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَالِسَّحَقُّ إِنَّ عَلَيْكَ وَن قَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَالِسَّحَقُّ إِنَّ عَلَيْكُ مَكِيمُ ﴿ لَيْكُ مَكِيمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

﴿ وَكُذَٰلِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ ﴾ ويريد يصطفيك ربك ﴿ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَمَادِيثِ ﴾ تعبير الأحلام ﴿ وَيُتِمُّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ ﴾ ويريد النبوَّة ﴿ كُمَا ﴾ يريد حيث يضع النبوَّة ﴿ كُمَا ﴾ يريد حيث يضع النبوَّة ﴿ أَتَمَهَا ﴾ [يُوسُف: 6] يريد في خلقه فقد كان يوسف رأى قبل هذه الرؤيا أنه خرج مع إخوته يحتطبون فسجدت جرمتهم لجرمته فاشتد ذلك على إخوته.

### ﴿ ﴿ لَٰهَا لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِۦٓ ءَايَنَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴿ ﴾

﴿ اللهِ لَقَدُ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ ءَايَنَتُ لِلسَّآبِلِينَ ﴾ [يُوسُف: 7] عبرة لمن سمع قصصهم.

# ﴿ إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰ أَبِينَا مِنَّا وَنَحَنُ عُصْبَةً إِنَّ أَبَانَا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ ﴾

﴿إِذْ قَالُواْ﴾ يريد بعضهم لبعض ﴿لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ ﴾ يريدون ولد راحيل وهي خالتهم ﴿أَحَبُ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ ﴾ يريدون الجماعة ﴿إِنَّ أَبِنَا لِغِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [يُوسُف: 8] يريدون لفي هوى مبين.

# ﴿ اَقَنْلُواْ يُوسُفَ أَوِ اَطْرَحُوهُ أَرْضًا يَخَلُ لَكُمْ وَجَهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى اللَّهُ وَجَهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ أَقَنْكُواْ يُوسُفَ أَوِ ٱطْرَحُوهُ أَرْضَا يَخْلُ لَكُمْ وَجَهُ أَبِيكُمْ وَتَكُونُواْ مِنْ بَعْدِهِ. قَوْمًا صَلِحِينَ ﴾ [يُوسُف: 9] يريد يحدثوا توبة بعد ذلك بقتله منكم.

# ﴿ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَيَـٰبَتِ ٱلْجُتِ يَلْنَقِطْهُ بَعْضُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّال

﴿ قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ ﴾ وهو يهوذا ابن خالته وهو أكبر ولد يعقوب وأصلحهم ﴿ لَا نَقُنُلُواْ يُوسُفَ وَأَلْقُوهُ فِي غَينَبَتِ ٱلْجُبِّ ﴾ وكان نحوهم جب مماسًا لم يقع فيه في تلك السنة ﴿ يَلْنَقِطُهُ بَعْضُ ٱلسَّيَّارَةِ ﴾ يريد المارَّة ﴿ إِن كُنتُمُ فَعِلِينَ ﴾ [يُوسُف: 10] يريد إن كنتم أضمرتم على ما تريدون.

(الرّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِنكِ ٱلْمِينِ آيُوسُف: 1] أقول: أي المبين أحكامه وحلاله وحرامه، أو يبين الله هذاه ورشده، تلك إشارة إلى آيات السورة وهي المراد بالكتاب، أي تلك الآيات آيات السورة وهو الظهور والإظهار، وقد روي أن علماء اليهود قالوا لكبراء المشركين: سلوا محمدًا لم انتقل آل يعقوب من الشام إلى مصر؟ وعن قصة يوسف: ﴿إِنَّا أَنْرَلْنَهُ ﴾ [يُوسُف: 2] أُريد به الكتاب الذي فيه قصة يوسف ﴿ وَيُءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ سمى البعض قرآنًا لما رآهم الجنس يقع على الكل والبعض، يوسف ﴿ وَيُءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ سمى البعض قرآنًا لما رآهم الجنس يقع على الكل والبعض، إلا أنه بحكم الغلبة صار عملًا للكل حال من الضمير وهو في نفسه إما توطئة للحال التي هي عربيًا ، أو للحال لأنه مصدر بمعنى المفعول. وعربيًّا صفة أو حال من ضمير فيه أو حال بعد حال ﴿ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يُوسُف: 2] علة لإنزاله بهذه الصفة، ضمير فيه أو حال بعد حال ﴿ لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يُوسُف: 2] علة لإنزاله بهذه الصفة، أي أنزلناه مجموعًا أو مقروءًا بلغتكم كي تفهموه وتحيطوا بمعانيه. واستعملوا فيه

عقولكم فتعلموا أن اقتصاصه كذلك بمن لم يعلم القصص معجز لا يتصور إلا بالإيحاء.

إِنْ نَقُشُ عَلَيْكُ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ [يوسف: 3] إما مصدر بمعنى اقتصاص، يقول: قصّ الحديث إذا أتبعه، أو بمعنى مفعول كالبناء والخبر بمعنى البناء والخبرية، ويجوز أن يكون من تسمية المفعول بالمصدر كالخلق والصمد، وكونه أحسن الأشكال على أبدع الأساليب وأبرع المآرب بالاجتناب عن النوائب أو حسن ما يقص لاحتوائه على العجائب والحِكم والآيات والغرائب والعبر فعل بمعنى مفعول (بِما أَوْحَيْناً) أي إيحاؤنا وإعلامنا (إليّك هَذَا ٱلْقُرْءَانَ) والسورة، ويجوز هذا مفعول نقص، على أن يكون أحسن منصوبًا على المصدر أي أحسن الاقتصاص ويكون المقصوص محذوف لأن قوله: (بِما أَوْحَيْناً إليّك) هو القرآن معنى عنه، وإن أريد بأحسن القصص المقصوص فمعناه: نحن نقص عليك أحسن ما نقص من الأحاديث (وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَمِنَ ٱلْغَلِيلِيك) [يُوسُف: 3] عن هذه القصص، ما خطر ببالك ولم يقرع به سمعك قط، تعليل لكونه موحى وإن مخففة واللام هي الفارقة فلا تغفل عن حسن براعة كاستهلال بقول (أحسن القصص) أن جعل مفعولًا بدل الاشتمال أو منصوب بإضمار.

واذكر لما نبَّه يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم: (يَتَأْبَتِ) أصله: يا أبي، عوض عن الياء تاء التأنيث لتناسبهما في الزيادة ولذا قلبها عند الوقف (إنِّ كَأَيْتُ أَعَدَ عَشَرَ كُوْبُكًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَجِدِينَ ) [يُوسُف: 4].

(قَالَ يَنْبُغَ) [يُوسُف: 5] تصغيرًا، هي للشفقة إذ النفوس مجبولة على حب الصغار لقرب عهدهم بالمبدأ الذي هو أحب الأشياء إلى من له عقل سليم وطبع مستقيم، أو لأنه كمال اثني عشر سنة (لا نَقْصُصْ رُءَيَاكَ عَلَىٓ إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْداً إِنَّ الشَيْطَنَ لِلإِنسَانِ عَدُقٌ مَبِيثُ [يُوسُف: 5] ظاهر العداوة.

إن يهوديًّا جاء إلى النبي عليه السلام وسأل عن هذه الكواكب، فقال: يا محمد: أخبرنا عن النجوم؟ فسكت رسول الله ﷺ، فنزل جبريل فأخبره بذلك، فقال النبي عليه السلام: «إن أخبرتك هل تسلم؟ قال: نعم، قال: كان حربان

والطارق والذيال وقابس وعمودان والفليق والمصبح والضروح والفزع<sup>(\*)</sup> ووثاب وذو الكعبين رآها يوسف أنها نزلت من السماء وسجدت له» فصدق اليهودي .

قيل: الشمس والقمر أبواه، قيل: أبوه وخالته، والكواكب إخوته وأسماؤهم: دوبيل وهو أكبرهم، وشمعون، لاوي، يهودا، يالون وهم من أبيه حال يعقوب أبًا، وولد له من امرأتين زلفه ويلهمه أربعة أولاد: دان ومعالي وحاد واشريتم، فتزوج يعقوب أختها راحيل فولدت يوسف وبنيامين وكلهم بنو يعقوب، اثنا عشر، ويوسف رآها سجدت مع الشمس والقمر وهو ابن اثنا عشر سنة، وكان بين رؤيا يوسف ومصير إخوته إليه أربعون سنة. قيل: ثمانون سنة.

(وَكَذَلِكَ) أي ومثل ذلك الإجباء (يَجْنَيكَ رَبُّكَ) أي وكما اجتباك لمثل هذه الرؤيا العظيمة الدالة على شرف وعز وكبرياء، يجتبيك ويختارك، تصور عظام الجزئي، وهي النبوّة والمُلك والحكمة (وَيُعَلِّمُكَ) كلام مبتدأ خارج عن التشبيه (مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ) [يُوسُف: 6] علم التعبير والأحاديث إما للنفس والشيطان إن كانت كاذبة، أو من تأويل غوامض كتب الله وسنن الأنبياء وسيرهم وأسرار علومهم وحكومهم، أو من كمالات الحكماء وأنوار حكمتهم، فهو اسم الأحاديث.

وإنما كانت الأوليان كاذبين إذ المعاني المجردة إنما تتنزل على مدارك الصور البرزخية لمناسبة بينها وبين تلك المعاني، والتناسب بين المعاني والصور لا يعلمها إلا الله إذ المناسبة إما ذاتية أو اسمية وصفاتية أو فعلية أو حالية أو قولية، والعالم بالكل هو الله. والنفس والشيطان بعيدان عن الله تعالى وعن الصواب.

والتعبير هو العبور والانتقال من الصور البرزخية إلى تلك المعاني النازلة من طبقة البرزخ المبدئي إلى طبقة البرزخ المعادي التي هي الموطن التي تتمثل بها تلك المعاني النازلة والمعاني الصاعدة عن المحسوسات. وعلى التقديرين يدركها بالقوة المتخيلة التي من شأنها إحساس الصحو بعد الغيبوية وإدراك المعاني الجزئية التي أدركتها القوة الواهمة، وتركيب الصور والمعاني، والقوة المتخيلة بل تمام الحواس الباطنة بل الظاهرة متصلة بعالم الخيال المطلق والمثال المتحقق، بل الحاكم على جميع الصور والمعاني الجزئية والكلية المستنبطة من

<sup>(\*)</sup> وورد [الفرغ] و[ذو الكعبين].

المحسوسات بالتركيب والتفصيل والترتيب، هي القوة المتخيلة ويوصلها إلى الجزئية الخيال ليحفظها إلى وقت لا متناه فتعبرها وهو الانتقال من اللازم إلى الملزوم وبالعكس، فإن كانت العلاقة خفية والقريبة بعيدة كان التعبير في غاية العسر، فيسمى بأضغاث الأحلام، وسيجيء لهذا زيادة البسط إن شاء الله العزيز.

﴿ وَيُتِمُّ نِعْ مَتَهُمُ عَلَيْكَ ﴾ وهي النبوَّة والمُلك بأن يصل نعمة الدنيا بنعمة الآخرة ﴿ وَعَلَىٰ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ على أولاده، فإن أولاده كلهم كانوا أنبياء ﴿ كُمَّا أَتَتَهَا عَلَىٰ آبُويْكِ مِن قَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقُ ﴾ فجعلهما نبيين ﴿ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 6] قيل: المراد من إتمام النعمة على إبراهيم الخلّة وإنجاؤه من النار والذبح، أي عليم يستحق الاجتباء وتحمُّل النبوَّة، وحكيم يعقل الأشياء على ما ينبغي.

(ألقد كان في يُوسُف وَإِخْوَيِوء وقصتهم وحديثهم وحكايتهم (ءَايَنت وعلامات ( السَّالِين ) [يُوسُف : 7] حيث سأل اليهود عن النبي عليه السلام من قصة يوسف فقصها لهم فوجدوها موافقة لما في التوراة فتعجبوا منه فكانت آية دالة على نبوَّة محمد وصحة دعواه، إلا أن القضية اليهودية لما كانت غالبة عضدتهم عن الإيمان به (إِذْ قَالُوا ) أي اذكر وقت قول أخي (ليُوسُفُ وَأَخُوهُ) بنيامين، وخصه بالذكر لأخوتهما من طرفين (أحَبُّ إِلَى آبِينا) وأفعل من لا يفرق فيه بين الواحد وما فوقه ولا بين المذكر والمؤنث، وإذا كان بالألف واللام فالفرق لازم. وإما إذا أضيف جاز الأمران، والحال (وَخَنُ عُصِّبَةً ) وجماعة متعصبة، لنا قوة في دفع الأعداء ورفع الخصماء، فنحن أحق بالمحبة من يوسف وأخيه وهما صغيران لا وجه لمربيهما، وترجيحهما (إِنَّ أَبَاناً لَغِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ) [يُوسُف : 8] حيث فضّلهما بلا وجهة شرعية وحيثية عرفية . وعن علي رضي الله عنه : «ونحن عصبة» بالنصب أي نحن نجتمع عصبة .

(أَقْنُلُواْ يُوسُفَ) [يُوسُف: 9] من جملة المحكي بعد قوله: ﴿إِذْ قَالُواْ﴾ [يُوسُف: 8] كأنهم يقفوا على ذلك لأنه كان في زعمهم مخطئًا في حب يوسف وأخيه فمنهم من قال: والمشهور هو شمعون ﴿أَقْنُلُواْ يُوسُفَ﴾ من جملة ما حكي بعد قوله: ﴿إِذْ قَالُواْ﴾ كأنهم أطبقوا على ذلك لا من قال: ﴿لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ﴾، ﴿أَوِ الْمَرْحُوهُ أَرْضُا ﴾ منكورة مجهولة بعيدة من العمران، ومعنى تنكيرها وإخلالها من الوصف ولأنها من هذا الوصف نصب الظروف المبهمة ﴿يَغُلُ لَكُمُ ﴾ يخلص لكم

(وَتَكُونُوا) مجزوم بأن الأمر أي يقبل إليكم بكليته من غير التفات إلى غيركم (وَتَكُونُوا) مجزوم عطف على محل (يَغَلُ) أو منصوب بإضمار أن (مِنْ بَعْدِونِ) أي بعد يوسف، أي من بعد كفايته بالقتل أو التغريب أو بعد القتل أو الطرح (قَومًا صَلِحِينَ) أيوسف: 9] تائبين إلى الله نابين الرجوع والإنابة عليه لفراغ بالكم عما شغلكم من الله، أو صالحين مع ابنكم يصلح ما بينكم وبينه، أو صالحين في أمر دنياكم فإنه ينتظم لكم بعد الخلو وجه أبيكم عن غيركم.

﴿قَالَ قَآبِلُ مِنْهُمْ ﴾ هو يهودا ﴿لَا نَقَنُلُواْ يُوسُفَ وَأَنْقُوهُ فِي غَيَنبَتِ ٱلْجُتِ ﴾ وقعره ، وسمي به لغيبوبته عن أعين الناظرين ﴿ يَلْنَقِطُهُ بَعْضُ ٱلسَّيَّارَةِ ﴾ أي الذين يسيرون ﴿ إِن كُنْتُمْ فَعِلِينَ ﴾ [يُوسُف: 10] بمقالتي ومصلحتي ومشاورتي فإنه أوفى بحالنا وبحال أبينا وأن القتل بلا سبب عظيم خطير وبالله التوفيق إشارة وتأمل.

(الرّ تِلكَ ءَايَنَ الْكِنَابِ الْمُبِينِ) [يُوسُف: 1] اعلم أن في كتاب الله تعالى الذي هو مجموع أحكام الله وأسمائه وصفاته ومرتع بيان أفعاله الأولية والحوادث الأبدية وقد وقع فيها في اثنا عشر موضعًا: (الرا) (المرا)، روي أنه لما نزلت (المّ) [البَقرَة: 1] قالت اليهود: كيف نؤمن بكتاب وندخل في دين زمان معادته أحد وسبعين. ثم سألوا: يا محمد بل غيرها؟ قال: نعم. فقرأ (المّسَ) [الأعرَاف: 1]، (الرّ والرّ والرّ والرّ كالأقل ثم الأكثر فالأكثر، والرّ والرّ كالأقل ثم الأكثر فالأكثر، علينا ولا ندري بأي شيء نأخذ. فذكر الوصول أولًا كالأقل ثم الأكثر فالأكثر، وهو أمي غير عالم بعدد الجمل من المعجزات فذكرها في أربع مواضع متعاقبة وهي: (المّ أَحْسِبَ النَّاشُ) [العَنكبوت: 2] والروم والقمر والسجدة إشارة إلى أصول الأدوار البسيطة الأربعة: النورية الجمالية الوجودية، وهي من الحروف النورانية وهي أربعة عشر قد ذكرها في أوائل السورة (ال دكه ي ع ص ط س ح م ق ن) في بواطن هذه الحروف حروف طلمانية وهي أيضًا أربعة عشر كما أن منازل القمر أربعة عشر منها ظاهرة أبدًا، وأربعة عشر منها خفية دائمًا.

أما الأولى فهي أرباب الأدوار النورية الجمالية الوجودية الإفرادية الصريحة، والثانية إلى الأكوان الأربعة الظلية الإفرادية، ولهذا قال بعض العلماء المتحرين: أن هذه الحروف النورانية جامعة لأسماء الله تعالى التسعة والتسعين وغيرها.

قال سهل بن عبد الله القسري: من أضاف إلى هذه الحروف حروف الله

وجعله خاتمًا عظيمًا شريفًا ونقشها عليه بهذه الصورة أو في كاغد نظيف وحمله معه قضى جميع حوائجه ويكون معززًا مكرّمًا بين الناس، ومن نقش الحروف النورانية المتحابة المذكورة في كتاب الله تعالى على الترتيب وهي: الراكهيعص طس حم ق ن في خاتم الفضة بطالع النور من القمر فيه قضيت جميع حوائجه، فالحروف النورانية هي أرباب الأدوار النورية يتضمن الحروف الظلمانية التي هي أرباب الأدوار النورية يتضمن الأكوار الظلية،

ال كهة عص

ط س ح م ق

ن ال ل هـ

وإنما ذكر في صدر الكتاب (المّه) [البَقَرَة: 1] ثم ثناه في آل عمران إشارة وإيماء إلى أن الأدوار الأربعة النورانية الجمالية كما تكون صريحة كذلك الأكوار الظلية تكون صريحة، وإلى أن الأدوار والأكوار توأمان كالحروف النورانية والظلمانية فإنهما يكونان توأمين.

ثم ذكر (المّصّ) [الأعرَاف: 1] إشارة إلى الصورة الجمعية النورية الجمالية الجلالية، ويحتمل أن يكون إشارة إلى الصورة الجمعية الجلالية الجمالية. أما على الاحتمال الأولى فحينئذ تكون سورة براءة إشارة إلى بداية الكورة الظلية ولذلك لم يكتب فيها (بِنسبِ اللهِ الرّخَن الرّحِينين) وهي مع الأنفال إشارة إلى الكورة الأولى، وسورة يونس إلى الكورة الثانية، وسورة هود إلى الثالثة، وسورة يوسف إلى الرابعة الإفرادية الظلية، و (المّرّ) صدرًا لسورة (الرعد) إيماء إلى الصورة الجمعية الكورية.

واعلم أن هاهنا تلويحات كثيرة وإشارات غفيرة خفية، أما أولًا: فهو أن صدر سورة البقرة وآل عمران يدلان على صراحة الدورة النورية الجمالية والكورة الظلية الجلالية الأربعة الإفرادية، وصدر سورة الأعراف وهي المص يدل على كمال جمعيتها الجمعية الإفرادية، وإنما اعتبر كل منهما مع صدر سورة يونس وهود ويوسف يدل كل منهما على الأدوار الأربعة. وإنما دل المص على جمعية جمعيتها لأن بسائط حروفه تدل على كمال الجمعية ص ا د م ل ا م ا ل ف هـ هـ

بحذفه المراال ف لاالم ي م دا.

فالأول يدل على أصول الأدوار وهي اثنا عشر أسماء التجلي الذاتي في كالبروج، فيظهر منه تبدل نجوم السماء السبعة الذاتية في سماء التجلي الذاتي في المراتب الأربعة المحققة ثمانية وأربعون دورة كلية وإليه الإشارة بقوله تعالى: ﴿حَمّ ﴾ [الشّورى: 1] في سبعة مواضع، فإن الله تعالى يدبر أمر ألوهيته وربوبيته وملكوته العالية والسافلة وأمور ملكه في هذه الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية، وجميعتها الجمعية الأصلية والفرعية.

واعلم أن مدار الأدوار والأكوار إنما هو الأنصاف والأشكال والأوصاف والصفات، فالغالب على أعيان الدورة العظمى النورية الجمالية الصفاء والنور والضياء العلمي والقضاء الحكمي والصور العلمية والحروف العالية، والسنن العقلية والجواهر النورية واللطائف الجبروتية والتجرد والتقدُّس والتنزُّه.

وفي الدورة الكبرى النورية على أعيانها الروحية واللطائف الحسية، والجواهر الملكوتية في الدورة الوسطى النورية إنما هي على الأشباح الربانية والصور المثالية والأجساد البرزخية، والمثل النورية، وفي الطالع الملكية النورية على الأعيان الناسوتية. وكل دورة تتضمن كورة منسوبة إلى الأسماء السبعة الذاتية باستقلال ما وشرك، أما الدورة العظمى فمنسوبة إلى ظاهر العليم، والكورة العظمى إلى الخاصة، وهما توأمان، وكذا الكبرى إلى ظاهر الحي وباطنه، والوسطى والصغرى من الدورة الكورة إلى القدير المريد ظاهرًا وباطنًا.

فظاهر العلمية يقتضي في أعيان الدورة العلم والإيمان، وباطنه يقتضي الجهل والكفر والعصيان، وكذا الحي يقتضي الحياة والممات ظاهرًا وباطنًا، وكذا القدير والمريد يقتضي القوة والضعف والإحياء، والكره والإكراه وكذا السميع والبصير والكلام يقتضي باعتبار الجمال والوجود والسماع والطرش والرؤية والخرس والعمى والتكلم والصدق والكذب، ولقد صدق وأحسن من قال: إن الصدق هو ما اعتبره العقل الصريح من المطابقة، والكذب هو ما احتمله الوهم بحسب اقتضاء العدم والظلمة.

وقد علمت أن مراتب العلم والحياة من حيث إنهما متلازمان أربع بعقل

صرف وإحساس محض وبينهما أمران تناسب إحديهما الآخر من الطرفين، فالذي تناسب التعقل هو الإدراك الوهمي الذي لا تخالطه الصورة الحسية، والذي يقارب الصورة الحسية ويخالطها هو التخيل، وهو إدراك معنى مشوب بالصورة كما أحسست صورة ثم غابت عنك، وتلك الصورة قد انطبعت في حضرة خيالك وأنت تشاهدها، وكذا لكل نوع من أنواع العلوم حياة تناسبها، وكذا القضاء والإرادة تنقسم بهذه الأقسام، فإذن لا بد وأن يكون لكل منهما دورة تناسبها ولكل دورة أعيان تناسبها. فاتضحت كل دورة من الأدوار الأربعة النورية أدوارًا أربعة.

وكذا الأكوار الضمنية منسوباتها تنقسم بأقسام أربعة، فالجهل والموت والعجز والكره ينقسم كل منها بأقسام أربعة، وكذا الأعيان الحاملة. ولهذه الأمور أيضًا أربعة وهي بواطن الأعيان النورية وغيوبها، أعني الأهرمينات، وهي غيوب الأملاك العالية وبواطنها منسوبة إلى الكورة العظمى من الأكوار الظلية والجلالية الوهمية والأعمال المقابلة للأملاك العاملة المدبرة في الأفلاك منسوبة إلى الكورة الكبرى.

فإذا كانت فردانة الدورة العظمى النورية الجمالية الوجودية صريحًا تكون أعيان هذه الدورة الأفلاك العالية ظاهرة صريحة، ونقائصها وأضدادها وهي الاهرمينات ضمنية، والغالب على هذه الدورة إنما هو العلم العقلي ومقابله وهو الجهل البسيط. فإذا انقضت مدة هذه الدورة انتقلت الدورة إلى الدورة الكبرى النورية وإلى العلم بالمعنى الثاني وهو الإدراك الجزئي وإلى الأعيان الملكية العالمة وإلى الأرواح ولطائف الملكوت.

ثم إلى الدورة الوسطى وإلى الأعيان البرزخية والأشباح الخيالية وإلى الإدراك الخيالي والتخيل، ثم الدورة الصغرى النورية وإلى الأملاك الكلية المدبرة للأفلاك والعناصر والمواليد المثلثة، ثم إلى الصورة النوعية والمعينة الجمعية والإحاطة الكلية الأصلية والفرعية. فإذا استوت الأدوار النورية أحكامها انتقلت الفردارية والسلطنية إلى الأكوار وارتضائها فاختفت النور والجمال في غاهب غيابة ظلمة الجب.

﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ ﴾ [يُوسُف: 4] أي يوسف القلب والفؤاد وتوجه من مرتبة

الصدر والقلب إلى مرتبة العقل الصريح المتصل بالمحبة الذاتية، إشارة إلى اضمحلال جميع المشاعر العشرة الشاعرة مع قولة أخرى غير هذه المشاعر العشرة يطال بها العقل لذّة الجماع والنظم الطبيعي الشعري والتأليفي الموسيقاوي والنغمات الصوتية، فإن القوة التي يدرك بها العقل وزن الشعر والحالة التأليفية الموسيقاوية وهذه القوة واحدة أم متعددة، والحق أنها واحدة.

والشمس هي العقل والقوة النظرية، والقمر هو القلب والقوة العملية، أو المراد منه الكواكب وهي مراتب العقل والنفس والقوة والنظر والعملية والقوة للذكورة والشمس هي العقل الصريح، والقمر هو القلب، أو المراد منه الكواكب وهي الأطمار السبعة مع مراتب النفس الأربعة، والشمس هي الروح، والقمر هو القلب المستفاد.

#### تفسير

### ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَّنَا عَلَىٰ يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ, لَنَصِحُونَ ﴿ }

﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَنَا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ ﴾ [يُوسُف: الآية [1] يريد في الرحمة والبر.

### ﴿ أَرْسِلُهُ مَعَنَا غَـٰدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَـٰفِظُونَ ۞

﴿ أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ [يُوسُف: 12] يريد منه كل ما يخاف عليه.

## ﴿ قَالَ إِنِّى لَيَحْزُنُنِي آن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّتْبُ وَأَنتُمْ وَأَنتُمْ عَالَمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلُونَ اللَّهُ ﴾

﴿ قَالَ ﴾ يريد يعقوب ﴿ إِنِّي لَيَخُرُنُنِيَّ أَن تَذْهَبُواْ بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّئْبُ وَأَنتُمُ عَنْهُ غَنْهِلُونَ ﴾ [يُوسُف: 13] يريد: أنتم عنه لاهون يشتغلون بترغيبكم.

﴿ قَالُواْ لَهِنَ أَكَلَهُ ٱلذِّنَّبُ وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّا إِذًا لَّخَاسِرُونَ ﴿ ﴾

﴿ قَالُواْ لَهِنْ أَكَلَهُ ٱلذِّنْبُ وَنَحْنُ عُصْبَةً ﴾ يريد ونحن جماعة ﴿ إِنَّاۤ إِذَا لَخَسِرُونَ ﴾ [يُوسُف: 14] يريد مغبونون.

## ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَينَتِ ٱلْجُنِّ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَا فَلَمَّا ذَهَبُونَ اللَّهِ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُونَ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَا اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَا اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَا اللَّهُ مُؤْمِنَ اللَّهُ مُؤْمِنَا اللَّهُ مُؤْمِنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا اللَّهُ اللَّهُ مُؤْمِنَا اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

(فَلَمَا ذَهَبُواْ بِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيْبَتِ ٱلْجَبُّ ) يريد قعر الجب (وَأَوْحَنْنَا إِلَيْهِ) يريد يعقوب، أوحى الله إليه أن ولدك قد كادوك في يوسف (لتُنْيَنَنَهُم ) يريد بعد اليوم (بِأَمْرِهِم) هذا (وَهُمْ لَا يَشْعُهُنَ ) [يُوسُف: 15] يريد بما أوحى الله إليه.

﴿ وَجَآءُ وَ أَبَاهُمْ عِشَآءُ يَبْكُونَ ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَمَآ أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَا وَلَوْ وَتَرَكَّنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَاعِنَا فَأَكَلَهُ الذِّنْبُ وَمَآ أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَا وَلَوْ كَنَا صَدِقِينَ ﴿ وَجَآءُ وَ عَلَى قَمِيصِهِ عِدِهِ كَذِبِّ قَالَ بَلْ سَوَّلَتُ لَكُمْ الفُسْكُمْ أَمُنَ فَصَبْرُ جَمِيلٌ وَاللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴿ وَجَآءَتُ النّهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴿ وَكَاءَتُ سَيَارَةٌ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَدْلَى دَلُونُ مِنَا يَعْمَلُونَ فَا اللّهُ وَأَسَرُوهُ بِضَعَةً سَيَارَةٌ فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمْ فَأَذَلَى دَلُونُ أَن عَلَى مَا يَعْمَلُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ اللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ اللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ اللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ اللّهُ عَلَيمٌ وَاللّهُ عَلَيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ اللّهُ عَلَيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيمُ وَلَا اللّهُ عَمْلُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَالًا عَلَامًا عَلَيمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا يَعْمَلُونَ اللّهُ عَلَامُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ عَمَلُونَ اللّهُ عَلَامًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَامًا يَعْمَلُونَ اللّهُ وَلِيمُ اللّهُ وَلَا لَيْ اللّهُ عَلَامًا عَلَيْهُ وَاللّهُ وَلَوْلَتُهُ عَلَيمُ وَلَا لَهُ عَمْلُونَ اللّهُ عَلَيْ وَلَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَي اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ الْمُسْتَعَالَامُ اللّهُ عَلَوْنَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

(وَجَآءُونَ أَبَاهُمْ عِثَآءً يَبَكُونَ ) [يُوسُف: 16] يريد بعد المغرب (قَالُواْ يَكَابَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَمَرَكَنَا يُوسُف عِندَ مَتَعِنَا فَأَكَلَهُ الذِّمْبُّ وَمَا أَنتَ يِمُؤْمِنِ لَنا) ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَمَرَكَنا يُوسُف: 18] [يُوسُف: 17] يريد بمصدق لنا (وَجَآءُو عَلَى قَيصِهِ يدَمِ كَذِبُ ) [يُوسُف: 18] يقولون دم حمل ونحوه (وَجَآءَتُ ) [يُوسُف: 19] (قَالَ ) يعقوب: (بَلُ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ ) يريد بل زيَّنت لكم أنفسكم (أَمَرً فَصَبَرُ جَمِيلٌ وَاللهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ) [يُوسُف: 18].

وبعث الله إلى ذلك الجب ماء حتى مال إليها الرفاق والسيارة (وَجَاءَتْ سَيَّارَةُ ) فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمُ ) الذي يريد يستقي لهم الماء وإخوة يوسف قريب منه (فَأَدْنَى دَلُومُ ) فلما أدلى دلوه تعلّق يوسف بالرؤساء فأخرجه الوارد (قَالَ ) لأصحابه: (يَكُبُشَرَىٰ هَذَا غُلَمُ وَأَسَرُوهُ بِضَعَةً ) وأقبل إخوة يوسف فقالوا: غلام لنا أبق منا، فضربوه حتى سكت وقد كان تضرَّع إليهم وبكى وقال: يا إخوتي ارحموا ضعفي وصغري، فباعوه بعشرين درهمًا (وَلَللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ) [يُوسُف: 19] يريد بأبيهم ويوسف.

### ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَغْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةِ وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلزَّهِدِينَ ﴿ ﴾

(وَشَرَوْهُ) يريد باعوه (بِنْمَنِ بَغْسِ) يريد حرامًا وذلك أن ثمن الحر حرام وكل بخس في كتاب الله نقصان إلا هذا فإنه حرام (دَرَهِمَ مَعَدُودَةِ) يريد أن عددها عشرون درهمًا فأخذ كل واحد منهم درهمين إلا يهودا فإنه لم يأخذ شيئًا وكانوا فيه مِن الزّهِدِين) آيُوسُف: 20] يريد إخوة يوسف كانوا فيه من الزاهدين. ومضى الذي اشتراه حتى قدم به مصر فاشتراه منه عزيز مصر فرعون واسمه قطفور، بعشرين درهمًا وحلّة ونعلين.

(قَالُواْ يَتَابَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمُنِيًا) أقول: أي شيء يمنعك عن الاعتماد علينا في حفظه والحال أنّا في غاية الإشفاق بالجمعية وفرط الاستعطاف بالاتفاق (وَإِنّا لَهُ لَنَصِحُونَ) [يُوسُف: 11] أي ما نقول له عن المثل إلى ما يضره (أَرْسِلَهُ مَعَنَا عَدًا) إلى الصحراء وفضاء نسمة الهواء (يَرْتَعُ) [يُوسُف: 12] يتمتع بالتفكه ويتسع بتعاطي الثياب والتماطي إلى المشتهيات (وَيَلْعَبُ) ويشتغل بما يسر النفس ويدر النشاط ويعيد الحسن ويزد الانبساط، وكان نعتهم الاشتياق وإحراز قصبات السبق بدليل قول: إنا كنا نستبق وتركنا يوسف عند متاعنا، (وَإِنّا لَهُ لَحَنفِظُونَ) عن كل شيء يضرّه.

(قَالَ إِنِي لِيَحْرُنُنِي أَن تَذْهَبُواْ يِهِ، [يُوسُف: 13] يوقعني ذهابهم وإذهابهم يوسف في الصحراء في الغم والحزن والهم، اللام للابتداء (وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ ) [النحل: 124] اعتذار أبيهم إليهم بشيئين، أحدهما: ذهابهم وافتراقهم عنه وذهاب يوسف وبعده ومفارقته بهم، وأنه قد كان لا يصبر عنه. والثاني: وإني (وَأَخَافُ أَن يَافَيُكُمُ الذِّنْبُ عند ذهولكم وغفلتكم عنه لدى اللعب والانتزاع لما أنه رأى في يأكنه الذي البارحة أو اليوم أن الذئب قد حمل عليه فكان يحذره (وَأَنتُمُ ) بأجمعكم (عَنْهُ غَنْفِلُوك) عند الاستغال باللعب والرتع أو لكون الأرض مذابة بأجمعكم وشاع في الأمثال أن البلاء موكل على المنطق قبل اشتقاقه من تراءت الريح إذا أتت من كل جهة.

(قَالُواْ لَيِنْ أَكَلَهُ ٱلذِّتُ وَنَحْنُ عُصْبَةً) اللام لتوطئة القسم والواو للحال، وجواب القسم (إِنَّا إِذَا لَّخَسِرُونَ) [يُوسُف: 14].

﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ ، } [يُوسُف: 15] ﴿ وَأَجْمَعُوا ﴾ في الصحراء وانفضوا وتطابقوا ﴿ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيْبَتِ ٱلْجُبِّ ﴾ بأن عزموا وعرسوا على هلاكه بها وهو بئر بيت المقدس، قيل: بأرض الأردن أو من مصر وهو على ثلاثة فراسخ من منزل يعقوب. وجواب لما محذوف والواو صلة مثل ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَهُ لِلْجَبِينِ ﴾ [الصافات: 103] فجوابه أجمعوا.

(وَأَوْحَيْناً إِلَيْهِ) أي إلى يوسف وهو ابن سبع عشرة أو ثمانية عشر أو اثنا عشر كما أوحي إلى عيسى ويحيى في الصغر أي حدثناه وأخبرناه في ظلمة البئر، وبعثنا إليه جبريل ليؤنسه ويزيل عنه وحشة الظلمة وخشية الوحدة في البئر، ونبشِّره بالخروج عنه، وبالنبوَّة والمُلك والسلطنة ونخبره بأنه بعد هذا الأمر حالة علو شأنه وسمو برهانه ومضي زمانه ورفعة مكانه ومكان (لَتُنَبَّنَهُم وأخبرناه (بِأَمْرِهِم هَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ إيُوسُف: 15] أي والحال أن إخوة يوسف ما يشعرون يوسف ولا حاله وهم فعلوا بك يا يوسف ما فعلوا من الشتم والضرب والإهانة، فكلما استغاث بواحد منهم لم يغثه بل زاد في إهانته وضربه ولم تفدك الاستغاثة إلا الزيادة في الإهانة والضرب بالسر والعلانية حتى كاد أن يقتله.

وكان ينادي ويصيح ويضطرب في الصيحة والنداء: يا أبتاه، يا مغيثاه، يا غياثاه، ليت تعلم ما يصنع بابنك هنا أولادك. فقال يهودا: أما أعطيتم أباكم موثقًا أن لا تقتلوه، فلما أرادوا إلقاءه في البئر تعلق بثيابهم فنزعوها عن يديه، فتعلق بحائط البئر فربطوا يديه ونزعوا قميصه فقال: يا أخوتاه ردوا عليَّ قميصي لأواري، وإنما نزعوا قميصه ليلطخوه بالدم ويحتالوا به على أبيهم، فقالوا له: ادع الشمس والقمر وأحد عشر كوكبًا يؤنسوك في البئر ويستغيثك فيه.

فلما بلغ نصفها ألقوه ليموت ويهلك فكان في البئر ماء فسقط عليه، ثم أوى إلى صخرة فقام عليها يبكي، فنادوه فظن أنهم رحموا به فأجابهم فأرادوا أن يرموا صخرة عليه ليقتلوه فمنعهم يهودا، وكان يأتيه كل يوم بطعام.

روي أن إبراهيم صلوات الله عليهم أجمعين حين أُلقي في النار وجرِّد عن ثيابه أتاه جبرائيل عليه السلام بقميص من حرير الجنة فألبسه إياه فدفعه إبراهيم إلى إسحاق، وإسحاق إلى يعقوب، فجمعه يعقوب في تميمة فعلقها في عنق يوسف. فهم بعدما فعلوا بيوسف ما فعلوا توجهوا إلى أبيهم ﴿وَجَآءُوۤ أَبَاهُمُ عِشَاءً

يَبُكُونَ ﴿ قَالُواْ يَتَأَبَانَا إِنَا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ ﴾ ، فتسابق إذًا للافتعال كالفاعل للمشاركة كالترامي والتناصر ﴿ وَتَرَكَّنَا يُوسُفَ عِندَ مَتَعِنا ﴾ ولباسنا ﴿ فَأَكَلَهُ الذِّئُ ۗ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ ﴾ [يُوسُف: 17] ومصدق ﴿ لَنَا ﴾ بقولنا ، ﴿ وَلَوْ كُنَّا صَدِقِينَ ﴾ في أقوالنا وأخبارنا .

﴿ وَجَآءُو عَلَى قَيِصِهِ عِدَمِ كَذِبُ في كذب، وفي توصيفه مبالغة كأنه نفس الكذب وعينه كما يقال للكذاب إنه كذب. قال يعقوب: ليس كما قلتم ﴿ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمْ أَنفُكُمْ أَمَرًا ﴾ عظيمًا من السوء وهو الاسترخاء وقد ارتكبتموه من يوسف وأقدمكم على مزاولته ﴿ فَصَبَرُ جَمِيلٌ ﴾ أي سولت لكم أنفسكم، أي فأمري صبر جميل أو أجمل. قال النبيّ عليه السلام: «الصبر الجميل الذي لا يكون فيه شكوى» أي إلى الخلق ﴿ وَاللّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ ﴾ [يُوسُف: 18] أي أستعين على احتمال ما تصفون من هلاك يوسف وعلى الصبر على مزاره وهلاكه وهم قد ذقته.

(وَجَآءَتُ سَيَّارُهُ) رفقة ليس من قبل ملك إلى مصر وذلك بعد ثلاثة أيام من إلقاء يوسف في الجب، فأخطأوا الطريق فنزلوا قريبًا منه وكان الجب في قعرة بعيدة من العمران لم يكن إلا للرعاة. قيل: كان ماؤه ملحًا فعذب حين ألقي فيه يوسف، فأرسلوا رجلًا ليطلب لهم الماء ﴿فَأَرْسَلُواْ وَارِدَهُمُ ﴾ وهو الذي يرى الماء ليستقي القوم وهو مالك بن زعر الخزاعي ﴿فَأَدْكَى ﴾ وأرسل ﴿دُلُومُ ﴾ في الجب، فتعلق به يوسف بالحبل، فلما خرج إذا هو بغلام أحسن ما يكون، قال النبي عليه السلام: «أُعْظِي يوسف شطر الحسن». ويقال: إنه ورث ذلك الجمال من جدته سارة وكانت أعطيت سدس الحسن، فلما رآه مالك قال: ﴿يَكِبُشَرَىٰ هَلَا غُلَمُ ﴾ الرفقة. عن ابن عباس رضي الله عنه: إن جمع الضمير الإخوة فإنهم قالوا للرفقة: هذا غلام لنا قد أبق منا، فاشتروه منا. وإنما سكت يوسف مخافة أن يقتلوه ﴿وَاسَرُوهُ بِضَعَةً ﴾ حال عن الضمير المفرد، أي متاعًا للتجارة ﴿وَاللّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونِ ﴾ [يُوسُف: 19] من الإسرار والإخفاء والإضمار.

﴿ وَشَرَوْهُ ﴾ أي باعه لإخوة يوسف واشتروه من أخوته ﴿ بِثُمَنِ بَعْسِ ﴾ مغشوش وزيوفًا حرام. وإنما سمي حرامًا لأنه ثمن الحر وبخسًا لأنه مبخوس البركة أي ناقص عن القيمة أو القياد وقليل ﴿ دَرَهِمَ مَعْدُودَةِ ﴾ لا دنانير عشرون أو

اثنان وعشرون أو درهمًا وأربعون، ﴿وَكَانُواْ فِيهِ مِنَ ٱلرَّهِدِينَ ﴾ [يُوسُف: 20] أي إخوة يوسف في ثمن يوسف لأنه كان حرامًا. فإذا وجب أن نزعت عنه ولا يمال إليه والمجرور متعلق بالزاهدين أن جعل اللام للتعريف، وإن جعلت موصولة فهو متعلق بمحذوف لأن متعلق الصلة لا يتقدم على الموصول لنسبة الروح والعقل والطور السري والفؤاد إلى القوى البدنية إشارة وتأويل.

(قَالُواْ يَكاَبَانا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَا ) [يُوسُف: 11] إلخ، فيه تلويح وإيماء إلى ظه النفسانية والمبادئ الروحانية وإلى بيان حقيقتهم، يعني من بيان الغالي الحاكم أن لا يعتمد الغازل المحكوم قبل إصلاحه إياهم وتعديله لهم وأن يقبل قولهم في حقهم ولا في حق غيرهم ما لم يقم البرهان على صدقهم فيه على وجه تحريم العقل بصدق وصحة دعواه إشعارًا بأن منشأ العداوة إنما هي الحسد وأنه في الإخوة والأخوات أتم وأقوى وأشد وأعلى إذ كل نفس مجبولة على حب نفسها وعلى حب من أحبها، فمن نازعه للإشراك فيه وزاحمه في محبته كان أعدى عدوه.

وأرسِله معنا عَدا يرتع ويلعب اليوسف: 12] إشارة إلى ترتيب مقدمات دفع الأعداء وتركيب مبادئ منع الخصماء وهو أنه لا بد وأن ينزل إلى مقام التواضع والمداراة أولًا ويندرج في ترتيب أسبابه من الدني إلى العلي ومن العلي إلى الأعلى، فإذا النفس لاحظت عجزها وافتقارها أولًا، ويندرج في ترتيب أسبابه من الأدنى إلى الأعلى ومن الأعلى إلى الأعلى، ونظرًا إلى ما يغايرها نظرًا لاعتبار ولاحتقار ولافتقار توجهت إلى الله القوي العزيز واستعانت منه فجعلها غالبة على ما دونها بقوة الله وعزته، وإن كان الأمر على خلافه اغترت بقوتها واتكلت على مكانتها وظاهر قوتها فانقطعت استعانتها عن الحق، فما ذلة لازمتها المذلة ودامتها الخسارة والحسرة والحزن والندامة حالًا ومآلًا.

(قَالَ إِنِي لَيَحْزُنُنِيَ أَن تَذَهَبُوا بِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّتْبُ [يُوسُف: 13] وظهر عنا الظلم والإهمال في حفظه وهو العداوة الضمنية. والحال إنّا نحن عصبة وجماعة وفرقة عصبية في دفع المضرّة ودفع الشر (إِنّا إِذَا لَخَسِرُونَ ) [يُوسُف: 14] لكونه خارجًا عن طور المروءة والإنصاف إلى عود الظلم والاعتساف.

﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِ وَأَجْمَعُواْ أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَينَبَتِ ٱلجُئِّ وَأَوْحَنْنَا إِلَيْهِ لَتُنَيِّنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَنَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [يُوسُف: 15] إشارة إلى كمال ظلمهم ووجودهم الطبيعي

واعتسافهم الجبلي فإنهم سلكوا مسلك خلاف ما اعتقدوا أولًا، إن سنَّة الله تعالى جرت على إهانة الظالمين وإعانة المظلومين وإلى كمال لفظه الخفي، وإن الظلم ينافي المعرفة ويعافي العلم والحكمة إذ منشأ الظلم هو الظلمة، ومبدأ العلم والحكمة هو النور.

(وَجَآءُو عَلَى قَمِيصِهِ،) [يُوسُف: 18] عبارة عن الإيمان الفطري والعرفان الفكري الأولى كما مرت الإشارة إليه في الحديث في قميص أبينا الخليل عليه السلام التي جاء به جبرائيل من الجنة، فالنبي عليه السلام كالإيمان بمنزلة القميص تلبسه تارة وتضعه عنك أخرى إشارة إلى أن القميص الإيمان الفطري عام في الكل إلا أنه متفاوت في البعض يبقى على حالته الأولية، بل هذا من حيث التفصيل وفي البعض مبتلى بندادة الظلم ووسخ الشك واقتضاء الوهم وبذنب الكذب والإفك.

قال يعقوب: الطوري السري والفؤاد للقوى الحسية والأعيان النفسية من مقتضى كامل الفطرة الأزلية بل هو مرتضى الأحوال الأبدية التي تظهر من تسويل ذواتكم ونفوسكم، فإذن شأن في هذه الحالة يجمل، فصبر جميل إلى أن يزول عني نكاية هذه الثلاثة إشارة إلى الأعيان الوجودية بل الأكوان العدمية بالنسبة إلى النفس الكاملة الكلية كالأجزاء أو القوى والأعضاء كما روي: «أن المؤمنين كجسد واحد إذا اشتكى عضو تداعى إليه سائر الجسد بالسهر والحمى». فشأن جميع القوى والأعضاء وتمام الأجزاء أن يطاوع يعقوب الروح والعقل ويطبع يوسف الجمال الجمعي والكمال الجمعي ويدخل الجب حكم سلطانة القلب الجامع والآثار الجامع أعيان الشهادة وأنوار عالم الغيب.

وكان شأن العقل الصريح والروح الجريح أن يدعو القوى الظاهرة والجوارح الباطنة إلى الجمع القلبي وجمع الكمال العيني ليصلوا بدرجته إلى ناحية الجمعية والكمالات الأولية، ولذا أمر الله كواكب جميع القوى ونجوم تمام الأعضاء والأجزاء والشمس العقلية والقمر النفسية لأن يسجدوا ليوسف الكمال الجمعي والموصوف بالكمال النوعي، سجدة إطاعة ومطاوعة. فحزن يعقوب العقل الصريح لأمرين:

أحدهما: فقدان يوسف الحالة الجمعية القلبية.

والثاني: طغيان سائر القوى والأعضاء وخروجها عن مقتضى فطرتها ومرتضى طينتها، فإن خروج هذه الأعضاء عن مقتضى الفطرة يؤثر في جمعية الكل بالصور ووفور القصور، ولذا تمسك بعروة الصبر الجميل.

وَجَآءَتْ سَيَّارَةٌ السَارة كيفية التكميل وكيد أصحاب التبديل التي هي مبادئ الاستكمال وشرائطه. والسيارة هي القوة العملية لخدمة القوة الفكرية. والواردة هي القوة الواهمة، والدلو هو صورة الفكر والاستدلال من غير ملاحظة المعنى هي القوة الواهمة، والدلو هو صورة الفكر والاستدلال من غير ملاحظة المعنى مفسدة في إشارة إلى الارتباط بين الصورة والمعية، فإن الصورة مرتبطة بالمعنى مفسدة في الجملة كما أن بعض المرشدين المكملين قد أمروا بعض الطالبين الغافلين عن ذكر الله بأن يلاحظوا صورة الله وتوجهوا لينتقش صورته في القلب ليصل القلب منها إلى معانيها (فَأَذَكَى دَلُومٌ ) [يُوسُف: 19] إشارة إلى أن القوة الواهمة التي يدرك بها المعاني الجزئية عن صور المحسوسات إذا كانت على مقتضى خلقته وهو أن توصل تلك المعاني الجزئية إلى العقل الصريح ليجعله مرآةً لانطباع المعاني الكلية الإلهية ويصرفها إلى الحقيقة الكلية الجامعة للصورة والمعنى، وإذا استكملت هذه الخدمة استعدت لأن يصل إلى درجة القوة العاقلة ومنها إلى درجة العقل الصريح وينزل منها إلى المقام الجمعي والمرام العيني المعي ويصير واحد كثيرًا وكثير واحدًا.

وَشَرَوْهُ بِنُعَنِ بَغْسِ دَرَهِمَ مَعْدُودَةٍ آيُوسُف: 20] إشارة إلى تطور الطور القلبي وتنزُّه الدور الغيبي وتردد القوة الواهمة على مدارك تمام الإدراكات الحسية والمجالات النفسية والمقامات الأنيسة والكمالات الأنيسة والواردات القدسية والمكانات والمخاطبات القدوسية، فإذا كملها تستعملها النفس العاملة المطمئنة، فأكثر إدراكاتها هي الخطابيات والواردات الظنيات ويكون معدودة ومتناهية محدودة، وأما إذا استعملها العقل الصريح والروح الجريح تكون إدراكاتها يقينية، أما إذا استعملها القلب الجامع للمآثر النفسية والإشراقات القدسية والإدراكات القدوسية والحالات الأنسية والمقامات الأنسية تكون إدراكاتها كلية وجزئية النسبة وقدسية غير متناهية.

#### تفسير

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشۡتَرَىٰهُ مِن مِّصۡرَ لِأَمۡرَأَتِهِ ۚ أَكْرِمِي مَثْوَنَهُ عَسَىۤ أَن يَنفَعَنَاۤ أَوْ نَنَّخِذَهُ, وَلَدًاْ وَكَذَلِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُ, مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ وَٱللَّهُ غَالِبٌ عَلَىۡ أَمۡرِهِ وَلَكِنَ أَكَٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ ۚ ﴿ ﴾ الْأَحَادِيثِ

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشْتَرَىٰهُ مِن مِّصْرَ ﴾ أي وقال العزيز أو الملك يريد بمصر ﴿ لِأَمْرَأَتِهِ عَلَى مَثْوَنَهُ ﴾ يريد أكرميه ما كان عندك ﴿ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا آوُ نَنْخِذَهُ وَلَدُ أَ وكان لا ولد له ، وكان حصورًا ﴿ وَكَذَلِكَ مَكَّنًا لِيُوسُفَ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ يريد ملّكناه في أرض مصر ﴿ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ ٱلأَحَادِيثِ ﴾ يريد تأويل الأحلام ﴿ وَاللّهُ غَالِبٌ عَلَىٰ آمَرِهِ ﴾ يريد على ما أراد من قضائه حيث غيبه عن أبيه على الكره من يعقوب ومن يوسف ﴿ وَلَكِنَ النّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يُوسُف : 21] يريد لا يعلمون غيبي وما أريد في خلقي .

﴿ وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُۥ ءَاتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمَا وَكَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ آَلُهُ ﴿ وَلَمَا بَلَغَ أَشُدُهُۥ ءَاتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمَا ﴾ عقاً ﴿ وَلَمَا ﴿ وَكَذَلِكَ نَجْزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 22] يريد نفعل بالموحِّدين.

﴿ وَرُودَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ ، وَغَلَقَتِ ٱلْأَبُورَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكُ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ إِنَّهُ رَبِّي ٱلْحُسَنَ مَثْوَائُ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ اللَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ وَرَكَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَن نَقْسِهِ ، وَغَلَقَتِ ٱلْأَبُوبَ ﴾ يريد مخافة أن يغشاها وتعظرت له ﴿ وَقَالَتُ هَيْتَ ﴾ يريد أنا لك وفاء أجزيتها لك ﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ رَفِّ الْحَسَنَ مَثْوَائً ﴾ يريد أنه أنعم عليَّ بتصغير أو تكبير ﴿ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [يُوسُف: 23] يريد أنه لا يسود العاصون.

﴿ وَلَقَدْ هَمَّتَ بِهِ ۚ وَهَمَّ بِهَا لَوُلَآ أَن رَّءَا بُرْهَانَ رَبِّهِ ۚ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوٓءَ وَٱلْفَحْشَآءُ إِنَّهُ, مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِنَّهُ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوٓءَ وَٱلْفَحْشَآءُ إِنَّهُ, مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِنَّهُ ﴾

﴿ وَلَقَدُ هَمَّتَ بِهِ ۗ وَهَمَ بِهَا لَوَلا آَن رَّءَا بُرْهَن رَبِّهِ ۗ يريد أنه نظر إلى يعقوب عاضًا على أصبعيه يقول: يا يوسف أنت تريد تزني كما زنت الحمامة فتساقط ريشها وكان ذلك جبرائيل، وسمع من قومه قائلًا يقول: لا تقربوا الزنا إنه كان فاحشة، يريد من الله ﴿ وَسَاءَ سَبِيلًا ﴾ يريد ساء سبيل النار. وكان للتي هو في بيتها صنم تعبده فلما

أرادته أرخت على صنمها الستر لئلا يراها وألقى الله العصمة على يوسف حتى خرجت نطفته من أنامله (كذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوّةَ وَٱلْفَحْشَآةَ الزنا كله باللِّسان والفرج واليد وجميع الجوارح (إنّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ايُوسُف: 24] يريد لله وحده لا شريك له، فقال حين أرخت الستر على الصنم: أنت تستحين من صنم لا يسمع ولا يبصر وأنا أستحيي من ربّ العالمين الذي لا يحجب عنه شيء.

## ﴿ وَٱسۡ تَبَقَا ٱلۡبَابَ وَقَدَّتَ قَمِيصَهُۥ مِن دُبُرٍ وَٱلۡفَيَا سَيِّدَهَا لَدَا ٱلۡبَابِ قَالَتُ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهۡلِكَ سُوٓءًا إِلَّا أَن يُشْجَنَ أَوْ عَذَابُ ٱلِيثُو ﴿ إِلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(وَأَسْتَبَقَا ٱلْبَابَ) يريد هرب إلى الباب وتلمّسه، فأدركته لدى الباب حتى فتحه فتحلقت بقميصه من خلفه (وَقَدَّتَ قَمِيصَهُ مِن دُبُرٍ) فشقت قميصه من خلفه (وَقَدَّتَ قَمِيصَهُ مِن دُبُرٍ) فشقت قميصه من خلفه (وَأَلْفَيَا سَيِّدَهَا لَدَا ٱلْبَابِ (قَالَتُ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهَلِكَ سُوّءًا الله الله الله الباب (قَالَتُ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهَلِكَ سُوّءًا الله الله الزنا مثل قوله في هذه السورة: (مَا عَلِمَنَا عَلَيْهِ مِن سُوّءًا الله الله الله الزنا مثل قوله في هذه السورة: (مَا عَلِمَنَا عَلَيْهِ مِن سُوّءًا الله الله الله الله الله الله عليه من الزنا (إلّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابُ ٱلله الله الله عليه من الزنا (إلّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَابُ ٱلله الله عليه عن الزنا وجيعًا.

﴿ قَالَ هِى رَوَدَتْنِى عَن نَفْسِى وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنْ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَمِيصُهُ, قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ, قَمْرِ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ, قُدُ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ,

(قَالَ هِي رَوَدَتْنِي عَن نَفْسِيُ يريد هي راودتني عن نفسي (وَشَهِدَ شَاهِدُ يريد رجلًا حكيمًا (مِنْ أَهْلِهَأَ يريد قريبًا لها (إن كَانَ قَمِيصُهُ قُدُ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتْ وَهُو مِنَ ٱلْكَذِبِينَ [يُوسُف: 26] يريد انظر إن كان قميصه قد شق من بين يديه فإنها صادقة وهو كاذب أي أنه أساء فعله (وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُو مِنَ الصَّندِقِينَ (يُوسُف: 27] يريد إن كان قميصه شق من خلفه فكذبت على يوسف وهو من الصادقين أنها راودته.

﴿ فَلَمَّا رَءَا قَمِيصَهُ, قُدَّ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ, مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴿ اللَّ اللَّهُ مِن كُنْمَا رَءًا قَمِيصَهُ, قُدَّ مِن دُبُرٍ ﴾ يريد فلما رأى زوجها زوجه قدَّت قميصه من خلفه ﴿ قَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَ عَظِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 28] يريد العظمة بغشه.

## ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضُ عَنْ هَنَذَأَ وَاسْتَغْفِرِى لِذَنْبِكِ ۚ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ الْخَاطِدِينَ اللَّهِ ﴾ الخَاطِدِينَ اللهَا ﴾

ثم أقبل على امرأته فقال: ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضُ عَنْ هَنَذَاً ﴾ يريد لا تذكر هذا، وقال لامرأته: ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرِى لِذَنْبِكِ ﴾ يريد توبي من ذنبك ﴿ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ [يُوسُف: 29] يريد إنك أثمتِ فيما فعلتِ.

### ﴿ هُ وَقَالَ نِسُوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ٱمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ تُرَاوِدُ فَنَنْهَا عَن نَفْسِةٍ ـ قَدْ شَغَفَهَا حُبًّا إِنَّا لَنَرَنِهَا فِي ضَلَالِ تُمِينٍ ﴿ إِنَّا لَنَرَنِهَا فِي ضَلَالٍ تُمِينٍ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي الْمَدِينَةِ اَمْرَأَتُ الْعَزِيزِ ثُرُودُ فَنَنهَا عَن نَفْسِةٍ ﴿ يَ يَدِيد تراود غلامها ﴿ وَقَدْ شَغَفَهَا خُبًا ﴾ يريد قد دخل حبه في شفاف قلبها ، وهو موضع الدم الذي يكون في داخل القلب فيدخله ويكون على الدم وهو الشغاف ﴿ إِنَّا لَنَرَبُهَا فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ ويُوسُف: 30] يريد في سفاهة بينة .

وقال اللّه والقائل هو قطفير أو طيفراء العزيز الذي كان على خزائن مصر وقيل زليخا، والقائل هو قطفير أو طيفراء العزيز الذي كان على خزائن مصر والمَلِك يومئذ الريان الوليد رجل من العماليق وقد آمن بيوسف ومات في حياة يوسف، فهلك بعده فانوس بن مصعب فدعاه يوسف إلى الإسلام فأبى، فاشتراه العزيز وهو ابن سبع عشرة سنة وأقام في منزله ثلاث عشرة سنة واستوزره ريان بن الوليد وهو ابن ثلاثين سنة، وآتاه الله الملك والحكمة وهو ابن ثلاث وثلاثين سنة، وآتاه الله الملك والحكمة وهو ابن ثلاث وثلاثين عاش أربعمائة سنة بدليل قوله: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ [غافر: عاش أربعمائة سنة بدليل قوله: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ ﴾ [غافر: عشرين أبيضين. وقيل: أدخلوه السوق يعرضونه فترافعوا في دينارًا وزوجي نعل وثوبين أبيضين. وقيل: أدخلوه السوق يعرضونه فترافعوا في واللام في لامرأته متعلقة بـ(قال) لا بـ(اشتراه).

﴿ أَكْرِمِي ﴾ [يُوسُف: 21] اجعلي منزله ومقامه عندنا كريمًا وحسنًا مرضيًّا بدليل أنه قال: ﴿ رَبِنَ أَخْسَنَ مَثْوَائً ﴾ [يُوسُف: 23] تنفذ به بالإحسان وتعهد بحسن

الملكة حتى تكون نفسه في صحبتنا طيبة وفي كنفنا ساكنة (عَسَى) [يُوسُف: 21] لعله إذا بدرت وزاول الأمور وفهم مجاورتها يستظهر به على بعض ما نحن بسبيله (أَن يَنفَعَنَا) بكفايته وأمانته وحسن هدايته، (أَوْ نَنَّخِذَهُ, وَلَدُأً)، أو نقيمه مقام الولد وكان قطفير عقيمًا لا يولد له، (وَكَذَاكِ) أي مثل ما تقدم من إيجابه وعطف قلب العزيز عليه منصوب.

(مَكَنّاً لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ) أي أرض مصر وجعلناه ملكًا يتصرف فيها ، العزيز بأمره ونهيه واستصوابه ومشورته (وَلِنُعَلِّمَهُ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ) أي تعبير الرؤيا بأقسامها كما علمت ، وسيجيء بقية الكلام عطف على مضمر أي ليتصرف فيها بالعدل . (وَلِنُعَلِّمَهُ ) أي كان القصد في إيجابه وتكفله إلى أن يقيم العدل ويدير أمور الناس ويعلم معاني كتب الله وأحكامها وينفذها ويتدبر الصحف السماوية ويتذكر مضامينها ويتدبر مخارجها ويعلم المناسبات المبنية على الحوادث الكلية .

(وَاللّهُ عَلِنَ آمَرِهِ الْهُوسَف: 12] أي أمر نفسه لا يمنع عما يشاء ولا ينازع فيما يراه ويفضي على المراد، وعموم المريد أو على أمر يوسف تدبره بنفسه وبيده ولا يكله على غيره إذ إخوته أرادوا به ما أرادوا من الإلقاء في الجب وإهلاكه وقتله وانفكاكه من أبيه مع كمال الجب ومن غير ذلك من ضروبة الإتيان وأسلوب الاستحقاق ونفي المحافظة والصيانة. والحال أنه ما يكون إلا ما هو في علمه يصون ويشاء ويريد، (وَلَكِنَّ أَكْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ) أن الأمر كله بيد الله ويؤتيه من يشاء.

(وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَ اَي زمانًا اشتدت قوته وامتدت قدرته في عمره وهو إما ثماني عشر سنة أو عشرون سنة أو ثلاثون أو أربعون ( اَتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْمًا وَعِلْمًا و العمل ومؤيدًا بالعقل الصريح والذوق الصحيح ، أو حكمًا قاطعًا للخصوصية وجامعًا للمنافع والحكمة بين الناس وعلمًا بالتأويلات ، أو المراد بالأول هو العلم بالتنزيل وأحكامه ، وبالثاني هو التأويل وآياته وإعلامه النبوّة والحكمة العلمية والولاية والحكمة النظرية . ( وكذلك ) مثل ما عمل بيوسف ( نَجْزِي الْمُحْسِنِين ) [يُوسُف : 22] في كل شيء كما ورد في الخبر : (إن الله يحب الإحسان في كل شيء حتى في الذبح » .

تنبيه: على أنه كان محسنًا في علمه صفيًا في عنوان أمره، وأن الله آتاه الحكم والعلم جزاءً على إحسانه عن الحسن من أحسن عبادة ربه في سنه آتاه الحكمة في النهاية، أو المراد هو ما ورد في جواب جبرائيل: «الإحسان أن تعبد

الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك» الحديث.

(وَرَوَدَتُهُ ٱلَتِي هُوَ فِي بَيْنِهَا ﴾ [يُوسُف: 23] أي يوسف كان في بيت امرأة العزيز، هي المفاعلة من راود يراود إذ جاء وذهب كما خادعته ﴿عَن نَفْسِهِ ﴾ وأخذته عن جميع أفعاله حتى حسب أنها فعلت هي به ما فعل المخادع بصاحبه عن الشيء الذي لا يريد أن يخرجه من يده فيحتال أن يغلبه عليه ويأخذه منه. وهي عبارة عن التحمّل بموافقته إياها ﴿وَعَلَقَتِ ٱلْأَبُوبَ وَقَالَتُ هَيْتَ لَكَ ﴾ فيه سبع: قراءة بفتح الهاء وكسرها، وبفتح التاء، وهيت كجبر وهيت بكسر الهاء بمعنى يهتات، ويقال: هاء يهيء كجاء يجيء إذا تهيأ ﴿قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ ﴾ أعوذ بالله معاذًا ﴿إِنَّهُ رَقِي أي إن الشأن والحديث ربي وسيدي ومالكي يعطيني ﴿أَحْسَنَ مَثُواكُ ﴾ جملة فعلية جزاء لربي، والجملة الاسمية بيان لضمير الشأن حيث لك في حقي وتربيتي.

﴿أَكُرِى مَثُونَهُ ﴾ فما جزائي أن أخلفه في أهله سواء الخلافة وأخوته فيهم ﴿إِنَّهُ لَا يُقلِعُ الظَّالِمُونَ ﴾ [يُوسُف: 23] المجاوزون الحس بالشيء ويبدلون الخير بالشر، أو الربانيون سيما حليلة سيده التي هي في حكم الأم لأنهم ظالمون أنفسهم.

﴿ وَلَقَدْ هَمَّتُ بِهِ أَ وَهَمَّ بِهَا ﴾ أي تجردت امرأة العزيز بيوسف وتقرّبت به وعمدت مخالطته، وكذلك يوسف همَّ به المخالطة والتقرُّب ﴿ لَوَلاَ أَن رَّءًا بُرْهَانَ رَبِّهِ } [يُوسُف: 24] جواب محذوف أي يخالطها، والبرهان هو صورة يعقوب التي تمثلت الآية في تلك الحالة وقال: يا يوسف تعمل عمل السفهاء وأنت مكتوب في الأنبياء.

عن ابن عباس رضي الله عنه: مُثِّلَ له يعقوب فضرب بيده في صدره فخرجت شهوته من أنامله، أو نودي: يا يوسف أتواقعها؟ إنما مثلك ما لم يواقعها مثل الطير في جوّ السماء لا يطاق، ومثلك إن واقعت مثله إذا مات ووقع في الأرض لا يستطيع أن يدفع عن نفسه.

عن ابن عباس رضي الله عنه: لما حلّ يوسف السراويل وقعد منها مقعد الرجل من امرأته إذا بكفّ قد مدت بينهما بلا معصم ولا عضد مكتوب فيه: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمُ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ﴾ [الانفِطار: 10 - 12]، فقام يوسف

هاربًا وقامت هي أيضًا، فلما ذهب عنهما الروع والخوف عادت، فعادت تلك الكف مكتوبًا عليه: ﴿ وَلَا نَقْرَبُوا الزِّنَّ إِنَّهُم كَانَ فَاحِشَةٌ وَسَاءً سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: 23] فقاما هاربين أيضًا، فلما ذهب عنهما الروع وعادا فرأى ذلك الكف مكتوبًا عليه: ﴿ وَانَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللّهِ ﴾ [البَقَرَة: 281] فقام هاربًا وقامت، فلما ذهب عنهما الروع والرعب فعادت وعاد فقال الله عز وجل لجبرائيل: «أدرك عبدي قبل أن عنهما الروع والرعب فعادت وعاد فقال الله عز وجل لجبرائيل: «أدرك عبدي قبل أن يصيب الخطيئة»، فانحط جبرائيل عاضًا على اصبعيه يقول: يا يوسف تعمل عمل السفهاء وأنت مكتوب عند الله في الأنبياء. روي أنه مسحه بجناحه فخرجت شهوته من أنامله.

عن جعفر الصادق رضي الله عنه: البرهان هي النبوة التي أودعت صدره فحالت بينه وبين ما سخطه الله تعالى. وعن علي بن الحسن قال: كان في البيت صنم فقامت المرأة فسترته بثوب فقال لها يوسف: لِمَ فعلت هذا؟ قالت: أستحيي منه أن يراني على معصية، فقال يوسف: أتستحين ممن لا يسمع ولا يبصر ولا ينفع وأنا أحق أن أستحيي من ربي. قيل: إنه سمع صوتًا يقول: إياك وإياها، فلم يكترث، فسمعه ثانيًا فلم يعمل به، فسمعه ثالثًا فأعرض عنها فلم يسمعه حتى مُثّل له يعقوب عاضًا على أنملته.

(هَيْتَ) أي مثل ذلك التثبت حسًّا أو الأمر مثل ذلك (لِنصَرِفَ عَنْهُ السُّوّة) والإثم أو البناء الصحيح والفحشاء والزنا بالعلانية (وَٱلْفَحْشَآةُ) أي يوسف (إِنّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ) [يُوسُف: 24] الصالحين المخلصين.

(وَاسْتَبَقَا ٱلْبَابَ) وبادروا، أسرع إليه يوسف عند مشاهدة البرهان بعين البصر أو البصيرة على ما يقتضيه العقل الصريح بترتيب المقدمات الفعلية وتركيب المقالات النقلية حسب ما تقتضيه المقامات وترتضيه الحالات (وَقَدَّتْ قَمِيصَهُ) المقالات النقلية حسب ما مربه من مراودتها (وَأَلْفَيَا) صادفا ولاقيا (سَيِدَهَا لَدَا الْبَابُ أَنِي عنده، أي وجده حاضرًا بالباب (قَالَتْ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَمْلِكَ سُوّءًا) أبابُ أي عنده، أي وجده حاضرًا بالباب (قَالَتْ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَمْلِكَ سُوّءًا) زنا، وذلك الحق، فهم أن يقتلها زوجها (إلاّ أن يُسْجَنَ) أي ليس جزاؤه إلا السجن والحبس (أو عَذَابُ أَلِيدٌ) [يُوسُف: 25] بضرب السياط، أو الشرط بالرباط والخرق والخباط.

فلما سمع يوسف مقالتها ﴿قَالَ ﴾ في رد العذاب عن نفسه: ما قصدت ذلك

بنفسي بل (هِي رَوَدَتْنِي عَن نَقْسِيُّ) فاختلج صدره واستشهد ليدلِّ على صدق أحدهما (وَشَهِدَ شَاهِدُّ) وحكم حاكم صالح عابد (مِّنَ أَهْلِهَأَ ) [يُوسُف: 26] وهو ابن عمها، وذلك أوجب للحجة عليها وأوثق لبراءة يوسف وأنفى للتهمة عنه، أو الذي كان مع زوجها، أو حكيمًا كان يرجع الملك في معضلات الأمور إليه ليرفع عنه التحيُّر والتردُّد، أو صبي كان في بيتها وهو ابن خالها (إن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَفَتْ وَهُو مِنَ الْكَذِينَ شَ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُرُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُو مِنَ الْكَذِينَ شَ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُرُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُو مِنَ الْكَذِينَ شَ وَإِن كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِن دُرُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُو مِنَ الْكَذِينِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ فَهَدَ عَن الصَدِقِينَ ﴾ [يُوسُف: 26 - 27].

﴿ فَلَمَّا رَءًا ﴾ أي الملك ﴿ قَمِيصَهُم قُدَّ ﴾ وشق ﴿ مِن دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَنَّدُكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 28] قيل: هذا من قول الشاهد.

فقال الملك حين برأ يوسف من التهمة يا ﴿ يُوسُفُ أَعْرِضَ عَنْ هَنذاً ﴾ الحديث والكلام الخبيث والأمر المشهود عليه واكتمه ولا تبالغ في انتساب الإثم إليها ﴿ وَاَسْتَغْفِرِى ﴾ يا امرأة الملك وزوجه واطلبي المغفرة من الله والستر عليك والتجاوز عن ﴿ لِذَنبُكِ ﴾ ومعاقبتك ﴿ إِنَّكِ كُنتِ مِنَ ٱلْخَاطِئِينَ ﴾ [يُوسُف: 29] من جملة المجرمين بالتهمة على الخصومين، وبالقصة بمراودتك إياه.

وَوَالَ نِسُوةٌ فِي الْمَدِينَةِ متعلق بقال صفة نسوة وهي جماعة، وهن النساء وهي خمسة، والنسوة اسم مفرد وتأنيثه غير ضيفي لأنه مفرد اسم لجمع امرأة ولذا ذكر فعله، وهن زوجة الحاجب والساقي والخباز والسَّجان وصاحب الدواب (أَمْرَأَتُ الْعَزِيزِ نُرُودُ فَلَها) الذي هو في بيتها (عَن نَفْسِةً،) أي طلبت موافقة غلامها. والعزيز بلسان العرب الملك، وأصل فتا فتي لقوله فتيان إذ الفتوة أصلها فتيوة أدغمت الياء في الواو بعد قلبها ياء وهي سادة وسيادة (فَد شَغَفَها أصلها فتيوة أدغمت الياء في الواو بعد قلبها ياء وهي سادة حجابه. قيل: هي جُلّا أي علقها وخرق حب الغلام وأوده شغاف قلبها حتى لا يغفل ولا يدرك سواه أو أحبه حتى دخل حبه شغاف قلبها أي داخل قلبها، أو ذهب بها كل مذهب. ومنه شغف الجبال وهي رؤوسها (إنّا لَنَرَنها في ضَلَلٍ مُينٍ) [يُوسُف: 30] أو أنها في شغف الجبال وهي رؤوسها (إنّا لَنَرَنها في ضَلَلٍ مُينٍ) [يُوسُف: 30] أو أنها في شغف عنه حبه وقلة صبر هواه تركت ما كانت عليه من العفاف والستر والكفاف وما بقي في حبه حوله كعبة ودّه إلا السعي والطواف فكان اللوم في حبه أحب عنده من العرس والزفاف.

#### إشارة وتأمل

(وَقَالَ ٱلّذِى ٱشْتَرَعُهُ مِن مِصْرَ البُوسُف: [2] أي ملك الروح قال للنفس العاملة العاملة: (أَحْرِمِي) يوسف المصري وهو وجه، فيسمى تواجه النفس العاملة والمعنى هو الوجود الخارجي واليقين المزاجي أي الوحدة الجمعي الزجاجي الامتزاجي المتضمن لتمام الزجاجات الخارجية والتعينات الكونية أو الصورة الجمعية الإلهية والكونية (عَسَى أَن يَنفَعَناً ) أي نبلغ مبلغ الأعيان الكاملة والأكوان الفاضلة ويستكمل في السير إلى الله ومن الله وفي الله. التوسل في الوصول إلى الكمال الجمعي والجمع الكمالي (أو نَنفِذهُ وَلَدًا ) أو نستخلفه ويقوم مقام أطوار الاستكمال والتكميل وتطرد الاعتدال إلى إدارة الأدوار وتكميل أعيانها وتعديل أكوان أحوال أكوارها العتمية متنوعة الجعل والتعديل.

قال: تطورات الإنسان الكامل في أطمار الظهورات والبروز والبرزات غير متناهية كما أن أطوار الألوهية في إدارة الأدوار وتكميل أعيانها وتعديل أحوال الأكوان أكوارها الضمنية متنوعة بجعل بعضها أملاكًا مقربة والآخر أملاكًا عاملة، وبعضها عقولًا مجردة وبعضها نفوسًا مدبرة، وبعضها أفلاكًا مستديرة، وبعضها عناصر، وبعضها مواليد ثلاثة، وبعضها إنسانًا كاملًا وكونًا فاضلًا يقوم مقامه في الأرض ويعرجه ويوصله في مقام الفناء الذاتية والبقاء الإلهية، متصرف في تصرف الإله في الأعيان والأكوان بلا إعانة وكيل.

وَكَذَلِكَ مَكَنّا لِيُوسُفَ لخليفته الطور القلبي في الأرض كاستعداداته بعد الفناء والبقاء وانتصابه في منصب الخلافة في الأرض والسماء ووَلِنُعَلّمَهُ مِن تَأْوِيلِ الفناء والبقاء وانتصابه في منصب الخلافة في الأرض والسماء ووَلِنُعَلّمَهُ مِن تَأْوِيلِ الأُحَادِيثُ أي أسرار التجليات الذاتية الأحدية أولًا في المرتبة الأحدية ثم في بداية الواحدية بصور التشوُّفات العينية وفي الواحدية وعالم الأمر وما دونه أنوار التجليات الأسمائية والأفعالية والآثارية، والصورة الجمعية الناسوتية وما يتفرع منها من الأسرار الجامعة والأنوار الرابعة والأطوار الرافعة للأعيان التي متضمنة الناسوت إلى اللاهوت، فالصور العالية تأويل وتفسير للسافلة لدى الفروع وبالعكس عند النزول (واللهُ عَلَى أمروء) أي أمر التجليات المتجددة وشؤوناتها المتولدة وتنوعاتها المتبددة وجودًا أو شهودًا (ولَكِكنَ أَكَثَرُ النَاسِ لَا

يَعْلَمُونَ ﴾ [يُوسُف: 21] من أصحاب التجليات فإن أسرار التجليات وأطوارها وأنوار الشهود وتنوعات أنهارها في نشأة أدوارها ورسومات أكوارها مما قد اختفت على كثير من أرباب المشاهدات ولا يتذوقون ذوقًا ولا يتشوقون إليها شوقًا شاملًا ولا يعلمون لتلك الأسرار علومًا حضوريًّا ولا يدركونها إدراكًا شهوديًّا.

(وَلَمّا بَلَغَ أَشُدّهُم الطور السري والدور القيادي البري الذي هو صدرًا لطور التجلي وهو التجلي تامًّا راشدة إلى كماله الجمعي والجمع الكمالي الذي يتضمن تمام أنواع التجليات وعموم أطوار الشهودات (عَاتَيْنَهُ حُكُمًا وَعِلْماً في حكم الولاية بالنبوة وعلمًا مستفادًا من النبوة التشريعية متعلقًا بالأحكام الإلهية وهو الشريعة، وبالأعلام الربانية وهي آداب الطريقة وبهما يصل العبد إلى مقام الحقيقة ويتحقق بها الشريعة فنظرة الحقيقة الحديث فمن لا شريعة له لا طريقة له ومن لا طريقة له ومن لا حقيقة له فهو شيطان طريد وإيطان مريد والشريعة أقوالي والطريقة أفعالي والحقيقة أحوالي» الحديث.

(وَكَذَلِكَ) أي كما بلغنا أي أوصلنا يوسف المذكور إلى نهاية مراتب الكمال الذاتي والأسمائي (بَحِرى ٱلْمُحَسِنِينَ) [يُوسُف: 22] الذين يتفق من سائر الأطوار الذين بلغوا في غاية الأطوار في نهاية الأدوار وحدود الأكوار صريحًا وضمنًا إلى الذين بلغوا في غاية الأطوار في نهاية الأدوار وحدود الأكوار صريحًا وضمنًا إلى أن أصبح الصريح ضمنًا والضمن صريحًا، والنبوة وهي المتعلقة بالأحكام الإلهية تصير ولاية، والولاية وهي شيء يتعلق بحقائق التجليات وشقائق الشهودات نبوة وهداية لكل الكائنات وجمهور الممكنات ألوان يشهد من جميعهم سر أنا الحق، ويظهر به «سبحاني ما أعظم شأني»، ليساوي الكل في كونهم حصصًا في الذات وصيرورتهم متحققين بالألوهية بالذات والأسماء والصفات، وهذا موعود بزمان المظهر الموعود حجة الله القائم على تمام الوجود.

﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهَا ﴾ [يُوسُف: 23] إشارة إلى دور الله وسره في الأدوار وتنوع أطواره في أدواره، فتارة ابتلاه بمراودة النفس العاملة ومزاولة الطبيعة النازلة والمرتبة السافلة، وتارة ترونها زاوية اللطيفة القلبية مخالطًا بيوسف اللطيفة القلبية، وأخرى يعرج إلى سماء الروح كالريح وفلك العقل الصريح، ثم يهبط منه إلى أرض الإمكان كاستعدادي لتلبية ما يستعد لأن يتلوح في ملكوت السماوات والأدوار الربانية والأكوار الكناية، ثم يعرج إلى فلك الجمعية الإفرادية النورية ثم

إلى سماء الجمعية الوحدانية، ثم إلى جمعيتهما الجمعية (وَعَلَقَتِ ٱلْأَبُوكِ) إشارة إلى الوقوف في المواقف لما يتفرد في الحكمة الربانية من أنه لا بد من أن يكون بين الحركتين المختلفتين كالهبوط والصعود والإقبال والإدبار زمان سكون ووقوف ليحصل له قوة في الصعود والإقبال.

(وَقَالَتُ هَيْتَ) أي تهيّأ واستعد للإصعاد والإقبال لافتراق المعارف الإلهية والاعتراف بالمواقف المتوالية والاغتراف بيده من ماء العلوم الحقيقية. والحقائق المعارف الغير المتناهية. قال يوسف الطور القلبي عند الوقوف بين يدي موفقة زمان السكون في أرض الإمكان والاستعداد: (إِنَّهُ رَوِّتَ) أي زمان السكون موقف التربية ومعطف التوفيقية لا مقام الاكتساب ومقام الاجتلاب (أحسنَ مَثُواكً) [يُوسُف: 23] الأول لاكتساب الكمالات النورية الوجودية والثاني لاجتلاب الحالات الظلمية العدمية إلى الفناء في الله والبقاء بالله في الأدوار الجمالية والأكوار الجلالية.

(وَلَقَدُ هَمَّتَ بِهِ وَهُمَّ بِهَا) إشارة إلى أن الاحتياج بين الطالب والمطلوب والفاعل والقابل والراغب والمرغوب والمحب والمحبوب دوري، واليسر والخاصة بينهما كوري ضروري (لوَلا آن رَّءا بُرَهَنَ رَبِّهِ أَي جذبته الرحمانية وخليفته الربانية معين في زمان السكون وأوان الوقوف، فلكل منهما مثل طبيعي إلى الآخر لأن ميل الفاعل وتأثيره مشروط بعلم وإرادة، إذ الأثر والتأثر يتعلق بأمور متكثرة متنوعة مختلفة لا بد أن يكون متميزًا بعضها عن بعض، ولذا اعتبر البرهان الذي يفيد العلم كالاختيار والإرادة في الفاعل دون العامل، وأن الذات الفاعل تكون قابلًا من غير عكس (إنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلمُخْلَصِينَ) [يُوسُف: 24] أي الأطوار القلبية والأعيان العينية والقوى النفسانية والمبادئ الروحانية الذين هم خلصوا يوسف من الطور القلبي والسر الغيبي في مدارك إدراكاتهم ومسالك شهودهم وممالك أطوار وجودهم الممتد وجنس التقلّد.

﴿ وَاَسْتَبَقَا الْبَابَ ﴾ [يُوسُف: 25] أي باب التطورات في دار التنوعات و في يون الله و في و الإيمان و في يون الأزلي وهو الإيمان الفطري والإسلام الضروري من قبل وإقبال وهو الوجه الإلهي الذي هو أول الوجوه الذاتية السارية في جميع الأعيان الكتابية الباقية أزلًا وأبدًا ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجُهَامُ ﴾ [القصص: 88].

﴿ وَٱلْفَيَا سَيِّدَهَا ﴾ ربها ومربيها ﴿ قَالَتِ ﴾ القائلة الأولية والمادة الأزلية ﴿ مَا جَزَآءُ

مَنْ أَرَاد بِأَهْلِك ) أي السر المختص بك وهو الكمال الجمعي والجمع الكمالي (سُوَءًا) وصولًا واختلاطًا ومباشرةً من غير استحقاق وسبق اشتياق وشرط لحوق واستلحاق (إِلَّا أَن يُسْجَنَ) ويقيد في مرتبة واقتضاء أي دورة وارتضاء أو كورة (أَو عَذَابُ أَلِيدٌ) [يُوسُف: 25] أي تردد وتيسير وتبدُّد في النشآت وأطوارها الشؤونات. قال أفلاطون اللّدني إن الإنسان مهذب في كل أحواله إذ السكون والتعطل فج فاليسر والحركة والتردد والطير في جميع الأحوال لازم.

(قَالَ) يوسف الطور الصدري أو القلبي (هِي رَوَدَتْنِي عَن نَقْسِيّ) إشارة إلى أن المراودة والتقيد والميل إنما هي من النفس العاملة المتعبدة بالجسم وتدبيره (وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِن أَهْلِهَا ) [يُوسُف: 26] وهي القوة العاملة (وَإِن كَانَ قَييصُهُ قُدُ مِن دُبُرٍ) [يُوسُف: 27] أي من جهة الوجه الكوني وهو العلم الحاصل من جهة المتعلق بالممكنات وهو يوجب الإدبار من الحق والإقبال إلى الخلق (فَلَمَا رَيَا المتعلق بالممكنات وهو يوجب الإدبار من الحق والإقبال إلى الخلق (فَلَمَا رَيَا قَمِيصَهُ قُدً مِن دُبُرٍ قَالَ إِنّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَ عَظِيمٌ ) [يُوسُف: 28].

(يُوسُفُ أَعْرِضُ عَنْ هَنَذَأَ ﴾ الأمر الذي شغلك عن أصل المقصود ومن كيدهم المرصود والإثم الموصود (وَاسَتَغْفِرِى لِذَنْبِكِ ﴾ لما تقدم من أن التقلُّد والتقيُّد والمثل إلى ما هو غير المقصود إنما تشابه من جانب النفس مباشرة أو نسبيًّا أو توليدًا (إِنَّكِ كُنْتِ مِنَ ٱلْخَاطِفِينَ ﴾ [يُوسُف: 29] المجبولين على التوجه إلى عالم السوء.

#### تفسير

﴿ فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَمُنَّ مُثَّكَا وَءَاتَتْ كُلَّ وَحِدَةٍ مِنْهُنَّ سِكِينًا وَقَالَتِ اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلَمَّا رَأَيْنَهُۥ أَكْبُرْنَهُۥ وَقَطَعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَشَ لِلَّهِ مَا هَنَدَا بَشَرًا إِنْ هَنَذَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمُ ﴿ إِنَّ هَنَدًا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمُ ﴿ إِنَّ

(فَلَمَا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَ ) يريد بمقالتهن (أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَ وَأَعْتَدَتْ لَمُنَ مُتَكَمًا ) وهو الأترج يريد أعطت كل واحدة منهنَّ سكينًا وأترجة (وَقَالَتِ ) يريد قالت ليوسف (اخْرُجْ عَلَيْهِنَّ )، (فَلَمَا رَأَيْنُهُ وَ أَكْبَرَنُهُ ) يريد بالسكاكين (وَقُلْنَ عَلَيْهِنَّ )، (فَلَمَا رَأَيْنُهُ وَ أَكْبَرَنُهُ ) يريد أعظمنه (وَقَطَعْنَ أَيْدِيَهُنَّ ) يريد بالسكاكين (وَقُلْنَ حَشَى ) يريد ليس لله السوء (لِلَهِ مَا هَلَا) يريد قلن : (مَا هَلَا بَشَرًا إِنْ هَلَا آ إِلَا مَلَكُ كَرِيمٌ ) ويُوسُف: [3] من الملائكة .

#### ﴿ قَالَتُ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لُمْتُنَنِى فِيهِ وَلَقَدْ رَوَدَنُّهُۥ عَن نَفْسِهِ، فَٱسْتَعْصَمُّ وَلَهِن لَمْ يَفْعَلْ مَا ءَامُرُهُۥ لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِّنَ ٱلصَّغِرِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

﴿ قَالَتَ فَذَالِكُنَّ اَلَذِى لُمُتُنَّنِى فِيةٍ وَلَقَدُ رَوَدَنُّهُ عَن نَفْسِهِ ء فَاسْتَعْصَمُ ﴾ يريد وامتنع ﴿ وَلَينِ لَمْ يَفْعَلْ مَا ءَامُرُهُ ﴾ يريد ما ندعوه إليه ﴿ لَيُسُجَنَنَ وَلَيَكُونًا مِّنَ ٱلصَّغِرِينَ ﴾ [يُوسُف: 32] يريد الصغار بعينه.

### ﴿ قَالَ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إِلَىٰٓ مِمَّا يَدْعُونَنِىۤ إِلَيْهِ ۖ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنِى كَيْدَهُنَّ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ عَنِي كَيْدَهُنَّ أَلْكُونِهِ إِلَيْهِ اللهِ عَنِي كَيْدَهُنَّ وَأَكُنُ مِّنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ اللهِ عَلَى كَيْدَهُنَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

﴿ قَالَ رَبِ ٱلسِّجْنُ أَحَبُ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ ﴾ من الفاحشة والإثم ﴿ وَإِلَّا تَصَرِفُ عَنِي كَيْدَهُنَ ﴾ يريد مكرهن ﴿ أَصْبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُنُ مِنَ ٱلْجَهِلِينَ ﴾ [يُوسُف: 33] يريد من المذنبين الآثمين.

### ﴿ فَٱسْتَجَابَ لَهُ، رَبُّهُ، فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ، هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّل

﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [يُوسُف: 34] سميع لدعائه عليهم بما يخاف من الإثم.

### ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُمْ مِّنْ بَعْدِ مَا رَأَوُا ٱلْأَيْتِ لَيَسْجُنُنَّهُ, حَتَّىٰ حِينِ ﴿ آ ﴾

(ثُمَّ بَدَا لَهُمْ مِّنُ بَعْدِ مَا رَأَقُا ٱلْآيَنَ [يُوسُف: 35] يريد ما فعل بالنسوة حيث قطعن أيديهن، وما قال الحكيم في حكمه: (إن كَانَ قَمِيصُهُ فَدَّ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ [يُوسُف: 26] وما ألزمها (إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ) [يُوسُف: 28]. (لَيَسْجُنُنَهُ حَتَى حِينِ ايُوسُف: 35] يريد انقطاع المقالة وما شاع في المدينة من الفاحشة.

﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ فَتَكَانِّ قَالَ أَحَدُهُمَاۤ إِنِّ أَرَىٰنِ أَعْصِرُ خَمْراً وَقَالَ ٱلْأَخُرُ إِنِّ أَرْسَىٰ أَلْكُورُ إِنِّ أَرْسَىٰ أَلْكُورُ الْظَيْرُ مِنْكُمْ نَبِقْنَا بِتَأْوِيلِهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ أَلْمُحْسِنِينَ ﴿ إِنَّا نَرَىٰكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ آَ ﴾ إِنَّا نَرَىٰكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ آَ ﴾

﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ فَتَيَانِ ﴾ عبدان للملك والملك يومئذ الوليد بن نزوان العمليقي، وكان أحدهما على شراب الملك، والآخر على طعامه ﴿ قَالَ أَحَدُهُمَّا

إِنِّ أَرَىٰنِىٓ أَعْصِرُ خَمْرًا ﴾ يريد الخمر بعينها ﴿وَقَالَ ٱلْآخَرُ إِنِّ أَرَىٰنِىٓ أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِى خُبْزًا تَأْكُلُ ٱلطَّيْرُ مِنَّهُ نَبِقَنَا بِتَأْوِيلِةِ ﴾ يريد أخبرنا تفسيره ﴿إِنَّا نَرَيْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 36] يريد من الموحّدين.

﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ ۚ إِلَّا نَبَأَثُكُمَا بِتَأْوِيلِهِ ۚ قَبْلَ أَن يَأْتِيكُمَا ذَٰلِكُمَا مِمَّا عَلَمَنِي رَقِّ ۚ إِنِّى تَرَكَٰتُ مِلَّةَ قَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَنفِرُونَ ﴿ آَا ﴾

﴿ قَالَ لَا يَأْتِيكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ ۚ ﴾ يريد لا تأكلانه ﴿ إِلَّا نَبَأَثُكُمًا بِتَأْوِيلِهِ ﴾ يريد إلا أخبرتكما بتفسيره ﴿ قَبَلَ أَن يَأْتِيكُمَا فَالِكُمَا مِمَا عَلَمَنِي رَبِّ ۚ ﴾ يريد مما ألهمني ربي ﴿ إِنِّ تَرَكُتُ مِلَةً قَوْمٍ ﴾ يريد دين قوم ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ إِللَّهِ ﴾ لا يصدقون بالله ﴿ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ ﴾ يريد الجنة ﴿ هُمْ كَنْفُرُونَ ﴾ [يُوسُف: 37] يريد هم جاحدون.

﴿ وَٱتَّبَعْتُ مِلَّةَ ءَابَآءِى ۚ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَآ أَن نُشْرِكَ بِٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ذَلِكَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِئَ أَكْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴿ آَلَ ﴾

﴿ وَأَتَبَعْتُ مِلَةَ ءَابَآءِى ٓ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ ﴾ يريد دين الحقيقة ﴿ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِأُللّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ يريد إن عصمنا أن نشرك به ﴿ ذَلِكَ مِن فَضْلِ ٱللّهِ عَلَيْنَا ﴾ يريد يتفضّل به علينا ﴿ وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَكِنَ أَكُمْ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ [يُوسُف: 38] يريد لا يوحّد الله.

﴿ يَصَاحِبَي ٱلسِّجْنِ ءَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴿ آَلَ

﴿ يَكْ صَاحِبَي ٱلسِّجْنِ ءَأَرَبَاتُ مُتَفَرِقُونَ ﴾ يريد آلهة متفرقة ﴿ خَيْرُ أَمِ اللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَارُ ﴾ [يُوسُف: 39] الذي ليس كمثله شيء، القهّار، يريد الذي خلق الموت والحياة وقهر العباد بالموت.

﴿ مَا تَعۡبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسَمَاءً سَمَّيۡتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآ وُكُم مَّا أَنزَلَ اللّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَ ۚ إِن ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلّهِ أَمَرَ أَلَّا تَعۡبُدُوۤا إِلّاۤ إِيّاهُ ذَلِكَ ٱلدِّينُ اللّهَ عَبُدُونَ إِلَّا إِيّاهُ ذَلِكَ ٱلدِّينُ الْفَيِّمُ وَلَذِينَ أَحْتُمُ ٱلنّاسِ لَا يَعۡلَمُونَ ﴿ إِلَّا اللّهَ مَا مُونَ إِنَّا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿ مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمُ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ أَللَّهُ بِهَا مِن

سُلُطَنَيْ يريد من حجة (إِنِ ٱلْمُكُمُ إِلَّا بِلَّهِ ) يريد لا شريك له (أَمَرَ أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ ) يريد الدين المستقيم (وَلَاكِنَ أَلَقَيْمُ ) يريد الدين المستقيم (وَلَاكِنَ أَكَثَرَ أَكَثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ) [يُوسُف: 40] يريد لا يعلمون ما للمطيعين لله من الثواب وما للعاصين من العذاب.

(فَامَا سِمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ) أقول: باغتيابهنَّ وسوء مقالتهنَّ في حقها بأنها قد عشقت عبدها الكنعاني. وإنما سميت مكرًا لأنها في غيبتها وخفية منها كما يخفي الماكر مكرها فعل (فدكنَ هواجة) فأفشته عليها (أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعَدَتْ لَمُنَّ مُثَكًا) يتكئ عليه للشراب أو الطعام كما هو عادة المترفهين ودأب الرجال المتنعمين (وَالتَّ كُلَّ وَحِدَةٍ مِنْهُنَّ سِكِينًا وَقَالَتِ الخَرْجُ عَلَيْهِنَّ فَلْمَا رَأَيْنَهُ وهم يأكلون اللحم والأترج، قال ابن عباس رضي الله عنه: متكاً هو الأترج أو هو كل ما هو يقطع بالجارحة (أَكْبُرْنَهُ) [يُوسُف: 13] أعظمنه لهيئته وتحيرنَ من ذلك الحسن الرائع والجمال الفائق الساطع ولذلك اشتهرت بين الناس: "إن فضل حسن يوسف وجماله كفضل القمر ليلة البدر على نجوم السماء».

واعلم أن الحسن والجمال حالةً وسرًّا ليس في القمر ولا في الشمس بل ولا في الملك ولا في الفلك، لا يعلمه إلا الله لجذب الروح والعقل والقلب والنفس على وجه لا يعلمه إلا الله وما صدق هو عليه من الملاحة والفصاحة والبلاغة والعدالة والصون، فإن كان وحدة الاعتدال والعدل في تناسب الأعضاء الحسية يسمى بالحسن والكمال، وإن كان في تناسب الأجزاء يسمى بالملاحة، وإن كان في أجزاء الألفاظ والكلمات يسمى بالفصاحة والبلاغة في إجراء الصوت واصطكاك الهواء يسمى بالنغمات الملائمة، وإن كان في الأفعال الإرادية والأعمال الاختيارية يسمى بالعدالة، وإن كان في استفادة المعاني يسمى بالدلالة.

(وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ) بذلك الجارح من فرط الدهشة ومرط الوحشة وشرط الخشية حَشَ لِلَّهِ ) للتنزيه والتبعيد عن السوء أو براءة الله وتنزيهه وتبعيده عما هو نقص وعيب ونكص من هذا الشخص والوجود الجزئي المشخص سرى إنسانًا مشخصًا إِنَّ هَاذَاۤ إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 31] أي تعين البشرية منه لأن البشر لا يتأتى منه هذا الأثر من الملكية ويبين بها الحكم لأن الله تعالى ركز في الطباع أن لا يقبح إلا من الشيطان ولا يستحسن إلا من الملك، ولذا يشبه كل متناه في الحسن والقبح بها وما ركز ذلك إلا كذلك إذ الحقائق في الظاهر كذلك، وأما في التحقيق فإن الكل مستند إلى من هو موجود بالذات ولا موجود إلا الله فلا موجود ولا مؤثر ولا فاعل إلا الله، ولا ينكر هذا إلا من تمسك في الحكم بالعقل المغتر الصريح المتشبث بأذيال الوهم والخيال، الحاكم على الحقائق المتعددة.

(قَالَتُ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لُمُتُنَيِّى فِيهِ الْيُوسُف: 32] في حبه وإيثاره إشارة إلى التقيد للتعظيم أو لكونه إشارة إلى العبد الكنعاني الذي عشقته ووقعت في حبه في مطارح الطعن والتوبيخ واللعن وأنتن لو صورتن في أنفسكن حسنه الكريم وجماله العظيم العميم لم تلمنني في حبه ووده وأنتم لو تصورتن وتأملتن حق التأمل فيه لعذرتوني في الافتتان بحبه والامتحان في عشقه والامتنان عليّ في استخلاصه من غيابة الجب، (وَلَقَد رَوَدتُهُمُ وقصدت إمالته (عَن نَشيهِ الى مطاوعتي وأخذته وجذبته إلى مبايعتي (فَاستَعْصَمُ وامتنع وارتدع عن مرادي طالبًا للعصمة بالله وراغبًا إلى الرحمة من الله (وَلَيْ لَمْ يَفْعَلُ مَا ءَامُرُهُ وما أمرته به (لَيُسَجَنَن ويجعل في السجن والحبس (وَلَيْ كُونا) بالتخفيف والتشديد، والتخفيف أولى لأن النون في المصحف ألفًا على حكم الوقف وذلك لا يكون إلا في الحقيقة لشبهها بالتنوين نظيره (نسفعًا) (مِنَ الضَاغِينَ الذليلين.

(قَالَ رَبِّ السِّجْنُ) والحبس (أَحَبُّ إِلَى مِمَّا يَدْعُونَيِ إِلَيْهِ) من الموافقة لأن أخبرنا نكاله بالنسبة إلى عذاب الآخرة وبعد الحق وطرده لأنه متناه وعذاب الله وخذلان الآخرة أبدي غير متناه (وَإِلَّا تَصَرِفْ عَنِي كَيْدَهُنَّ) أي وإن لم تصرف عني أو تدفع عني كيدهن وحميتني من حب ذلك (أَصَبُ إِلَيْهِنَّ) مجزوم في جواب الشرط من الصبوة وهو الميل إلى الهواء ومنه الصبا لأن النفوس تصبو إليه لطيب نعيمها وروعها ويشتاق ويمثل لديها (وَأَكُنُ) بالجزم عطف على أصْبُ (مِّنَ النّهِوسُنَ) [يُوسُف: 33].

﴿ فَأَسْتَجَابَ لَهُ رَبُّهُ فَصَرَفَ عَنْهُ كَيْدَهُنَّ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ) بدعاء الداعين (ٱلْعَلِيمُ ) [يُوسُف: 34] يعني استحقاقهم وبمقتضى نشأتهم. ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُم ﴾ أي ظهر للعزيز وأركان دولته ﴿ مِّنْ بَعَدِ مَا رَأَوُا ٱلْآيكتِ ﴾ الدالة على صدق يوسف وبراءته عما نسبت إليه امرأة العزيز، وهي الشواهد المذكورة فاعل بدا مضمر يدل عليه قوله: ﴿ لَيَسَجُنُنَهُ مِعَيْنَ حِينِ ﴾ [يُوسُف: 35] أي وقت معين وزمان مبين أي بدا وظهر أي السجن وصلاحه وعزموا عليه.

(وَدَخَلَ مَعَهُ) أي مع يوسف (ألسِّجْنَ فَتَيَانِّ) غلامان كانا للوليد بن نزوان العمليقي ملك مصر الأكبر، أحدهما خبازه صاحب طعامه، والآخر ساقيه صاحب شرابه، فغضب الملك عليهما فأمر بحبسهما فأدخلا السجن فساعة أدخل فيها يوسف في السجن وكان ذلك لقصد جماعة من أهل مصر لملكه فجعلوا طعامه وشرابه مسمومًا فلما أحضروا الطعام والشراب قال الساقي: لا تأكل أيها الملك فإن الطعام مسموم، وقال الخبَّاز: لا تشرب فإن الماء مسموم، فقال الملك للساقي: اشرب شرابك وماءك، فشربه ولم يضرّه، وقال للخباز: كل من طعامك فأبى، فجرّب ذلك الطعام على دابة فأكلته فهلكت، فأمر الملك بحبسهما، فحبس يوسف معهما فتحدثا (قال أحدهما إنيّ أَرَسْيَ أَعْصِرُ خَمَراً وهو الساقي أي عنبًا لتسميته للشيء باسم ما يؤول إليه. وقيل: الخمر اسم للعنب.

(وَقَالَ ٱلْآخُرُ إِنِي آرَكِنِي في المنام، وهو الخباز (آحَمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزًا تَأْكُلُ الْطَيْرُ مِنْفُ وذلك أنه قال: إني رأيت كأن فوق رأسي ثلاث سلال فيها الخبز وألوان الأطعمة وتأكل السباع منه (نَبِقَنَا بِتَأْوِيلِهِ إِنَّا نَرَبُكُ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ (ايُوسُف: 36] لأنه كان في السجن يعود مَن كان مريضًا ويقوم عليه، فإذا ضاق أوسع عليه وإذا احتاج جمع له شيئًا، وكان مع هذا يجتهد في العبارة ويقوم الليل كله للصلاة وقد كان في السجن ناس قد انقطع رجاؤهم وطال حزنهم وعناؤهم فجعل يفتقدهم ويقول لهم تطييبًا لقلوبهم وتفريجًا لفؤادهم: أبشروا واصبروا تؤجروا إن لهذا أجرًا عظيمًا، فقالوا: بارك الله عليك ما أحسن وجهك وما أبهى وأبين خلقك، لقد نود في جوارك فمن أنت يا فتى؟ قال: أنا يوسف ابن صفي الله يعقوب بن ذبيح الله إسحاق ابن خليل الله إبراهيم، فقال له عامل السجن: لو استطعت لخليت سبيلك ولكن أحسن جوارك فكن في أي بيت شئت من بيوت السجن.

﴿ قَالَ ﴾ يـوسـف لـلـغــلامـيـن: ﴿ لَا يَأْتِيكُما طَعَامٌ ﴾ وغــذاء وشــراب ﴿ تُرْزَقَانِهِ ۗ إِلَّا نَبَأَثُكُما ﴾ وأعلمتكما ﴿ بِتَأْوِيلِهِ ، ﴾ وطريق حصوله وكيفية تحصيله ووصفه ونوعه ﴿ قَبَلَ

أَن يَأْتِيكُمْأً بيوم أو يومين قل أو كثر، ﴿ ذَلِكُمَا ﴾ أي: الذي أخبرتكما ونبأتكما من بعض الذي ﴿ عَلَمَنِ ﴾ علمه ﴿ رَفِّ أَ فيجدانه كما أخبرهما وذلك عن الغيب، وجعل ذلك مقدمة على دعوتهما في الإيمان ودلالتهما على الإسلام إلى أن يذكر لهما التوحيد ويعرض عليهما الإيمان والتفريد ويبينهما لهما ويقبح الشرك والضيق والكذب والبهتان والإفك، هذه طريقة كل ذي علم وصاحب وقائد وحكم، ويصدقون أن يسلكها لكل صاحب رؤيا وحلم، وإذا استفتى واحد من العلماء أو سئل شيء من المسائل العويصة أو الدلائل العويصة فعليه أن يقتدي بطريقتهم ويقتفي أثرهم ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْمُسْنَةِ وَجَدِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ [النحل: 125].

﴿ إِنِّى تَرَكُتُ مِلَةً فَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَهُم بِالْلَاَحِرَةِ هُمْ كَلْفِرُونَ ﴾ [يُوسُف: 37] تعريض يقيد فائدة التعليل كعلَّمني ربي، وتنبيه على أن التعليم الرباني، فالإعلام والتعليم الصمداني لا يتأتى ولا يتيسر إلا بالإيمان بالله وباليوم الآخر، وتقديم المفعول وضمير الفصل إشعار بقوة كفرهم وشدة قساوة قلوبهم وكدورة عيونهم وبعدهما عن قبول الإيمان بالله والتوحيد وانغماسهم في ظلمة الشرك والتقييد.

وَاتَبَعْتُ مِلّة ءَابَآءِ وَإِبْرِهِيم وَإِسْحُق وَيَعَقُوبَ مَا كَانَ لَنَآ ما وضح لنا وما ينبغي وما تجزئ عند تمنع غريزة العقل الصريح وقوة الفهم عن الفعل الصريح (أن نُشْرِكَ بِاللّهِ خالق السماوات والأرض وما فيهما، مدبر الليل والنهار وما قارنهما (مِن شَيْءً ﴾ [يُوسُف: 38] عظيم أو حقير، كبير أو صغير، جماد أو مدرك، سميع أو بصير، إرشاد ودعوة إلى الإيمان وقبول الإسلام ولا ينقاد بالشريعة والأحكام، ولهذا جاز للخامل أن يصف نفسه وعرفه للجاهل (ذَلِكَ ) المذكور من الإيمان بالله وبما جاء به وبالتوحيد والتجنب عن الشرك بالله وعن التقليد، فجاز تعريف الشيء بنفسه (مِن فَضَلِ الله ) وكمال رأفته وعموم رحمته (عَلَيْنَ) بالوحي والتعليم (وَعَلَ النَّاسِ) الذي أرسلنا الله إليهم لتبليغ أحكامه ولتسوية شرائعه وإعلامه وإرشادهم إلى طريق الهدى وإمدادهم في الوصول إلى التوفيق العلي (وَلَكِنَ أَكَثَر النَّاسِ) المنعوت عليهم (لا يَشَكُرُونَ) نِعَم الله وأنواع إفضاله العلي (وَلَكِنَ أَكَثَر النَّاسِ) المنعوت عليهم (لا يَشَكُرُونَ) نِعَم الله وأنواع إفضاله عليهم هنا، هذا الفضل بأن نصب لنا الأدلة وأظهر الآيات من الكواكب والشمس والقمر لدى تبدلات أوضاعه من الضمان والتدليس والتربيع والتثليث والمقابلة والقمر لدى تبدلات أوضاعه من الضمان والتدليس والتربيع والتثليث والمقابلة والمقابلة

والاستقبال (وَلَكِنَّ أَكُثَرُ النَّاسِ) المبعوث عليهم (لا يَشْكُرُونَ) [يُوسُف: 38] نعم الله بأن ضيعوا تلك الغريزة العقلية والأدلة النقلية اتباعًا للأهواء وقفولًا وانطباعًا للإغواء فيبقون كافرين، وعلى أحكام الله والإذعان بها والتشبث عليها صابرين بإزاء الآلاء وجزاء النعماء صابرين.

(يَصَحِي السِّجِنِ) أي يا صاحبي في السجن، فإضافتها كإضافة السارق بالليل كما أن الليل سروق فيها لا مسروق، كذلك السجن مصحوب فيه ولا مصحوب، والمصحوب فيه كقولك لصاحبيك: يا صاحبي الصدق، فإضافتهما إلى الصدق لا لأنهما صحبا الصدق بل لأنهما صاحباك.

ويجوز أن يريد يا ساكني السجن كأصحاب الجنة وأصحاب النار (ءَأَرَبَابُّ مُتَفَرِقُونَ) في العدد والتكاثر، مجتمعين أو ممكنين محتاجين في الوجود وما يتبعه إلى الواجب الوجود (خَيْرُ) خبر مبتدأ موصوف (أَمِ اللهُ) الله الواجب الوجود (أَلْوَجِدُ) ذاتًا وصفة وفعلًا (القهارُ) [يُوسُف: 39] العزيز القوي الغالب الغني في ذاته وصفاته وأفعاله.

(مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ إِلَا أَسْمَاءُ سَمَيْتُمُوهَا) اعتبرتموها ووضعتموها، أي الألفاظ والأسماء بإزائها (أنتُم وَءَابَآؤُكُم) وقلتم أربابًا وهي خالية عن المعنى وضعيفة لا أثر لها ولا تأثير للآلهة ولا للمربوبية فيها (مَّا أَنزَلَ اللهُ بِهَا مِن سُلطَنَيْ) دليل وحجة، يتسلّط ويستقلّ على المدعى عليهم (إن ليس (اَلْمُكُمُ) والأثر والتكوين والإيجاد والتصوير (إلَّا بِسِّهُ) لا يشاركه في سلطان ألوهيته وبرهان ربوبيته شيء من الأشياء إنسانًا أو ملكًا أو عنصرًا أو فلكًا. (أَمَر أَلَا تَعْبُدُوٓا) إلا الله تخصص العبادة أو العبودية والعبودة، ولا تشاركوا فيها أحدًا، فمنها ذلك التوحيد الذاتي والأسمائي والأفعالي ولم يتفرع عليه من العبادة بأقسامها والطاعات بأنواعها (إلَّا إِينَاهُ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ) الحق الثابت لا غير (وَلَاكِنَ أَكْثَرَ الصريح بغيره ولا يقتضي الفهم الجريح ولا الذوق الصحيح دونه.

#### إشارة وتأمل

﴿ فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ ﴾ إلخ، فيه إيماء إلى أن الأديان الإلهية كما

يرتبط بعضها ببعض ارتباطا جوهريًا وتناسب أحدهما الأخرى لفائدة وعرض جوهري، ويتكلم ويتحدث بلسان هذا الارتباط وهو بيان للمناسبة والانخراط، كذلك ترتبط أجزاء كلمتين بعضها ببعض وتناسبه وتجري منها محادثة ومكالمة وسماع واستماع، كل بلسان حاله وبيان مقاله على ما يقتضيه الارتباط ويرتضيه الانخراط والانضباط، فالنفس العاملة التي تقبل الأحكام الصادرة من تلك القوة العاقلة في مصر الوجود الكوني ويؤجلها إلى الطعن القالبي الذي هو مجموع نسمة الظاهرة والباطنة وهي المشاعر العشرة الشاعرة التي هي مراكب آثار العلم وأنوار الشعور، والحكم الأربعة وهي التعقل والتخيُّل والتوهم والإحساس التي هي الأدوار النورية التي هي أعيان كل طور على طبيعته، وبكل دورة من الأدوار مثلًا أعيان الدورة العظمي النورية وهي الجواهر النورية القلبية على طبيعة التعقل المحض وحقيقة حقية أعيان الدورة الكبرى من جنس التوهم، وأعيان الدورة الوسطى من جنس التخيل، وأعيان الدورة الصغرى من جنس الشعور وحقيقة الكورة الجامع الذي هو الناسوت وهو الدورة الجامعة النورية إنما هي الصورة الجمعية الإلهية والكونية، ولكون كل منها اقتضاء لما سمعت من نسوة حواس القابلة ما اختص بكل منها من المقتضيات الطبيعية والمرتضيات الرجعية أرسلت إليهن ملكًا رسل المناسبة التي بينهن ﴿ وَأَعْتَدَتْ لَمُنَّ مُتَّكَّا ﴾ أي أترج الحب وسكين الشوق وقالت: أخرج يا يوسف طور السر والفؤاد الذي قد بلغ في التصفية والتخلية والتحلية واكتساب الملكات الفاضلة واجتلاب الأوصاف المرضية والصفات الرضية ودفع الشهوات ودفع المشتهيات إلى مرتبة الملك، ولهذا قال: ﴿ مَا هَنَا بَشَرًا إِنَّ هَنَذَا إِلَّا مَلَكٌ كَرِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 31].

(وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ) [يُوسُف: 36] في سجن الطور العالمي وحبس البدن وخلع الطود القلبي (فتَكَانِ) أي القوة النظرية والمبدأ الفكري والقوة العملية، أو المراد هو الطود الجمعي الصوري ومن الثاني الطود القلبي، ويوسف هو الطور السري والدور الفؤادي، والملك هو الطور الروحي، والمراد من الملك هو الطور الجمعي والعقل الصريح، والغلامان هما الطوران الصدران والقلبان، والسجن هو الطور النفسي والقلبي، والجنان هو القوة العملية، والساقي هو القوة النظيرة، والثاني واضح بالتأمل.

(يَصَحِي ٱلسِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُما فَيَسَقِي رَبَّهُ خَمْراً وَأَمَّا ٱلْآخَرُ فَيْهِ فَيْصَلَبُ فَتَأْكُلُ ٱلظَّيْرُ مِن رَّأْسِهِ قَضِي ٱلْأَمْرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْنَفْتِيانِ (إِنَّ وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِّنْهُمَا ٱذْكُرُ فِي عِندَ رَبِّهِ عَلَيْتَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضَعَ رَبِّكَ فَٱنسَنهُ ٱلشَيْطَانُ ذِكْرَ رَبِهِ فَلَيثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضَعَ رَبِّكَ فَٱنسَنهُ ٱلشَيْطَانُ ذِكْرَ رَبِهِ فَلَيثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضَعَ سِنِينَ (إِنَّ وَقَالَ ٱلْمَاكُ إِنِّ أَرَى سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُهُنَ سَبْعً عَجَانُ وَسَبْعَ شُنْكُنتٍ خُضِرٍ وَأُخْرَ يَالِسَتِ يَكَأَيُّهُا ٱلْمَلاَ أَفْتُونِي فِي عِجَانُ وَسَبْعَ شُنْكُنتٍ خُضْرٍ وَأُخْرَ يَالِسَنَ يَكَأَيُّهُا ٱلْمَلاَ أَفْتُونِي فِي عِجَانُ وَسَبْعَ شُنْكُنتٍ خُضْرٍ وَأُخْرَ يَالِسَنَ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلاَ أَفْتُونِي فِي وَجَانُ وَسَبْعَ شُنْكِكُ إِن كُنْتُمْ لِلرُّهُ يَا تَعْبُرُونَ ﴿ إِنَّى اللَّهُ الْمَلَا أَفْتُونِي فِي السِّنْ يَعْبُرُونَ ﴿ إِنَّى اللَّهُ الْمَلَا أَفْتُونِي فِي اللَّهُ الْمَالُمُ الْمَنْ الْمُعَلِيقُ الْمُنْ الْمُكُلِي الْمُنْ اللَّهُ الْمُرَاتِ الْمَالُونَ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلُونَ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعَلِيقِ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلَالُونُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَامِلُونُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنَامِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلِلْمُ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْلُولُولُ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْ

### ﴿ قَالُوٓاْ أَضْغَنَتُ أَحْلَمِ وَمَا نَحَنُ بِتَأْوِيلِ ٱلْأَحْلَىٰمِ بِعَلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ

﴿ قَالُوٓا أَضْغَنَ أَحُلَمِ ﴾ إنما الأضغاث من الشيطان وليست ﴿ وَمَا نَحَنُ بِتَأْوِيلِ اللَّهُ عَلَيْمِ بِعَلِمِينَ ﴾ [يُوسُف: 44] يريد علم الرؤيا.

### ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَاذَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنبِّتُكُم بِتَأْوِيلِهِ، فَأَرْسِلُونِ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَهَا مِنْهُمَا وَأَذَكُرَ بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾ [يُوسُف: 45] يريد بعد سنين، يريد إحدى العبدين رأى أنه يعصر خمرًا ﴿ أَنَا أُنْبِنُكُم بِتَأْوِيلِهِ ﴾ يريد أنا أخبركم بتفسيره ﴿ فَأَرْسِلُونِ ﴾ [يُوسُف: 45] يريد أنه قال للملك: أرسلني إلى السجن إلى يوسف وهو

عالم بتفسير الرؤيا، فأرسله فلما أتاه قال:

﴿ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَافُ وَسَبْعِ سُلْبُكَتٍ خُضْرِ وَأُخَرَ يَابِسَتِ لَعَلِّي آرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ عَجَافُ وَسَبْعِ سُلْبُكَتٍ خُضْرِ وَأُخَرَ يَابِسَتِ لَعَلِّي آرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ إِنَّى ﴾ لَعَلَهُمْ يَعْلَمُونَ إِنَّي ﴾

(يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ) يريد الصالح ﴿ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَاتُ وَسَبْعِ سُلْبُكُنتٍ خُضِّرٍ وَأُخَرَ يَابِسَتِ لَعَلِّيَ أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ يريد أهل مصر ﴿ لَعَلَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ [يُوسُف: 46] يريد كي يعقلون.

﴿ قَالَ تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا فَمَا حَصَدتُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ۚ إِلَّا قَلِيلًا مِمَّا لَا قَلِيلًا مِمَّا لَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّمُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّمْ عَلَّا

(قَالَ) يريد يوسف (تَزْرَعُونَ سَبْعَ سِنِينَ دَأَبًا) يريد سبع سنين خصبًا متوالية (فَا حَصَدَّثُمْ فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ يَ يريد لا تدرسوه (إِلَّا قَلِيلًا مِمَّا نَأْكُلُونَ ) [يُوسُف: 47] منه فذروه حبًّا بقدر الحاجة الضرورية تزرعون حبه بمعنى الإنشاء مثل (يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ الْآخِرِ ) [آل عِمرَان: 114]، و (يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ ) [المَائدة: 54] وذلك للمبالغة في إيجاب إيجاد المأمورية، فيجعل كأنه يوجد فتحيّر عنه، والدليل على هذا لفظي ومعنوي، أما اللفظي فهو قوله: (فَذَرُوهُ فِي سُنْبُلِهِ ) [يُوسُف: 47]، وأما المعنوي فلأنه عليه في هذه الحالة مرشد وناصح وهو أمر لا خبر.

﴿ مُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعُ شِدَادٌ يَأْكُلُنَ مَا قَدَّمْتُمْ لَمُنَّ إِلَا قَلِيلًا مِّمَا تَحْصِنُونَ الْمُثَا

﴿ مُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ المزروع ﴿ سَبَعٌ شِدَادٌ يَأْكُنُ ﴾ مجازًا دالًا [على] (يأكلون) وأهلها ﴿ مَا قَدَمَتُم لَمُنَ ﴾ أي لأهلهن والموصول مفعول ﴿ يَأْكُنُ ﴾ ﴿ إِلَّا قَلِيلًا مِمَّا يُحَمِّنُ ﴾ وتحرزون وتحفظون وتدخرون.

﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ ثُمُ يَأْتِى مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ [يُوسُف: 49] السبع الشداد سنة و﴿ عَامٌ ﴾ فيه خير كثير وبركة وحصن ومكيال غفير ﴿ فِيهِ يُغَاثُ ٱلنَّاشُ ﴾ من الغوث أي يمطرون. يقال: غيثت البلاد إذا مطرت وتغلب فيها المطر منه غيثًا ماشيًا ﴿ وَفِيهِ ﴾ أي في هذا

المقام (يَعْصِرُونَ) [يُوسُف: 49] بالياء والتاء، والغيث في هذا العام الزيتون والسمسم ونخيل الضروع. وقرئ: يعصرون على بناء المفعول مطابقًا للإغاثة، ويحتمل أن يكون من عصره إذا نجا ويجوز أن يكون المبني للفاعل بمعنى يكون، كأنه قيل: فيه يغاث الناس وفيه يغيثون أي يغيثهم الله ويمطرهم ويغيب بعضهم بعضًا. وقيل: يعصرون ويمطرون من أعصرت السحابة.

## ﴿ وَقَالَ ٱلْمَاكُ ٱتْنُونِ بِهِ ۚ فَلَمَّا جَآءَهُ ٱلرَّسُولُ قَالَ ٱرْجِعُ إِلَىٰ رَبِّكَ فَسَّكَلُهُ مَا جَالُ ٱلنِّسْوَةِ ٱلَّذِي قَطَعْنَ أَيْدِيَهُنَّ إِنَّ رَبِّ بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّ مَا لَا مُنْ اللَّهِ عَلَيْمُ ﴿ إِنَّ مَا لَكُنَّ اللَّهِ عَلَيْمُ ﴿ إِنَّ مَا لَكُنَّا لَهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ولما انتفت القدران كان حليمًا ذو حال وأناة. وإنما قال: واسئل الملك عن بيان النسوة، ولم يقل اسأله أن يفتش في شأنهن لأن السؤال مما يهيج الإنسان وحركة البحث عما سئل عنه، فأراد أن يورد عليه السؤال ليجدَّ في التفتيش عن حقيقة القصة، وقصّ الحديث حتى يتبين له بداية بيانًا مكشوفًا يتبين فيه الحق من الباطل. ومن كرمه وحسن أدبه أنه لم يذكر سيدته صريحًا ﴿إِنَّ رَبِّي بِكَيْدِهِنَّ عَلِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 50] لأنه أمر عظيم وشيء جسيم لا يعدله شيء. واستشهد بعلم الله على أنهن كذبة وأنه يرى مما يرى به أو زاد الوعيد لهن أي هو عليم بكيدهن فيجازيهن أنهن كذبة وأنه يرى مما يرى به أو زاد الوعيد لهن أي هو عليم بكيدهن فيجازيهن

عليه، إن الله تعالى بضعفهن عالم، وإنما أراد بذكرهن بعد طول المكث مدة حتى الا ينظر الملك إليه بعين التهمة ويصير إليه بعد زوال الشك عن أمره.

﴿ قَالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَوَدَتُنَّ يُوسُفَ عَن نَفْسِةِ - قُلُنَ حَشَ لِلَهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَءً قَالَتِ أَمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْخَنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَتُهُ عَن عَلَيْهِ مِن سُوَءً قَالَتِ أَمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْخَنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَتُهُ عَن عَلَيْهِ مِن سُوَءً قَالَتِ أَمْرَأَتُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْخَنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَتُهُ مَن عَلَيْهِ مِن سُوَءً قَالَتِ أَمْرَأَتُ الْعَلَيْقِينَ الشَّالِقِينَ الْحَالِقِينَ الْحَالِقِينَ الْحَالَةِ فَيْنَ الْحَلْمَ الْعَلَاقِينَ الْحَالَةُ فَيْ الْحَلَاقِ الْحَلْمَ الْحَلْمَ الْعَلَاقِ الْحَلْمَ الْحَلَاقِ الْحَلْمَ الْحَلْمَ الْحَلْمَ الْحَلْمَ الْحَلْمَ الْحَلْمَ الْحَلْمَ اللَّهُ الْحَلْمَ اللَّهُ الْحَلْمَ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلْمَ الْحَلْمَ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللّ

فرجع الرسول إلى الملك من عند يوسف برسالته، فدعا الملك تلك النسوة وامرأة العزيز، ثم (قَالَ) لهن لظهور أمر يوسف وتحقيق براءته (مَا خَطْبُكُنَّ) وشأنكن وأمركن (إِذَ رَوَدَنَّنَ يُوسُفَ عَن نَقْسِةً، عم الخطاب والمراد امرأة العزيز أي هل وجدتن فيه سبيلًا (قُلْبَ حَشَ لِلَهِ) معاذ الله (مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَةً خيانة وما يشعر بذلك عيبه ورفض تنزيهه عن الفحشاء (قَالَتِ آمرَأَتُ ٱلْمَزِيزِ) وإنما أفردها بالذكر لكونها عمدة في أمر المراودة وأصالته في ارتكابها (ألْنَنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُ) وثبت واستقر وتبين، فلما اعترف الخصم بأن صاحبه على الحق وهو على الباطل رأيش عن نَقْسِه، وَإِنّهُ لَهِنَ الصَّدِوقِينَ الْوَسُف: 15].

#### ﴿ ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنِي لَمْ أَخُنَّهُ بِٱلْغَيْبِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ ٱلْخَآيِنِينَ ﴿ ﴾

فلما سمع ذلك يوسف قال: ﴿ وَلَكِ ﴾ التثبيت والتشمير بظهور براءته ﴿ لِيَعْلَمَ ﴾ العزيز ﴿ أَنِي لَمْ أَخُنَهُ ﴾ في زوجته ولا قصدت الخيانة بأهله ﴿ بِالْغَيْبِ ﴾ أي حالة غيبته، وظهر غيبته في حرمته حال من الفاعل والمفعول ﴿ وَأَنَّ اللّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ الْخَابِينَ ﴾ [يُوسُف: 52].

#### إشارة وتأويل

(يُصَحِبَى السِّجْنِ) أي المحبة الذاتية والعقل الصريح دارتا في الدورة العظمى الذاتية التي أعيانها ومقتضياتها هي الشؤونات الذاتية والتجليات بالوجوه الذاتية والعنوانات اللاتينية قد تعين الصاحبان فيها بنعت الحب الذاتي ثم يتميزان في المرتبة الثانية وهي الواحدية والجبروت مجردتين عن قيود هذه الأدوار التي تحتها سلطنة الدورة العظمى (أمّا أَحَدُكُما فَيسَقِي رَبّهُ) أي صاحبه والموصوف به ﴿خَمّاً ﴾

أي عشقًا ومحبةً ليقتضي لصاحبه والمقتضى به الموصوف حياة سرمدية بلا موت (وَأَمَّا ٱلْآخَرُ) وهو العقل (فَيُصَلَبُ) ويرفع في الدار بكمال تعينه فيسقى على تلك الحالة (فَتَأْكُلُ ٱلطَّيرُ) من الطائر الإلهي وهو الجذبة الإلهية والحب الذاتي (فِن أَسِومُ أي مقتضى ذاته التي هي العلوم والإدراكات التي محل ظهورها الدماغ والرأس إشارة إلى تغاير انقضاء الصاحبين، وأما اقتضاء الصاحب الأول وهو التجرد عن مقتضى الثاني وهو العلوم والإدراكات الظاهرة في المرتبة الثانية ثم ينزل على تدارك الظهورات ويظهر بصورة الروحانيات بثقة التعقل في الشبهات نبوة التوهم والتخيل، وفي الملك والشهادة بصورة الإحساس والمشاهدة، ثم يظهر حكم سلطان الصاحب الأول مجرد صاحب هذه الصور عن هذه الصور شيئًا فشيئًا إلى أن يوصله إلى الحالة الأولى، ثم تجرد عن خصوصية التعين العقلي ويفصل إلى شبحه الأولي ومن الحضرة العلمية ويتجه الوجه الكوني بالوجه الذاتي وصار فانيًا في ذات اللَّه وبحر أحديته (قُضِيَ ٱلأَمْرُ ٱلَذِي فِيهِ تَسْمَفْتِيَانِ) [يُوسُف: 14] أي الأكل في ذات اللَّه وبحر أحديته (قُضِيَ ٱلأَمْرُ ٱلَذِي فِيهِ تَسْمَفْتِيَانِ) [يُوسُف: 14] أي الأكل

﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظُنَّ أَنَّهُ نَاجٍ ﴾ [يُوسُف: 42] أي يوسف الطود الجمعي القلبي والجمال الجمعي بين الشهادي والغيبي الذي هو المنزل للمحبة الإلهية ومحل للمودة الربانية إنه أي الساقي الإلهي والحب الغير المتناهي هي ناج منها وأنت في عقل مضطرب هاج فلكل منهما رأي ومقتضى على مقتضى شبحه الأولي ومرتضى تسميه الأصلي عقلي هذا للأخرى بينهما مناظرة ومناقضة وسرى معارضة ليظهر أصولى وحقيقتهما.

أما حقيقتها الواحدة فإن للذات وجهين وجه إلى الذات من حيث الأحدية والثاني إلى الذات من حيث الأسماء والصفات الواجبة، فالأول هو المحبة الذاتية صاحب الصاحب الأول، ومن حيث الأسماء والصفات الواجبة، والثاني هو العقل الصريح والنور الفصيح كما أشار إليه: «كنت كنزًا مخفيًّا فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق لأعرف»، فالكون نور الأنوار والثاني نور الأطوار يظهر، فالأول التجلي الذاتي بالعنوان الذاتي والمطلق أو هو ذات التجلي الذاتي، والثاني أثر التجلي بالأسماء أعني التجلي العلمي، قال العقل مظهر ظهور أحكامه، والمحبة مظهر من الذات والذات بعينها، فلذا ظهر العقل في التجلي الذاتي بعنوان العلم

ونظر إلى ذاته وكمال الوحدانية وضيائه وذهل عن مبدئه الأول.

والوجه الذاتي تصدى إلى إظهار فضله وتعدى إلى المعارضة بأصله هو الحب الذاتي فقال له: أنا خير متك، وسرى هذا السّر في مظهر وهو إبليس الذي خطبه العقل النظري، ولذا تصدى إلى المناظرة بربه ونور الفكر والنظر حيث أمره بالسجود لآدم وقال: ﴿ عَالَمْ جُدُ لِمَنْ خَلَقْتَ طِينًا ﴾ [الإسرَاء: 61] ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنَهُ خَلَقْنَي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ ﴾ [الأعراف: 12]، ولعدم وقاره لكنه أقرّ عن الفضل والشرف لنفسه وقال: أنا أشرف وأفضل وأعلم منك لأني في طريق الفيء والصواب، وأعلم رفيق الفيء وشفيق التوابعة، فقال: المحبة والحب الذاتي أن كل بردعي كذاب وهذا النظر إلى الشواهد والبينات «البينة على المدّعي واليمين على من أنكر»، وأنا عين الصورة.

والمعنى ليس لى حاجة في إظهار الفضل والشرف إلى الدعوى ولا إلى إقامة البينة والشواهد لا في الأولى ولا في الأخرى بل أنا ظاهر بنفسي وذاتي لأني نور وظهور وشهود وحضور بل نور الأنوار ومبادئ كل الأطوار قال العقل أنا أشرف وأعلم لأنى أميز بين العلم والجهل وبين الخساسة والشرف والفضل وبين الخير والشر والنفع والضرّ فقال: الحب لا خير عندي ولا شرّ ولا نفع ولا ضرّ بل استوى الكل لدى صلواتي إذا أصوب إليكَ فررت عن مقامك وإذا أتوب لديك مررت عن مرامك ووليت ولما نقل في الحديث: «أول ما خلق الله العقل فقال له أقبل فأقبل ثم قال له: أدبر فأدبر ثم قال العقل: أنا أكمل نورًا وأعظم منك سرورًا لا يعلم أحد الخيرَ والشرَّ والنفع وَالضرَّ إلا بنوري ولا تتميز الأشياء لديكَ إلا بحضوري، أنا مصباح المهتدين وسراج المؤمنين، بنوري تظهر الأملاك والعقول والنفوس والأفلاك وبضيائي ينجلي عن القلوب غمائم الشهوات وبصفاتي تنكشف غمائم أرباب الكمالات وبشمايمي تنفطر مشام أصحاب الحالات والمقامات، قالت المحبة لا نود لك المعنى بل الظهور الإلهي يعنى كما قال: «فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق الأعرف»، ونوري أزهى وأتم من ثوابك بل أقدر لنورك لدى نوري لأن نوري هو نور الذات بل هو عين الذات لامتناع الثنوية في مرتبتي، ونورك رشحة منه ولمحة عنه، وإن حالتي حالة واحدة لا يعتري عليها تبدُّل يحمل منه الإقبال والإدبار والزوال والفناء، والمثاني سرور في سرور، وإن شأنك غمور في غمور، وإن العارف المجد ما لم يتزود منه العقل

والامتياز ولم يتجاوز عن العلم والشرف والفضل، وأنت أروع، ويباهى به من الاعتزاز لما يصل الخفاء لا يزول، ولا إلى مقام لا يفنى ولا يحول. وإن سرورك مشوب بالغم والهم وإذ نورك مصون بالظلمة والظلم وحضورك مصوب بالجفاء والعدم وإن نورك ككوكب نجم ثاقب يفول ويتحول ويزول.

فلما أفلت (قَالَ لا أُحِبُ الافايين) [الأنعام: 76] وإن سروري كنور شمس إذا كانت طالعة لا يبقى للكواكب والعقول ولا النجوم الزاهرة العقلية نور ولأهلها شهود وحضور فقال العقل: أنا الذي رزق الله في الحكمة التي هي راحة أرواح الحكماء واستراحة أشباح العلماء قالت المحبة: أنا الذي رزق، فجلاء الذوق والعرفان كاستراحة من طلب الراحة والراحة هي الميل إلى الاستراحة وأنا برضاء المحبوب قضاء حكم المطلوب ليس لي في طلب الراحة اختيار ولا في النيل إلى الاستراحة اختيار قال العقل: التي عرضت بمصالح أمور ولا أذية في المطالب إلا الفرح والسرور وأعرض عن الملامة في الإعصار وأضرب عن الملامة والفدا إلى الأمصار والدهور قالت المحبة: إني مشفوق في مطالعة جمال المحبوب ومعانيه الأمصار والمرعوب بحيث لا يقع نظري على غيره فضلًا عن الفرح والترح والمطرح والمرح.

وقال العقل: أنا مرب الأعيان وتقرب الأكمال في الأحيان والأزمان ومن تقرب إلي نجا، ومن تقرب عني فقد هلك وفنى، وقالت المحبة: يا عقل كمطر دام تارة فرقه ويندم قربه، وتارة تنوح من خوف الحريق وأخرى تبوح منه تصور لذة الرحيق، فلما جرت الحالات وسرت على هذا الوجه بينهما المقالات تحاكما إلى الله وهو أحكم الحاكمين، فقال الله تعالى: في حكمه للعقل أما أنت فإني خلقتك من نوري جوهرًا لطيفًا نورانيًا مميزًا بكَ أثيبُ بك وأعاقب، وأما المحبة فهي سر ذاتي وليسَ شيء أحب إليّ منها هي عين ذاتي ولا شيء عندي أحب إليّ من ذاتي فخاطب الله العقلَ إني خلقت الجنة ونعيمَها والنار وجحيمَها فاختر منهما فقال العقلُ: اللهم ارزقنا الجنة والراحة، ونجنا من نارك وبوارك، وجنبنا من ظلمة نارك والهلاك، وقالت المحبة: اللهم ارزقنا لقاءك ووفقنا لرضائك ورضنا بحكمك وقضائك فأذرفت للقائك ووفقت لرضائك فلا أبالي بما تصنع لي ولا ألتفت إلى ما سواك، فقال الله تبارك وتعالى للعقل: إنك اخترت

حظ نفسك وتركتني فإن أقمت بأوامري أعطيت لك مسالك المحبة، فقد كنت حظ نفسها، بل أفنت ذاتها ونفسها في ذاتي ونفسي، فكيف تختار شيئًا غيري علي، فإذًا هو ومراده مرادي ومرادي مراده، فلا فرق بيني وبينه إلا أني قدمت الألوهية على عبوديتي وأدب العبودية إلى الاتحاد في الأحدية الذاتية.

(أذَكُرُنِ عِندَ رَبِّك) هذا الحكم عليه سلطنة العقل على يوسف الطود الكمال الجمعي (فأنسنه الشّيطكنُ ذِكْرَ رَبِّهِ،) إذ الشيطان وإبليس إنما يجامع الطور العقلي دون المحبة فإن المحبة هي الوجد كما هي الذي هو أحد وجهي كان العقل والوجه الآخر، ومن الوجه الكوني الإمكاني، وهو الوجه الشيطاني لو أدني إليها أنملة لاحترق، بل لو يحمد وعنى قربها لاحترق وفراشة هويه افترق (فلَيتَ في السِّجْنِ) أي مقام القيد وعقد العقل ومنام الكيد (يضع سِنينَ) لأنه ادعى التميز فأراد الله أن يرد عليه دعواه وأظهر كذبه وأشعر بأن من ادّعى أمرًا لنفسه فهو في دعواه كاذب، لأنه لما كان في ذاته غير موجود وكان وجوده في غيره كان توابع الوجود أيضًا من غيره فلا يصح له ادعاء شيء لنفسه فلو ادعى كان كاذبًا وفي دعواه كذابًا وفي نقده قلابًا.

(وَقَالَ ٱلْمَلِكُ إِنِّ آرَىٰ سَبْعَ بَقَرَتِ سِمَانِ يَأْكُلُنَ سَبْعُ عِبَافُ وَسَبْعُ سُلُبُكَتٍ الْيُوسُف: 44] هذا أيضًا ابتلاء آخر للعقل وقوته العاقلة وهو أنه لما ادعى العلم كما ادعى اليمين رد الله عليه فيهما وأظهر فيهما جهله، وأما المحبة لما كانت خالية عن هذه الرغبات خالية عادية عن الدعوات فإذن ضاءت خالية بتمام الكمالات، متحلية بعموم الحالات، واستولت على العقل واحتماله، وعلى جنوده وأشياعه من القوى النفسانية والمبادئ الروحانية والحواس الجسمانية الظاهرة والباطنة، فلو لم يكن المحبة والحب الذاتي الساري في تمام العقول وأرواح النفوس ومراتب أشباح وتأييدها ما مالت قوة دراكة لا من العقول والأرواح ولا من النفوس وذوات المثل النورية والأشباح مدرك ومعلوم إلا بذريعة المحبة وبذرة المودة:

فلولا شذاها ما اهتدينا لحالها وَلَولا سناها ما تصوَّرها الوهم فالإشراقات الإلهية والبروقات الربانية بما لها من العلائق المعنوية والمناسبات الصورية إنما تتشعشع من شمس المحبة الذاتية أولًا على مدارك العقول ثم على مسالك أرواح النفوس، ثم على مناسك الصور الخيالية والأشباح البرزخية والمثل النورية، وبينها وبين الصور الحسنة والهيئات الشهادية علاقات نفسية ومناسبات حسية، قد وكل لله تعالى على إدراكها وعلى إدراك ما بينها من العلاقة والتلازم والملازمة القريبة والبعيدة القوة المتخيلة، فتركب بين المعاني والصور وترتب بين الهيئات والمباني من الملزومات واللوازم الأول والثواب، فينتقل من أحدهما إلى أن هذا، كما صورت السنين الواسعة السنية بالبقرات السمان والضيقة بالبقرات العجاف، والزروع بالسنبل الخضر، وعدمها السنبل اليابس، فإذا كان أكبر التصوير باللوازم البعيدة القريبة الكبيرة الوسائط يكون الانتقال في غاية الصعوبة فتسمى: ﴿أَضْغَنْ أَعْلَمٍ ﴾ [يُوسُف: 44] وإن كانَ التصوير بأمور يباشرها في عموم أوقاتها كالصنائع إذا رأوا ما صنعوا وابل السلاح إذا رأوا الأسلحة والفرس والحرب ويسمى بحديث النفس، فالتعبير في هذه الصورة مشكل، وربما يرى ما يقع تعينه كما أن شخصًا معينًا جاء وأعطاه سيفًا أو قوسًا أو عمامة قد وقع بعينه، ولهذا المقال القسم معانيه وربما يرى صور أفعاله الصادرة كمن يرى الغيب والخمر فالمغير قد تغير الغيب بالصلاة إن كان أبيض بصلاة كمن يرى الغيب والخمر فالمغير قد تغير الغيب بالصلاة إن كان أبيض بصلاة الظهر، والعصر والأحمر بالمغرب، والأسود بالعشاء وعلى هذا القياس.

وأما الدليل والقصد فحلاوة نجدها في الصلاة، والخل ومرارته وحموضته فتعب ومشقة، وحدّها في أدائها، وأما الخمر فحرارة وذوق وسكر وشوق تعرض، ويوجد في المصلى عند التوجه إلى الصلاة أو في الصلاة.

واعلم أن الأعمال والأحوال والأقوال والأسماء كلها تقبل ذلك التعبير والتأويل فلا يختفي التعبير والتأويل بالرؤيا، يعرض الكل على طريق التفاؤل والتسطر، كما فعل أمير المؤمنين حسين بن علي عليه السلام حين حلّ في أرض كربلا وسأل عنها فقيل: هي كربلا فنظر فقال: كرب وبلاء، وربما يعبر عن أصوات الحيوانات أو عن صورة حسنة أو قبيحة أو غير ذلك من أوضاع النجوم والكواكب وكيفياتها وهيئاتها وأحوال العناصر والمواليد والضمائر والخواطر والواردات وغير ذلك، فموارد التأويل ومشارد التعبير كثيرة غير متناهية، فإن صور أعيان الملك وأحوالها تعبير لأعيان عالم البرزخ وأحوالها بل الأجر بما فيها من الجنات ونعيمها والنار وجحيمها تعبير وتأويل للدنيا ولما فيها وبالعكس

وكذا الأدوار وما فيها والأكوار وما لها كلها متطابقة متماثلة، أحدها تعبير وتأويل للأخرى، وكذا المراتب وما فيها، فإن الدورة الثالثة اللاحقة بما فيها من الأعيان أمثالها أظلال وأمثال لما هو السابق ولما فيها.

(وَقَالَ الّذِي نَجًا مِنْهُمَا وَادْكُرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنِينُكُم بِتَأْوِيلِهِ، فَأَرْسِلُونِ السُوسُ ف: 14 إلى قوله: (عَلِيمُ اليُوسُف: 50] قد سبقت إشارة إلى معاني التعبير وأقسام الرؤيا وإلى ما يعبر وما لا يعبر فإن كانت اللوازم بعيدة غريبة كثيرة أو قريبة جدًّا كما في أحوال، فلا يعبر لهذين القسمين لما تفرد في علم المناظرة إن المرئي إن كان في غاية القرب أو البعد لا يحصل العلم للناظر العابر في هذه الحالة، أما الأول فلانتفاء الزاوية في الرطوبة الخلية والطبيعة الغيبية لتراكم الأشعة البصرية المخروطة وتطابقها وانطباقها على سهم المخروط، والتقوى مخافة أن لا يتلاشى فلا يرى المرئي، وأما الثاني فلانتفاء الزاوية لدى اتساعها وكمال انفراجها، وإنما ظهر الخصب والسعة في السنة الثامنة لأنها عدد مبارك ومدد مدارك لكونها أو لجزر المكعب، وأما السبع فليس له جزر ولا هو جزر عدد، ولهذا صارت أبواب الجنات التي هي الخيرات والحسنات وأصل كل السماوات والحسنات أبواب الجعيم سمة وهي الضد.

## ﴿ ﴿ وَمَا أَبُرِئُ نَفْسِى ۚ إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَارَةُ ۖ بِٱلسُّوٓءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّي ۚ إِنَّ رَبِّي عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّا لَهُ مَا رَحِمَ رَبِّعَ ۗ إِنَّا مَا رَحِمَ رَبِّعَ ۗ إِنَّا رَبِّي

وَمَا أَبُرِئُ مُشِينً عن الخطأ والإثم لأنها مأوى كل شرّ ومعدن كل قبيح وضر إِنَّ النَّفْسَ لأَمَارَةٌ بِالشُوءِ إِلَّا مَا رَجِمَ رَبِّ ﴾ تعديل المنفي يعني أن حقيقتها وجليتها تقتضي السوء لأنها لما نعرفها في تدبير البدن ولمجاورتها الطبيعة الحيوانية والنباتية المدلهمة تظلمت وتكدرت بظلمها وكدورتها غالبت بها ونسبت عالمها النوراني الذاتي الذي هو منبع الخير والصلاح ومجمع النجاح والفلاح، فلا ترى إلا الظلمة، ولا يرى من ذلك العالم إلا الحكمة، فلا يرضى إلا إنما هو خارج عن أصل الحكمة التي هي من أجل خصائص القوة الإلهية، وما أبرئ نفسي، أزكي نفسي إن النفس لأمارة بالسوء إلا من رحم ربي. يريد القبيح فما لا يحب الله ربي يريد من عصمه ربي إن يريد غفورًا لأوليائه رحيمًا بهم.

### ﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱنْنُونِ بِهِ ۚ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِى ۚ فَلَمَّا كَلَّمَهُ. قَالَ إِنَّكَ ٱلْمَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينً أَمِينٌ ﴿ فَأَمَّا كُلَّمَهُ. قَالَ إِنَّكَ ٱلْمَوْمُ لَدَيْنَا

﴿ وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱنْنُونِ بِهِ ۚ ٱسۡتَخْلِصۡهُ لِنَفْسِي ﴾ يريد أملّكه على ما خلفت من مالي ﴿ فَلَمَا كُلَّمَهُ ﴾ يريد الملك ﴿ فَالَ إِنَّكَ ٱلْيُوْمَ لَدَيْنَا مَكِينُ أَمِينٌ ﴾ [يُوسُف: 54] يريد مكين في ملكي وأتمسك فيه وجعلت سلطانك فيه كسلطاني.

#### ﴿ قَالَ ٱجْعَلْنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴿ فَا ﴾

﴿قَالَ اَجْعَلِنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ﴾ وكان الملك يزرع أرض مصر والقبط تحت يديه عبيد له ﴿إِنِي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 55] يريد لا يضيع لك عندي شيء عليم يريد عالم فعلك ويصلح ملكك قال الله تبارك وتعالى:

## ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَّنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَأَءُ نُصِيبُ الْحَرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ يَكُ نُصِيبُ الْجَرَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ يَكُ الْمُحْسِنِينَ ﴿ لَيْ اللَّهِ الْحَالَةُ فَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ لَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَكَذَالِكَ مَكَنَا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَآهُ ﴾ يريد أرض مصر يتبوأ حيث يشاء ﴿ وَكَذَالِكَ مَكَنَا مِن نَشَآهُ ﴾ يريد بفضله على من يشاء برحمتي وأرفع درجاته وأملكه ثم أصيره في رحمتي وإلى جنتي ﴿ وَلَا نُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 56] يريد ثواب الموحدين.

### ﴿ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنْقُونَ ﴿ ١٠ ﴾

﴿ وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ ﴾ يىريىد أفىضىل وأعىظىم ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يىريىد صىدقىوا ﴿ وَكَانُوا ۚ يَتَقُونَ ﴾ [يُوسف: 57] يريد التقوى فلم يشركوا بي شيئًا.

### ﴿ وَجَاآءً إِخْوَةً يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ وَهُمْ لَهُ. مُنكِرُونَ ﴿ ﴾

(وَجَانَهُ إِخُوهُ يُوسُفَ يكلمهم أنا بنيامين وهو ابن أمه (فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ) يريدون تعرفهم لمنشئه (فَعَرَفَهُمْ لَهُم مُنكِرُونَ) [يُوسُف: 58] يريد فلم ينسبوه وعليه تاج الملك وحجاب فأدنى مكانتهم منه وأنزلهم وسألهم: من أنتم قالوا: نحن بني يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم [قال:] يقال له: الشيخ الصالح قالوا: نعم قال: كيف تركتموه؟ قالوا شديد الوجد على ابن له فُقِدَ قال: كم كان له من الولد؟ قالوا:

اثنا عشر ولدًا قال لهم: هذه قصة والدي سواء قال: فأخبروني من أمهاتكم؟ قالوا متفرقات هكذا نحن وأخ لنا من أم قال: فأخوكم الآخر أين هو؟ قالوا: أحبه أبوه لوجده على أخيه المفقود قال: فأنا والله فقدت أخي فلا يهمني طعام ولا شراب ولا نوم إذا ذكرته ولوددت إنه كان عندي حتى أشكو إليه بعض حزني على أخي واسأله عن وجده على أخيه ولكن قد زادهم صنعي بكم وقد تجدد وآنست أنا فيه من الملك حيث أخبرتموني بوجدانيتكم على أبيه الذي فقد وأحبسه أخاكم لما تقدمه أخيه بالسن به فسبحان الله ما اسمه قضى بقصتكم باك لأبي اثنا عشر ولدًا من أربع نسوة فكنت أنا وأخي أصغرهم وكان علينا رقيبًا أصغر فابتلينا إذ فارقت أبي وبقي أخي عنده فلما حدثتموني بقصتكم ذكرت قصتي واشتد حزني فأنا أريد أن يشفعوني فترجعوا إلى أبيكم فتأتوني أخيكم أشكوا إليه بثي وحزني.

## ﴿ وَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ٱتْنُونِ بِأَخِ لَكُم مِّنْ أَبِيكُمْ أَلَا تَرَوْنَ أَنِي أُوفِ الْمَازِلِينَ الْآنِ اللهُ الْمُنزِلِينَ اللهُ الْمُنزِلِينَ اللهُ الْمُنزِلِينَ اللهُ اللهُ الْمُنزِلِينَ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

﴿ وَلَمَّا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ قَالَ ٱتْنُونِي بِأَخٍ لَكُمْ مِّنْ أَبِيكُمْ ۚ أَلَا تَرَوِّكَ أَنِّتَ أُوفِ ٱلْكَيْلَ وَأَنَّا خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ﴾ [يُوسُف: 59] يريد نزول عليه حيث أكرمهم.

### ﴿ فَإِن لَّمْ تَأْتُونِ بِهِ ـ فَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ فَإِن لَمْ تَأْتُونِ بِهِ عَلَا كُمُّمْ عِندِى ﴾ يريد فلا ميرة لكم عندي ﴿ وَلَا نَقْرَبُونِ ﴾ [يُوسُف: 60] يريد ولا تأتوني .

﴿ وَمَا أَبْرِيْ نَفْسِى ۚ إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةُ اللَّسُوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [يُوسُف: 53] أقول: أي البعض الذي رحم الله في الدنيا بالعصمة كالأنبياء قال في الكشاف: الملائكة وهو غير صريح لأنهم ليسَ لهم نفس بالمعنى الذي صحح الاستثناء إلا أن يراد بالنفس معنى آخر فالاستثناء على ما في الكشاف منقطع وعلى الأول أيضًا منقطع بناء على الأنبياء نوع من الإنسان على ما ذهب إليه بعض من القدماء أن حقيقة الإنسان جنسٌ يندرج تحتها أبواب مختلفة بالفصول الجوهرية يدل عليه ما وردَ في الحديث: ﴿إِنَّ الله خلق الأنبياء والفقراء من طين الجنة وَخلق الأغنياء من طين الدنيا»، ويجوز أن يكونَ ما مصدرية والاستثناء على هذا التقدير أيضًا منقطع الدنيا»، ويجوز أن يكونَ ما مصدرية والاستثناء على هذا التقدير أيضًا منقطع

يعني لكن رحمة ربي هي التي تصرف الأسماء والاسم يتقدر إلا رحمة من والفعل معناه ليعلم يوسف أني لم أخنه لأن المعصية خيانة وقيل: محرمة، كلام امرأة العزيز أي ذلك الذي قلت: ليعلم يوسف أني لم أخنه ولم أكذب عليه في حال الغيبة وكل ما قلت في حقه فهو بهتان عظيم.

فلما تبين للملك عذر يوسف ووقع في خير الفصول وعرف أمانته وارتفع خيانته وعلمه ﴿وَقَالَ ٱلْمَلِكُ ٱتْنُونِ بِهِ آسْتَخْلِصَهُ لِنَفْسِى ﴾ إنما أجعله خالصًا لنفسي وخاصًا بها ﴿فَلَمّا كُلّمَهُ ﴾ فيه إنما هو اختصار أي فجاء الرسول يوسف فقال له: أجب الملك الآن فقام ودعا لأهل الحبس فقال: اللهم اعطف عليهم قلوب الأحياء ولا يعم عليهم الأخبار فهم أعلم الناس بالأخبار في كل بلد.

فلما خرج كتب على باب السجن: هذا مبوأ الأحياء وبيت الآخرة وتجربة الأصدقاء وشماتة الأعداء. ثم اغتسل وتنظف من درن السجن ولبسَ لباسًا حسنًا وقصدَ الملك فلما وقف على باب الملك قال: اللهم إني أسألك بخيرك من خيره وأعوذ منه ومن شره وشر غيره فلما نظر إليه الملك سلم عليه يوسف بالعربية فقال له الملك: ما هذا اللسان؟ قال: لسان عمي إسماعيل ثم دعا له بالعربية فقال: ما هذا اللسان: قال: لسان آبائي ولم يعرف الملك هذين اللسانين وقد كان يعرف ويتكلم لسبعين لسانًا. فكلما تكلم بلسان أجابه يوسف بذلك اللسان وزاد لسان العبرانية والعربية فأعجب الملك ما رأى منه مع حداثة السن وكان يوسف يومئذ ابن ثلاثين سنة فأجلسه وعظمه وكان ذلك مخالفًا لدأبه وسننه ﴿قَالَ الملك ليوسف: تسلية لقلبه ولطيبة نفسه وغيبه ﴿إنّك آلْيُومَ لَدّينًا مَكِينً ﴿ ذي مكانة ومنزلة أو مكنة وجاه ﴿أبينٌ ﴾ ذي أمن وأمانة ومؤتمن على كل شيء ثم قال: أيها الصديق أي أحب أن أسمع تأويل رؤياي منك.

فحكاها وبعث له البقرات والسنابل وأماكنها على ما رآها فأجلسه على السرير وفوض إليه أمره وقيل توفي الملك في تلك الليالي فأصاب مصيبة [ثم] تزوج من عزائيل فوجدها عذراء حسناء كما كانت وتولد منها ابنان (قَالَ) يوسف: (آجُعَلْنِي) مستخلفًا (عَلَى خَزَآبِنِ ٱلأَرْضِ الرض ملكها (إِنِي حَفِيظٌ) على ما أستخلفه (عَلِيمٌ) بوجوه التصرف أمين. وإنما وصف نفسه بالأمانة والعلم والكفاية لأنهما عزائم ومطالب الملوك وإنما قال ذلك ليتوصل إلى إمضاء الأحكام الإلهية وإقامة الحق

وبتقيده وبسطه لذات أمكنة فما لأجله يعيب الأنبياء إلى العباد ولعلمه أن أحدًا غيره لا يقوم من قومه في ذلك، فطلب القولية ابتغاء لوجه الله وحسن مرضاته وإصلاحًا لأحوال عباده وإفصاحًا لهم على ما هو أتم المطالب الإلهية، داعم المآرب الكونية.

وقد ثبت في الشرع إن طلب الحكومة ممن هو أهل لها والأهلية منحصرة فيتوجب، إلا أن يوسف عليه السلام استعجل في الطلب استعجالًا طبيعيًّا قال عليه السلام: «رحم الله أخي يوسف لو لم يقل اجعلني على خزائن الأرض لاستعمله في ساعته لكنه أخّر سنة فأقام في بيته سنة مع الملك» قال: ابن عباس رضي الله عنه لما انصرمت السنة سأل من يوم كراماته ثم دعاه الملك فتوجه ورد له لبيعته ووضع له سريرًا من ذهب مكللًا بالدرّ والياقوت فضرب عليه منه استبرق بطول السرير ثلاثون ذراعًا وعرضه عشرة أذرع وعليه ثلاثون فرشًا وستون ضربة ثم أمره أن يخرج فخرج متوجهًا لونه كالثلج ووجهه كالقمر يرى له الناظر وجهه في وجهه فانطلق حتى جلس على السرير ودانت له الملوك ودخل الملك بيته وفوض إليه أمره وعزل في قطيعتي عما كال عليه وجعل يوسف مكانه وكان للملك خزائن كثيرة فسلم سلطانه كله إليه وجعلها كلها إليه.

ثم إنه [هلك]<sup>(1)</sup> في تلك الليالي فتزوج الملك يوسف داعيل امرأة قطفير فلما دخل عليها قال: أليسَ هذا خير مما كنت تريدين؟ فقالت: أيها الصديق لا تلمني فإني كنت امرأة حسناء، ناعمة كما ترى فوجدها عذراء فولدت له ولدين أفرايم [و...]<sup>(\*)</sup>.

وأقام المولى بمصر وأحبه الناس ذكورًا وإناثًا وأسلم على يده كثير من الناس، قد باع من أهل مصر في سنة القحط بالدنانير والدراهم في السنة الأولى حتى لم يبق معهم شيء منها، ثم بالحلي والجواهر ثم بالدواب ثم بالصناع والعقار ثم برقاقهم وأولادهم ثم بأنفسهم حتى استرقهم بالكل، فقالوا: والله ما رأينا كاليوم ملِكًا أجل وأعظم منه، وقال للملك: كيف رأيت [ما] صنع لي فيما حولي فما ترى؟ قال: الرأي رأيك قال: فإني أشهد الله تعالى وأشهدك إني عتقت أهل مصر عن آخرهم الرأي رأيك قال:

<sup>(1)</sup> هكذا ثبتت في الأصل.

<sup>(\*)</sup> بياض في الأصل.

ورددت عليهم، وكان لا يتبع أحدًا من الممتارين والحرين أكثر من جمل بعد قسط من الناس، وأصاب أرض كنعان وبلاد الشام نحو ما أصاب مصر، فأرسل يعقوب بأولادهم ليمتاروا فحبس بنيامين منهم كما يأتي في الحكاية بتمامها، ﴿وَكَذَلِكَ المَكَنَّا المِوسُفَ فِي الْأَرْضِ اي أرض مصر ﴿ يَتَبَوّأُ مِنْهَا ﴾ يتصرف فيها ﴿حَيْثُ [يَشَأَءُ] ﴾ [مَكَنَّا المِوسُفَ فِيها ما يشاء يصيب رحمة منا وبنعمتنا وإنعامنا وعطائنا في الدنيا من الملك والنعم والغنى وغيرها من يشاء ﴿وَلَا نُفْسِعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 56] في الله ما يعني الصابرين على شدائدها في سبيل الله وكان يوسف عليه السلام يتبوأ الملك إلى الإسلام ويتلطف له حتى أسلم كثير من الناس.

(وَلَأَجْرُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَقُونَ لَا يُوسُف: 57] وكان من عظمة إحسان يوسف أنه في تلك الأيام لم يشبع وبيده خزائن الأرض قيل له: أنت عزيز مصر وفي يدك وتحت تصرفك خزائن الأرض وأنت ترتاض وتجاهد قال: مخافة أني لو تنعمت بنعيم الدنيا لنسيت الفقراء الجائعين فأخذني الله بالابتلاء الشديد ومصادفة البلاء العتيد، ومن هذا أمر طباخي الملك أن يجعلوا غذاءه نصف النهار وأراد بذلك أن يذوق الملك طعم الجوع لئلا ينسى الجائعين.

(وَجَانَهُ إِخْوَةُ يُوسُفَ فَدَخَلُواْ عَلَيْهِ فَعَرَفَهُمْ يوسف بسيماهم وأشكالهم وأسكالهم وأسمائهم (وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ) [يُوسُف: 58] لبعد العهد بينهم وبينه لأنه كانَ بين القائهم يوسف في البئر وبين هذا اليوم أربعونَ سنة، أو لأنه كانَ على سرير وعلى دار تاج الملك وكان منزل يعقوب بأولاده بالعرفات من أرض فلسطين بعدن الشام كانوا أهل بادية وإبل وشاة وغنم، ودعاهم يعقوب وقال لهم: إن بمصر مَلِكًا صالحًا يبيع الطعام فتجهزوا وميلوا وتوجهوا إليه ليشتروا منه الطعام.

(وَلَمَّا جَهَّرَهُم بِعَهَازِهِمٌ) أي هيأ يعقوب لأولاده أهبة السفر لشري الطعام ودخلوا مصر فأخبر يوسف بقدوم عير كنعان وكان يوسف أمر باستخبار عير كنعان فلما أمرهم بقدومهم أمرهم بإحضارهم فقال لهم: من أنتم وما أمركم؟ قالوا: نحن من أرض الشام أصابنا الجهد فجئنا نمتار الطعام، فقال يوسف: لعلكم جئتم تنظرون عورة بلادي وأنتم جساسون سراقون قطاعون [زراقوك](1)؟

<sup>(1)</sup> كذا بالأصل.

قالوا: واللَّهِ ما نحن بجواسيس ولا فتاشين بخبر ونحن إخوة بني أب صالح وهو شيخ صدوق يقال له يعقوب نبي من أنبياء اللَّهِ قالَ: وكم أنتم؟ قال: اثناً عشر فذهب أخ لنا إلى البرية فهلك فيها وكان أحبنا إلى أبينا قال: كم أنتم ههنا؟ قالوا: عشرة قال: فأين الباقونَ؟ قالوا: عند أبينا لأنه أخ الذي هلك فأبونا يتسلى به قال: فمن يعلم أن الذي تقولونَ أنه حق؟ قالوا: نحن غرباء لا يعرفنا أحد (قَالَ اتْنُونِ بِأَخِ لَكُمْ مِنْ أَبِيكُمْ عَن الباعين بنيامين (ألا ترَوْن أنّ ) أبيع الطعام و (أوفي الكيل) وأتمه ولا نبخس شيئًا وأزيدكم حمل البعير لأجل أخيكم وأنزل منزلكم وأحسن إليكم (وَأَنّا خَيْرُ المُنزِلِينَ) [يُوسُف: 59] وأفضل المضيفين.

﴿ فَإِن لَمْ تَأْتُونِي بِهِ عَلَا كَيْلَ لَكُمْ عِندِى ﴾ وليسَ لكم طعام مني ﴿ وَلَا نَقَرَبُونِ ﴾ [يُوسُف: 60] أي لا تقربوا داري ولا بلادي.

#### إشارة وتأويل

(قَالَ مَا خَطْبُكُنَ إِذْ رَوَدَتُنَ يُوسُفَ) إلى قوله: (لَمِنَ الْمَدَفِينَ) [يُوسُف: 15] إشارة إلى أن أصلَ النفس العاملة بل جميع الأجزاء والقوى والأعضاء هو الإسلام والإيمان وطلب الحق لأن لكل ممكن وشيء ممكن وغير ممكن وجها إلى الحق ووجها إلى الخلق، ولا شكّ أن وجه الحق هو الغالب والله غالبٌ على أمره (وَمَا أَبُرَئُ نَفْسِيَ إِنَّ النَفْسَ لَأَمَارَةٌ إِلَيْتُوءٍ) أي يدعو إلى الوجه الذي يلي الخلق إلاّ مَا رَحِمَ رَبِّتً في الفطرة كأولي النشأة العليا في الدورة العظمى فإن الأعيان كلها في هذه الدورة مفطورة على الإسلام لأن الوجه الخلقي في هذه الدورة قد اختفت في الوجه الحقي من غير أن يتميز الوجه الحقي عن الوجه الخلقي، فلما تنزلت الأعيان إلى المراتب الباقية بمنزلها الوجه الحقي من الوجه الخلقي وانعكس الاختفاء، بمعنى اختفت الصورة الجمعية في الصورة الجمعية بمصر الصورة الجمعية بالمصر العيبية إلى الخفية، وأولَجَهُ في أنظار العارفين جهرًا وعيانًا والصورة الخلقية الغيبية معقولة، وإن وفّى نظر الواقفين المحجوبين انعكس الأمر، واساني نظر المحققين ضاربًا شهوده حالًا يكون أحدهما حجابًا للآخر.

(إِنَّ رَقِي غَفُورٌ ) ساتر في المراتب الأولى جميع الأعيان بالألوهية (رَحِيمٌ ) [يُوسُف: 53] في المرتبة في المراتب الباقية غلبت الصفة الإمكانية والكونية على

الوجه الإلهي في السير إلى الله من الله الاختياري والمادي والاضطراري، ﴿وَقَالَ الْمَلِكُ ﴾ أي الطور والكمال الجمعي الروحاني والعقلي ﴿أَنْتُونِ ﴾ أي الطور الكمال الجمعي في مرتبة الطور الجمعي القلبي في السير في الله إشارة إلى تطورات السير الجمعي وتنوعات الكمال الجمعي في السير في اللهِ.

(قَالَ اَجْعَلْنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ ۚ إِنِي حَفِيظُ عَلِيمُ ﴾ [يُوسُف: 55] تصريح بأنه قد حصل له في استعمال الأحوال الروحانية والتجليات الأفعالية والتطورات الإبداعية إفرادية وجمعية ﴿وَكَذَلِكَ مَكَنّا لِيُوسُفَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [يُوسُف: 56] الإستعدادية والعرض استداعية ، وجعلناه متمكنًا في أرض مرتبة الطور السري وعرض المرتبة الصدري ، فالأول موطن التجلي الآثاري الذي ورثه آباؤه الكرام وهم يعقوب الطور السري والروحي الإسحاقي والجمعي الخليلي ، والممكن هو وهم يعقوب الطور السري والروحي الإسحاقي والجمعي الخليلي ، والممكن هو الله وإليه إشارة ﴿وَكَذَلِكَ نُرِى ٓ إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأنعَام: 75] إلى قوله : ﴿وَمَا آنًا مِن المُشْرِكِين ﴾ [الأنعَام: 75] . ﴿يَتَبَوّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاءُ ﴾ الكمال عنايتي الذاتية وعموم هدايتي الوصفية ﴿وَلَا نُضِيعُ أَجُرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 56] الصابرينَ في نشأة الأدوار السالفة وظهورات الأكوار الخالفة .

﴿ وَلَاَجُرُ ٱلْآخِرَةِ ﴾ أي الحالة الجمعية والجمعية الكمالية الجمالية والجلالية والجزئية ﴿ فَيْرٌ لِلَّذِينَ ﴾ [يُوسُف: 57] يتقون ويحفظون عن التقيد بالرتبة الكلية والجزئية العالية والسالفة ﴿ وَجَاءَ إِخْوَةُ يُوسُفَ ﴾ أي القوى والمبادئ والأجزاء البسيطة والمركبة ﴿ وَهُمُ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ [يُوسُف: 58] ليتقيد عن الحالات الجمعية والمقامات العالية والعلية والجمعية وجمعية الجمعية ﴿ وَلَمّا جَهّزَهُم بِجَهَازِهِم ﴾ وتوجهوا إلى مصر الجمعية النورية والظلمة الصمودية ﴿ وَلَلّا ﴾ يوسف الطور القبلي والجمال الجمعي والشهادي والغيبي ﴿ أَنْنُونِ بِأَخٍ لَكُم ﴾ [يُوسُف: 59] أي القوة العملية التي اختفت عن الرعونات النفسية والعقودات الحسية والقوة القدسية عن المدارك الوهمية .

#### ﴿ قَالُواْ سَنُزَوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَعِلُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ

﴿ فَالُواْ سَنُرَاوِدُ عَنَّهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَعِلُونَ ﴾ [يُوسُف: 61] يريد العقل بعينه.

### ﴿ وَقَالَ لِفِنْيَنِيهِ اَجْعَلُواْ بِضَعَنَهُمْ فِي رِحَالِمِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْرِفُونَهَاۤ إِذَا ٱنقَـكَبُوٓاْ إِلَىٰٓ الْمَالِكُوْ اللَّهِمْ الْمَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهِمُ الْمَلِهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهِمْ الْمَلْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِمْ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِمْ لَعَلَّهُمْ اللَّهُ إِلَىٰ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَقَالَ لِفِنْيَنِهِ اَجْعَلُواْ بِضَعَنَهُمْ ﴾ يريد الدنانير والدراهم جاؤوا بها ﴿ فِي رِحَالِمَ ﴾ يريد في أوعيتهم ﴿ لَعَلَهُمْ يَعْرِفُونَهُمْ إِذَا انْقَلَبُواْ إِلَى آهْلِهِمْ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [يُوسُف: 62] يريد إذا رجعوا إلى أبيهم ولم يكن كماله لهم من ثمن بضاعتهم يشاء، أو إنما كان كلما كان معهم هدية وصلة.

### ﴿ فَلَمَّا رَجَعُواْ إِلَىٰ أَبِيهِمْ قَالُواْ يَتَأَبَانَا مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْـُلُ فَأَرْسِلَ مَعَنَـا اللهُ لَحَيْظُونَ ﴿ اللَّهِ الْحَانَا نَكَتُلُ وَإِنَّا لَهُ. لَحَيْظُونَ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ فَلَمَّا رَجَعُواْ إِلَىٰ أَبِيهِمْ قَالُواْ يَتَأَبَانَا مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْثُلُ ﴾ [يُوسُف: 63] قالوا نزلنا على الملك فإذا هو يذكر أبًا له فارقه وأخًا له من أمه فَسألنا من أنتم؟ فأخبرناه إنا ولد يعقوب من إسحاق بن إبراهيم فقال: الشيخ الصالح؟ قلنا: نعم قال: كيف تركتم أباكم؟ قلنا: تركناه شديدَ الوجد على ابن له فقده فهو حزين باك الليل والنهار، قال: فكم كنتم من أخ؟ قلنا: اثنا عشر، قال: الآخر قلنا: حبسه أبوه لشدة وجده على أخيه فقال: سبحانَ الله ما أشبه بعضكم ببعض لوددت أن أخاكم كانَ عندي حتى أشكو إليه حزني ويشكو إلى بعض ما يجده على أخيه الذي فُقِد فقد تجدد حزني وضاق بي. وكان يوسف عندما كان يسألهم ويحدثوا به يعترض له البكاء فيستر ذلك عنهم ويدخل كأنه يريد حاجة، فيبكى فيطيل البكاء، فإذا فرغ جزع إليهم ليستأنف الحديث فيتحرونه، فيدخل مرة أخرى فيبكى حتى كان من قولهم ليوسف: إن أبانا بلغ من حزنه أنه إذا أقبل عليه غلام غلبه حزنه فطيبه، وقال: تعال حتى أشكو لك ما صنع بي ولدي، فيبكي ويبكي الغلام معه، وفعل بجارية نحوه الماء قد أسبحتها فيدعوها فيقول لها هناك واقعدي حتى أشكو إليك ما صنع بي ولدي، فيبكي وتبكي حتى قد تملأ عينه بياض وذهب بصره من البكاء، وقد وعدناه بأن نأتيه ببنيامين وقد قال لنا إن لم تأتوني به فلا كيلَ لكم عندي ولا تقربوني ﴿ فَلَمَّا رَجَعُوا إِلَىٰ أَبِيهِمْ فَالُواْ يَتَأْبَانَا مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَيْتُلُ ﴾ يريد الميرة ﴿ فَأَرْسِلْ مَعَنَا ٓ أَخَانًا نَكَنَلُ ﴾ يريد بمعيار ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴾ [يُوسُف: 63] من كل ما يخافه.

## ﴿ قَالَ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا آمِنتُكُمْ عَلَىٰ آخِيهِ مِن قَبْلُ فَٱللَّهُ خَيْرٌ عَلَىٰ آخِيهِ مِن قَبْلُ فَٱللَّهُ خَيْرٌ عَلَىٰ الْحَجِينَ اللَّهِ الْحَالَةُ وَهُوَ آرْحَمُ ٱلرَّجِينَ اللَّهِ ﴾

(قَالَ) يعقوب (مَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَى آخِيهِ مِن قَبَلُ ) يريد قد فعلتم هذا في يوسف فكيف آمنكم على بنيامين (فَاللهُ خَيْرُ حَفِظاً وَهُو أَرْحَمُ الرَّحِينَ ) [يُوسُف: 64] يريد اسأل الله أن يحفظني فيه وفي يوسف وفيكم، وذلك من يسأل يريد أن يريه ملكوت السماوات فقال له يعقوب: أيها الملك الحسن الوجه الطيب الكريم على دينه هل قبضت روح يوسف في الأرواح؟ قال: لا فاطمأن قلب يعقوب ورجاه.

﴿ وَلَمَّا فَتَحُواْ مَتَاعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَعَتَهُمْ رُدَّتَ إِلَيْهِمْ قَالُواْ يَتَأَبَانَا مَا نَبْغِي هَاذِهِ وَضَعَفُطُ أَخَانَا وَنَزَدَادُ كَيْلَ نَبْغِي هَاذِهِ وَضَعَفُطُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٌ فَا فَكَنَا وَخَفَظُ أَخَانَا وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٌ فَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(وَلَمَا فَتَحُواْ مَتَعَهُمْ وَجَدُواْ بِضَعَنَهُمْ رُدَّتَ إِلَيْهُمْ) يريد بضاعتهم التي خلفوها عنده (قَالُواْ يَتَأَبُّانَا مَا نَبْغِيُّ هَلَاهِ، بِضَلَعَنْنَا رُدَّتَ إِلَيْنَا ) يريد ليس هذا من قبلنا بل هذا من قبل الملك (وَنَمِيرُ أَهْلَنَا وَخَفَظُ أَخَانَا ) ونحفظ أهلنا يريد الميرة بعينها يعني ونحفظ أخانا (وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيرٍ ) قال يعقوب يقيمون أيضًا بضاعتي حتى يزيدكم الملك كيل بعير قالوا: (ذَلِكَ كَيْلٌ يَسِيرٌ ) [يُوسُف: 65] يريدون هو كيل واحد ومن الدنيا ويريدون الملك، ولو رأيت ما به بنيامين الكرامة لم يحزن على بنيامين ولم يبك ما كان عنك عذبنا وكان عنده، وأحب بنيامين الخروج معهم وفرح لذلك وكان عونًا لهم على أبيهم.

﴿ قَالَ لَنُ أُرْسِلَهُ. مَعَكُمْ حَتَى تُؤْتُونِ مَوْثِقًا مِنَ اللَّهِ لَتَأْلُنَنِي بِهِ ۚ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ فَلَمَّا ءَاتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ فَلَمَّا ءَاتَوْهُ مَوْثِقَهُمْ قَالَ اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴿ إِلَّا أَن

﴿ قَالَ ﴾ يعقوب ﴿ لَنَ أُرْسِلَهُ مَعَكُمْ حَتَى تُؤْتُونِ مَوْقِقًا مِّنَ اللهِ لَتَأْنُنَي بِهِ ۚ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ ۗ ﴾ يريد إلا أن يأتيكم من الله أمر غالب لا طاقة لكم به ﴿ فَلَمَا ٓ ءَاتَوْهُ مَوْقِقَهُمْ ﴾ يريد العهد ﴿ قَالَ ﴾ يعقوب ﴿ اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ ﴾ [يُوسُف: 66] يريد شهيدًا.

# ﴿ وَقَالَ يَبَنِى لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ وَٱدْخُلُواْ مِنْ أَبُوَٰبٍ مُّتَفَرِّقَةٍ وَمَاۤ أُغْنِى عَنكُم مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا بِلَهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ عَنكُم مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ إِلَا بِلَهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ عَنكُم مِن اللَّهُ إِلَا اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ فَلْيَـتَوَكَّلِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ فَلْيَـتَوَكِّلُونَ الْإِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ فَلْمَتَوَكِّلُونَ الْإِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ فَلْمَتَوْكُولُونَ الْإِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ فَلْمَتَوْكُولُونُ الْإِلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

(وَقَالَ) يعقوب (يَنَبِيَ لَا تَدْخُلُوا مِنْ بَابِ وَحِدِ وَادْخُلُوا مِنْ أَبَوْبِ مُتَفَرِّفَةً وكان بالغرماء أبواب عليها للملك مراصد للوليد بن مروان عما لا يدخل عليها يمسكون الناس وليس فيهم مذكر إلا يوسف وللملك المال والناس معهم في صلاح ووفاء وخير (وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِن اللهِ مِن شَيَّةً يريد إنما قال هذا مخافة العين عليهم (إن المُحكممُ إلَّا يلَّةً) يريد القضاء والأمر لله (عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكِّلُونَ) [يُوسُف: 67].

#### ﴿ وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَّا كَانَ يُغْنِى عَنْهُ مِ مِّنَ ٱللَّهِ مِن شَىْءٍ إِلَّا حَاجَةً فِى نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَلْهَاْ وَإِنَّهُۥ لَذُو عِلْمِ لِمَا عَلَّمْنَكُ وَلَكِنَّ أَكَتُ ثَلَاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِلَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

﴿ وَلَمَّا دَخَلُواْ مِنْ حَيْثُ أَمَرَهُمْ أَبُوهُم مَا كَانَ يُغْنِى عَنْهُم مِّنَ اللّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ يريد ما كان ذلك يرد قضاء إلا الله ولا أمر إلا قدره الله ﴿ إِلّا حَاجَةً فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَهُ وَ إِنّهُ لَذُو عِلْمِ ﴾ يريد لذو يقين ومعرفة باللّهِ ﴿ لِمَا عَلَمْنَهُ ﴾ يريد جعلت ذلك فيه ﴿ وَلَكِكَنَ أَكُثَرَ ٱلنّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [يوسف: 68] يريد المشركين لا يعلمون عظم الله وما مآلهم.

## ﴿ وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَخَاهُ قَالَ إِنِّ أَنَا أَخُوكَ فَلَا وَلَيْمَا وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَمَا وَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ أَنَا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَإِسُ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ال

(وَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَى إِلَيْهِ أَخَاهٌ قَالَ) تكونوا أنتم في منزل إجلالًا لهم ودعوا أخاكم عندي حتى يخبرني بوجده على أخيه، ويشكو إلي ما يجده من خوفه، وأخبره أنا بما أجده لعل الله يفرج بعض حزني، فخلى يوسف بنيامين قال له يوسف (إِنِّ أَنَا أَخُوكُ) أنا يوسف بن راحيل (فكر تَبْتَيِسٌ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُوكَ) ليوسف بن راحيل (فكر تَبْتَيِسٌ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُوكَ) إنا يوسف بن راحيل (فكر تَبْتَيِسٌ بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُوكَ) إنا يوسف بن راحيل (فكر تَبْتَيِسٌ بِمَا وأرجو أن يجمع الله بيني وبينكم وأرجو أن يجمع

بيننا وبين يعقوب، وأقبلَ عليه إذ سأله فقال له: أُولد لَكَ؟ قال بنيامين: نعم قال: كم؟ قال: ثلاثة، قال يوسف: وما سميتهم؟ قال: سميت واحدًا يوسف أحببت إذا ذكرته ذكرت أخي، قال: وما سميت أخوه؟ قال: دمًا، والآخر ذيبا قال يوسف: لم؟ قال بنيامين لأن أخوتي أتوا بقميص يوسف وعليه [دم] ذكرت دمه فقالوا: أكله الذئب فكنت إذا ذكرت دمًا ذكرت أخي، وإذا ذكرت الذئب ذكرت أخى، فذكروا والله أعلم أن يوسف عد اسمًا.

### ﴿ فَلَمَا جَهَزَهُم بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنُ السِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤَذِّنُ أَلَيْكُمْ لَسُرِقُونَ اللَّ

﴿ فَلَمَّا جَهَزَهُم بِمَهَازِهِمْ جَعَلَ ٱلسِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ﴾ وهو الصواع فكان الصواع قدحًا من الزبرجد يشرب فيه الماء ﴿ ثُمَّ أَذَنَ مُؤذِنٌ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرْقُونَ ﴾ [يُوسُف: 70] وكان موضعًا بين يوسف وكان إذا دخل أخوه من تحتهم وجزاهم وقال: جئتمونا بأخيكم لكي يفرج عني بعض ما كنت أجده وكأني قد رأيت أخي، ثم يضرب يدعي الصواع بمخصرة في يده فيظن فيقول سبحان الله العظيم ما يخبرني هذا الصواع إنه ليخبرني بكذا.

#### تأويل وإشارة

(قَالُواْ سَتُرَوِدُ عَنْهُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَعِلُونَ الْوَسُف: 16] إشعار بأن القوة العلمية لا يدخل إلا في حكم سلطان العقل الصريح لأن شأنها هو توكيد المقدمات العقلية وترتيب المقالات التي لا يدركها إلا العقل يضم بعضها إلى بعض، ثم بعد ذلك تنتقل النفس الناطقة والقوة العاقلة من تلك المقدمات المعقولة المرتبة إلى المطالب لأنك خبير بأن العقل الصريح عدد حضوري بسيط فالتركيب بين المعقولات الأصلية والمفهومان الكلية وترتيبها لا بد وأن يسند إلى قوة أخرى وهي العاملة، وأنه انتقال من المبادئ وهي المقدمات المرتبة والمعقولات المركبة، أمر آخر وراء إدراك تلك المقدمات على انفرادها وراء تلك المقدمات المرتبة والمرتبة والترتيب المركبة والمفهومات المترتبة، بل التركيب مقدمة إلى مقدمة أخرى غير الترتيب الذي هو فصيح كل شيء في موضعه بقدر غاية المناسبة، وملاحظتها بينهما مثلًا إن إدراك الجنس والفضل الانفراد أمر وإدراك النسبة بينهما أمر آخر.

فإذن لا بد وأن يسند كل هذه الأمور المذكورة إلى ما يقتضيه فيثبت فيه أمور ثلاثة: العقل والقوة العاقلة والقوة العاملة ويقوم من هذه الأمور أمور أخر من الممدركات والحركات الظاهرة والباطنة إرادة والطبيعية البسيطة، كالحركات من المركز وإلى المركز وعلى المركز، والمركبة النباتية والحيوانية، وقد علمت أن كلًا من هذه المبادئ والقوى والمدارك والمشاعر الشاعرة العشرة والقوة النظرية، ثم ضم كل منها إلى الآخر ووضعه في وصف آخر، إلى الانتقال إلى المرتبة إلى ما صدق عليه المركب أمر آخر من الأعمال. والعملية القبلية العقلية والنفسية والبدنية والنفس والعقل أي عين من أعيان المفردة، وأما الصورة الجمعية فهي الطيفة القلبية أو الروحية أو العقلية اليوسفية والأعيان المفردة كلها مطاوعة ومطيعة للحقيقة الجمعية اليوسفية ومطاوعة لحكمها (إنِّ رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوبَكُا وَالشَّمْسُ وَالْقَمْرُ رَأَيْتُهُمْ لِي سَجِدِينَ الْيُوسُفية ومطاوعة لحكمها (إنِّ رَأَيْتُهُمْ لِي سَجِدِينَ الْيُوسُفية والله المركبات المؤلِّقَة المُعْرَدَ الله المؤلِّقَة المؤلِّقَة المؤلِّقَة المؤلِّقة المؤلِّة المؤلِّقة المؤلِّقة المؤلِّقة المؤلِّقة المؤلِّقة المؤلِّقة ال

﴿ وَقَالَ لِفِنْيَنِهِ الْجَعَلُوا ﴾ أي القوة النظرية والعملية ﴿ بِضَعَبُهُ ﴾ أي العلوم المتعلقة ظاهرة للأشياء وأحكامها الظاهرة والباطنة وكيفية استعمالها ﴿ فِ رِحَالِمُ ﴾ أي الألفاظ والعبادة المنورة بينهم ﴿ لَعَلَّهُم يَعْرِفُونَهَا إِذَا انفَلَبُوا إِلَى أَهْلِهِم ﴾ أي الألفاظ والعبادة المنورة بينهم ﴿ لَعَلَّهُم يَعْرِفُونَهَا إِذَا انفَلَبُوا إِلَى أَهْلِهِم ﴾ [يُوسُف: 62] أي القوة العاقلة وألم النفس العاملة.

﴿ فَلَمَّا رَجَعُوا إِلَى آبِهِمْ قَالُواْ يَتَأَبَانَا مُنِعَ مِنَا ٱلْكَيْلُ ﴾ أي طعام العلوم الروحانية والإدراكات النفسانية والمعارف الربانية ﴿ فَأَرْسِلُ مَعَنَا آخَانا ﴾ وهو بنيامين القوة العملية العقلية ﴿ نَكُنَّ لَلَهُ لَكُوفُظُونَ ﴾ [يُوسُف: 63] عن إغراء القوة الشيطانية الوهمية وإبليس الخيال والقوة المتخيلة.

﴿ قَالَ هَلَ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كَمَا أَمِنتُكُمْ عَلَى آخِيهِ ﴾ [يُوسُف: 64] ليس سببكم إليه إلا كسببكم إلى أخيه يوسف اللطيفة الجمعية، يعني أثبت النسبة بينكم وبينه كما أثبت بينكم وبين أخيه لتوغلكم في القوى والتقليد في العز وأذنه الإفرادية. لا يقال: الأخوة تقتضي العندية وانتفاء التفاوت قلت: إنما يلزم ذاك أن لو كانت نسبة لأب إليهم على السواء وهو ظاهر الاستحالة، وما لم يظهر التعدد بين الأخوة.

﴿ وَلَمَّا فَتَحُوا ﴾ يعني لما ارتفعوا من درجة الأدنى النفسانية إلى المدارج الأعلى الروحانية ما نالهم من بضاعة العلوم الرسمية المدونة والأفعالية

والإخوانية وفتحوا (مَتَعَهُمُ) المحفوظ في رحال الأقوال والألفاظ والإرشادات والرقوم والعبادات (وَجَدُواْ بِضَعَتَهُمُ) [يُوسُف: 65] أي ثمرات أعمالهم وعلومهم التي جعلوها ثمن المعارف الروحانية وهي الآداب الصوفية أعني الشريعة والطريقة التي هي مطية الحقيقة الإلهية، وإذ كان بناء الإسلام «الشريعة أقوالي والطريقة أفعالى والحقيقة أحوالى» الحديث.

وَقَالَ يَبَنِى لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ ) مصر المكان الجمعي والجمع الكافي (وَاَدْخُلُواْ مِنْ أَبُوبُ مُتَفَرِقَةً ﴾ [يُوسُف: 67] إشارة إلى تطور الجمعية وتنوع الهيئة الكلية. قال يوسف الطور القلبي: ودور التنوع الغيبي أطوار كثيرة وأدوار كبيرة والدخول من باب واحد يوجب التعطيل والإضلال والتفصيل إذ التجليات الجمعية الإلهية غير المتناهية كما قال المحقق: إن الله لا يتجلى في صورة مرتين ولا في صورة اثنين (وَمَا أُغْنِي عَنكُم مِن اللهِ مِن شَيْعٍ اليُوسُف: 67] أي لا يمنع من الذات الجامعة للأسماء والصفات عنكم شيئًا من الأشياء إلا من الجواهر المفردة التي لا تتجزأ والمركبة العالية والسافلة لا من المركبة ولا من البسيطة إلا المفردة التي لا تتجزأ والمركبة ولا من أعراض الكمية والكيفية والنسبية، ولا الإضافية ولا الثبوتية ولا السلبية، وذلك لأنه واسع محيط بكل الأبواب وبتمام الأسباب لأنه رب الأرباب ومنفتح الأبواب ومسبب الأسباب إن الحاكم في تمام الأدوار وعموم الأكوار الإفرادية والجمعية وجمعية الجمعية، وفي كل الأطوار في الأعمال والأنوار إلا الله الجامع للكل وبجميع السبل (هُوَ ٱلأَوَلُ وَٱلآخِرُ وَالطَّهِرُ وَالطَّامِلُ وَهُو يَكُلُ شَيْءٍ عَلِمُ المحالِد: 3].

(وَلَمَا دَخَلُوا) أي جميع الأعيان والأكوان من الطرق الإلهية والكونية والجمعية الغير المتناهية في مصر الكون الجامع والمظهر الرافع (عَلَى يُوسُفَ) الطور القلبي والدور المحيط الشهادي والغيبي (عَاوَكَ إِلَيْهِ أَخَاهُ اليُوسُف: 69] أي كمال القوة العملية الفعلية والروحية والقلبية إشارة إلى الاحتياج الدوري والتماثل وابتهاج الكلي الكوري، فإن يريد النور النوراني والآحاد الظلية كما يميل ويحتاج، وحمل إلى الجمعية الأحدية النورية صريحًا وضمنًا أفرادًا وجمعًا أصالة وتبعًا كذلك يميل ويحتاج الجمعية الأحدية النورية الجمالية إلى الأفراد والأعيان النورية الجمالية والجمعية «أنا

عند ظن عبدي بي وأنا معه، إذا ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي، فإن ذكرني في ملإ ذكرته في ملا خير منه، وإن تقرب إلي شبرًا تقرب إلي أيد ذراعًا وإن تقرب إلي ذراعًا تقربت إليه باعًا، ومن أتاني يمشي أتيته هرولةً».

(فَلَمَّا جَهَّزَهُم بِمَهَازِهِمٌ) [يُوسُف: 70] إشارة إلى تكرار النشآت من الكثرات الى الوحدة ووجوه الواحدية الجمعية النورية الوجودية، ومنها إلى الكثرة الشهودية، وكذا الحال في الكثرة الكورية والوحدة العدمية.

#### ﴿ قَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم مَّاذَا تَفْقِدُونَ ﴿ ١

﴿ قَالُواْ وَأَقْبَلُواْ عَلَيْهِم ﴾ يريد أهل الرفعة أقبلوا على كلمات يوسف ﴿ مَّاذَا تَفْقِدُونَ ﴾ [يُوسُف: 71].

### ﴿ قَالُواْ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ، حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ، زَعِيثُ ﴿ اللَّهُ

﴿ قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ، حِمْلُ بَعِيرٍ ﴾ يـريـد جـعـلًا لـه ﴿ وَأَنَاْ بِهِ، زَعِيمُ ﴾ [يُوسُف: 72] أنا به كفيل حتى أدفعه إليه.

### ﴿ قَالُواْ تَأَلَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُ مِ مَّا حِثْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَرِقِينَ ﴿ آَكُ ﴾

(قَالُوٓاً) يريد إخوة يوسف وهم كانوا سادة أهل الرفعة وخيارهم قالوا: (تَاللّهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا جِثْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَلرِقِينَ الْيُوسُف: 73] يريد ليس من شأننا الفساد في الأرض ولا السرقة.

### ﴿ قَالُواْ فَمَا جَزَؤُهُۥ إِن كُنتُمْ كَندِينَ ﴿ ﴾

﴿ قَالُواْ فَمَا جَزَّوُهُۥ إِن كُنتُدَ كَذِبِينَ ﴾ [يُوسُف: 74] وكان جزاء السارق يومئذٍ يسرقّ وهو حكم الوليد بن مروان.

### ﴿ قَالُواْ جَزَّوُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ ، فَهُوَ جَزَّوُهُ كَذَلِكَ نَحْزِي ٱلظَّالِمِينَ ﴿ ١

﴿ قَالُواْ جَرَّوُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحِّلِهِ عَهُو جَرَّوُهُ ﴾ يريد ليسترق، فقال غلمان يوسف، والله ما كان أحد من الرفعة فأمّر إلا عندنا، ولا نرى ذلك الصواع إلا أنتم [أخبرتمونا به] ﴿ كَنَالِكَ نَجْزِى ٱلظَّلِلِينَ ﴾ [يُوسُف: 75] يريد إذا سرق استرق.

﴿ فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ ٱسْتَخْرَجُهَا مِن وِعَآءِ أَخِيهِ كَذَالِكَ كَذَالِكَ كَذَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ لَكُنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَآءُ ٱللَّهُ لَنَا اللَّهُ لَا فَعُقْ وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ إِلَى اللهُ ال

﴿ فَبَدَأَ بِأَوْعِيتِهِمْ فَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ لللهِ يريد بنيامين ثم فتش وعاءه يريد متاع بنيامين ﴿ ثُمَّ اَسْتَخْرَجُهَا مِن وِعَآءِ أَخِيهِ لللهِ يريد من متاع أخيه بنيامين فوجد في رحله قال الله تبارك وتعالى: ﴿ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ ﴾ يريد ألهمنا ليوسف ليوهنك الكيد ﴿ مَا كَانَ لِيا أَخُدَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ ﴾ يريد في حكم الملك ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن لِيا أَهُدَ أَخَاهُ وَفِي دِينِ ٱلْمَلِكِ ﴾ يريد في حكم الملك ﴿ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن لِيا أَهُ وَفَوْقَ كُلِ ذِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 76].

﴿ اللهِ قَالُواْ إِن يَسُوقُ فَقَدُ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ، وَلَمْ يُبُدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُمْ شَرُّ مَّكَانًا وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ (اللهِ)

(قَالُوا إِن يَسْرِقَ النيامين (فَقَدُ سَرَقَ أَخُ لَهُ مِن قَبَلُ الله يريدون يوسف وكان يوسف عليه السلام يأخذ الطعام من مائدة أخيه سرًّا منه فتصدق في المجاعة حتى يظن به أخوه (فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ عَلَى يريد أسرَّ ذلك في نفسه منهم (وَلَمْ يُبُدِهَا يَظن به أخوه (فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ عَلَى اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُّ اللهُمُ مضاءً.

﴿ قَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ وَأَبًا شَيْخًا كَجِيرًا فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ ۚ إِنَّا فَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ إِنَّا لَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ قَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ وَ أَبَا شَيْخًا كَبِيرًا فَخُذْ أَحَدَنَا مَكَانَهُ ﴿ يستعبده ﴿ إِنَا فَعملت فَرَكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 78] يريد إذا فعلت ذلك فقد أحسنت إلينا فعملت معنا كل خير مع إكرامك إيانا.

### ﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ أَن نَأْخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ ۚ إِنَّا إِذًا لَهُ اللَّهِ أَن لَأَخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ ۚ إِنَّا إِذًا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّلَّا اللَّهُ الل

﴿ قَالَ ﴾ يـوسـف ﴿ مَعَاذَ أَلِلَهِ ﴾ يـريـد أعـوذ بـالله ﴿ أَن نَأْخُذَ إِلَا مَن وَجَدْنَا مَتَنعَنَا عِنده ﴿ إِنَّا إِذَا لَظَلَلِمُونَ ﴾ [يُوسُف: 79] يريد لقد ثورت وظلمت أن أستعبد غير الذي سرقني.

(فَلَمَا اَسْتَعَسُوا مِنْهُ) يريد يئسوا أن يخلى سبيله معهم قال يهودا أيها الملك لئن لم تخلّ سبيله معنا لأمتحن محنة لا يبقى في مملكتك يريد في المدينة التي كانوا إليها لا يبقى حامل إلا أسقطت ما في بطنها من الجنين كان ذلك في ولد يعقوب معروفًا، فكان ليوسف ابنًا له صغير من القبطية فقال له: يا افراهيم ضع يديك بين كتفيه ولا يشعر بك واحذر أن يراك وكانوا مجتمعين فدخل الصبي بين الناس حتى وضع يده بين كتفي يهودا فذهب ذلك الغضب، وإذا كان غضب خرج شعر جسده من قميصه فالتفت يهودا فقال: والله لقد وضع يده في كتفي إنسان من ولد يعقوب فليت شعري كيف هذا ونظر في وجوه فإذا هو لا يرى أحد يظن ذلك به ﴿ حَكَمُ مُولِقُ عَيْدُ اللهِ عَنْ اللّهِ وكان العهد عندهم ثقيلًا يهودا ﴿ أَلَمْ تَعْلَمُوا أَنِي أَبَاكُمُ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُم مَوْقِهَا مِن اللّهِ وكان العهد عندهم ثقيلًا شديدًا ﴿ وَمِن قِبُلُ مَا فَرَطْتُم فِي يُوسُفَ فَلَن أَبْرَح الْأَرْضَ ﴾ يريد موضعه ﴿ حَتَى يَبعث إلي ﴿ وَهُو خَيْرُ الْمَرَكِمِينَ ﴾ [يُوسُف: 8] يريد أو يقضي الله في أمري وهو أفضل الحاكمين.

﴿ قَالُواْ وَأَقَبَلُواْ ﴾ أي قال إخوة يوسف حال كونهم مقبلين ﴿ عَلَيْهِم ﴾ أولياء على غلمان يوسف ﴿ مَّاذَا تَفْقِدُونَ ﴾ [يُوسُف: 71] أي أي شيء فقد عنكم وضل وغاب عنكم، والفقدان ضد الوجدان.

﴿ قَالُوا ﴾ في جوابهم ﴿ نَفْقِدُ صُواعَ ٱلْمَلِكِ ﴾ بفتح الصاد وضمها ما يكتال به

ويعرف ويقدر الحبوب به قدرًا وهو كالميزان في معرفة مقادير الموزونات وإنما وضع المستقبل موضع الماضي إشعارًا بأنهم فقدوا في الحقيقة شيئًا بل احتالوا بناءً على الحكمة الإلهية قالوا نفقد أي نجهل المفقود وهو صواع الملك. وقال الموفد والمنادي: ﴿وَلِمَن جَاءَ بِهِ مِمْلُ بَعِيرٍ ﴾ [يُوسُف: 72] أي شق من الطعام وهو حمل بعير فمحله وهو مبتدأ والجار والمجرور وخبره مقدم عليه هذا وعد لما جاء به بالجعل ﴿وَأَنا بِهِ، زَعِيمُ ﴾ [يُوسُف: 72] ضامن متعهد له.

(قَالُوا) إخوة يوسف (تَألَقِ) قسم فيه التعجب بما أضيفَ إليهم (لَقَدَّ عَلِمْتُم مَا حِثْنَا) وما توجهنا إلى مصر (لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ) السرقة وقطع الطريق والفرقة والمحرقة وغير ذلك (وَمَا كُنَّا سَرِقِينَ) [يُوسُف: 73] في وقت من الأوقات، وإنما أفرده من الفساد لكونه أقبحَ وأخس وأفضحَ لعدم لياقتهم بمناصب النبوة.

﴿ قَالُوا ﴾ غلمان الملك ونفره ﴿ فَمَا جَنَزُوْهُ ﴾ أي السارق أو السرق ﴿ إِن كُنتُمْ كَاللَّهُ وَكُلْهُ مُ

(قَالُواْ جَرَّوُوُ) ومعاقبته (مَن وُجِدَ) الصاع (في رَخَلِهِ فَهُوَ جَرَّوُوُ) والجملة الشرطية خبر جزاؤه يعني جزاء السارق هو ظهور السرقة منه وانتسابه إليه أي ظهور هذه الخيانة فيه وانتساب الخلة الخسيسة إليه هو كما هو سنة يعقوب وشريعته إشعار بأن السرقة أقبح الخسائس وأشنع الفضائح في جميع الملل وأرباب النواميس والتسويل (كَذَلِكَ) أي جعل جزاء السرقة (بَحْزِي الظّللِمِينَ) وأرباب النواميس والتسويل (كَذَلِكَ) أي جعل جزاء السرقة (بَحْزِي الظّللِمِينَ) [يُوسُف: 75] فأمر يوسف بتفتيش أوعيتهم بين يديه.

(فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمُ لدفع التهمة (قَبْلُ وِعَآءِ أَخِيهِ) فيلزم من هذا إهانتهم واستخفافهم لأن شأنهم أرفع من أن يتوهم ويظن انتساب السرقة إليهم فضلًا عن أن ينتسب إليه بالعقل فيحتاج إلى التفتيش فعند ذلك فتش وعاءهم (مُمَّ أَسَتَخْرَجَهَا) بعد التفتيش (مِن وِعَآءِ أَخِيهِ) والضمير عائد إلى الصواع يذكّر ويؤنّث (كَذَلِكَ كِدْنَا) أي مثل ذلك الكيد العظيم (لِيُوسُفَّ) يعني علمناه إياه وأوحينا به (مَا كَانَ) وصار يوسف (لِيَأْخُذَ أَخَاهُ في دِينِ ٱلْمَلِكِ) أي ليدخل ويتمكن من حبسه في حكم الملك يوسف (لِيَأُخُذَ أَخَاهُ في دِينِ ٱلْمَلِكِ) أي ليدخل ويعاقبه على السرقة على مقتضى دين وتحت سلطته ليجري عليه ما يستحقه ويأخذه ويعاقبه على السرقة على مقتضى دين الملك وهو بيان الكيد ويفسره أي ليس غرض يوسف هذا التسويل والتورية مؤاخذة أخيه بل إهانته أخوته واستخفافهم ومعاقبتهم بمثل ما عاقبوه وأهانوه وقصدوه في

البداية ﴿إِلّا أَن يَشَاءَ اللّهُ ﴾ أي ما كان يأخذ بمشيئة الله وأخذهم فيه لا تلقاء نفسه ﴿ نَرْفَعُ دَرَجَتِ مّن نَشَاءً ﴾ من العباد (بالعلم) والحكمة كما رفعنا درجة يوسف على أخوته ﴿ وَفَوْقَ كُلِ فِي عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 76] أي فوق كل عالم عالم على الترتيب إلى أن ينتهي إلى الله فعلم الله فوق علم كل عالم كما أن وجوده وقدرته وإرادته فوق وجود كل الموجودات والإشارات فدليل واضح على أن الله تعالى عالم بذاته لا يعلم ذاته غير الذات، إذ لو كان ذا علم لكان فوقه من هو أعلم منه إذ الحكم كلي. والجواب بأن المراد كل ذي علم ممكن من الخلق ضعيف لعموم الحكم وانتفاء ما يخصصه بالممكن من القرائن اللفظية والمقامية الحالية مع أن العلم لو لم ينتبه إلى ما يكون العلم عين العالم لكان علم الله ممكنًا وهو محال وإلا لزم خلو الذات عن العلم عندئذٍ ، فالعلم غير الذات ليقدم العلة على المعلول بالذات أو يقدم الشيء على نفسه .

(قَالُوّا إِن يَسْوِقُ) بنيامين (فَقَدْ سَرَوَ أَخُ لَهُ مِن قَبْلُ) احتمل أن يكونَ أخ مضافًا وأن يكونَ اللام للأجل والتخصيص ووعائهم واستخرجوا الصاع من رحل بنيامين نكس أخوته رؤوسهم حياءً، وأقبلوا على بنيامين وقالوا: ما هذا الذي صنعته فضحتنا واسودت وجوهنا، يا بني راحيل لا يزال لنا منكم بلاء حتى أحدثت هذا الصناع، فقال بنو راحيل أنتم الذين لا يزال منكم عليهم بلاء وذهبتم بأخي فأهلكتموه ووضعتم هذا الصاع في رحلي الذي وضع البضاعة في رحالكم اختلفوا فيها أضافوا إلى يوسف من السرقة بفعل أنه كان أخذ صنمًا لجده إلى أمه فكسره وألقاه بين الجيف في الطريق أو دخل الكنيسة فأخذ تمثالًا صغيرًا من فكسره وألقاه بين الجيف في الطريق أو دخل الكنيسة فأخذ تمثالًا صغيرًا من ثم وقعت إلى ابنته التي كانت أكبر أولاده فحضنت يوسف وهي عمته بعد وفاة أمه وكانت لا تصبر عنه فلما شبّ أراد يعقوب أن ينزعه منها فعمدت إلى المنطقة فحزمتها على يوسف تحت ثيابه وقالت: فقدت منطقة إسحاق فانظروا من فحزمتها على يوسف تحت ثيابه وقالت: فقدت منطقة إسحاق فانظروا من

﴿ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ ﴾ أي كتم المنطقة ولم يظهرها لهم والضمير للإجابة أو المقالة ﴿ وَلَمْ يُبُدِهَا لَهُمْ ﴾ تفسير للجملة أولى ﴿ قَالَ ﴾ يوسف في نفسه ﴿ أَنتُمْ شَرُ ﴾ خطاب إلى الإخوة شر ﴿ مَكَانًا ﴾ [يُوسُف: 77] ومنزلة ورتبة

ومكانةً، رماه يوسف بالسرقة والخيانة، وهي ليست سرقة وخيانة في الحقيقة وما فعلتم بيوسف غدرًا وخيانة فهو مما لا يقبل التوجيه والتأويل. فمراد أمره على التذكير يريد الكلام. وقوله: ﴿أَنْتُمْ شُكُّ مَكَانًا ﴾ بدل من أسرَّها ﴿وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾ [يُوسُف: 77] وتقولون في حقي وحق أمي فإنه يعلم أنه لا يصح ولا يليق لي ولا لأمي سرقة وخيانة فليس الأمر كما تقولون وتصفون.

﴿ قَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَرْبِرُ إِنَّ لَهُ وَ أَبَّا شَيْخًا كَمِيرًا ﴾ وهم القوم في هذه الحالة غضبوا غضبًا شديدًا وكانوا إذا غضبوا لم يطاقوا، وكان روبيل إذا غضب لم يقم لغضبه شيء، وإذا صاح ألقت كل امرأة حامل ولدها وقام شعره في جسده، وكان مع ذلك إذا أخذ أحدًا من أولاد يعقوب وحمله أو وضع يده عليه سكن غضبه وكان مثل ذلك حال شمعون، روي أنه قال لأخوته: كم عدد أسواق مصر فقالوا عشرة فقال اكفوني أنتم الأسواق وأنا أكفيكم الملك، أو اكفوني أنتم الملك وأنا أكفيكم الأسواق، فدخلوا على يوسف فيقال روبيل أتردّ أخانا وإلا أصوح صيحة لم يسمعها امرأةً إلا ألقت ولدها، وقامت شعرة في جسد روبيل خرجت من ثيابه فقال يوسف لابن له صغير قم إلى حيث هو فمسّه أو فخذ يده ففعل فسكن غضبه، فقال روبيل: إنه من بني يعقوب، فقال يوسف: من يعقوب، فغضب ثانيًا فقام إليه يوسف فركضه برجله وأخذ بردائه فوقع على الأرض وقال: أنتم يا معشر العبرانيين تظنون أن لا أحد أشد منكم، ورأوا أن لا سبيل لهم إلى تخليصه خضعوا وتذللوا وقالوا: ﴿قَالُواْ يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ إِنَّ لَهُۥ أَبَّا شَيْخًا كَبِيرًا ﴾ يحبّه ﴿فَخُذُ أَحَدَنَا مُكَانَهُ ۗ وعوضًا منه ﴿ إِنَّا نَرَنْكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 78] في الأفعال والأعمال والأحوال والكرم والميرة وتوفية الأكيال وأصنافه ورد البضاعة يعني إن كنت فعلتَ هذا تكون من المحسنين.

﴿ قَالَ ﴾ يوسف ﴿ مَعَاذَ اللَّهِ ﴾ أعوذ باللَّهِ ﴿ أَن نَأْخُذَ إِلَّا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُۥ إِنَّا إِذَا ﴾ أي إن أخذنا المعصومَ من الجرم والخيانة والإثم ﴿ لَظُلِمُونَ ﴾ [يُوسُف: 79] لكنّا من الظالمين .

﴿ فَلَمَّا اَسْتَنَسُواْ مِنْهُ ﴾ أي آيسوا من يوسف أن يجيبهم مسألتهم ﴿ حَكَمُواْ يَحِيبُهُ مَ اللهِ مَعْفِهُ م يَحِيَّا ﴾ أي خلا بعضهم ببعض يتناجون ويشاورون من غير أن يختلطوا بغيرهم ، والنجي يصلح للواحد والجماعة لأنه مصدر ﴿ قَالَ كَبِيرُهُمْ ﴾ [يُوسُف: 80] في العقل والرأي والرشد وهو يهودا، أو في السن وهو روبيل، أو الرياسة وهو شمس عيون (أَلَمْ تَعْلَمُواْ أَنَ أَبَاكُمْ قَدْ أَخَذَ عَلَيْكُمْ مَوْقِقًا مِن اللّهِ وَمِن فَبَلُ مَا فَرَطْتُمْ وَتِجاوزتم عن الحد ما يحتمل وجوهًا، أما فعلتم قبل هذا قصرتم في شأن يوسف ولم تحفظوا عهد أبيكم أو مصدرية في محل الرفع مبتدأ أو الظرف أي من قبل هذا تفريطكم في يوسف والتعبث عطف من مفعول ألم تعلموا أخذ أبيكم عليكم موثقًا وتفريطكم من قبل (في يُوسُفَّ) وأن يكونَ موصولة ومن قبل هذا (مَا فَرَطْتُمْ) أي قدمتم (في حق (يُوسُفَّ) من الخيانة العظيمة ومحلها الرفع أو النصب على الوجهين (فكن أبْرَحَ ٱلأَرْضَ) أي فلن أفارق ولن أزل في أرض مصر حمَّى يأذَنَ لِيَ أَيِنَ في الانصراف إليه (أَوْ يَحَكُمُ اللهُ لِيَّ اللهُ بالخروج منها أو بالانتصاف من أخذ أخي أو بخلاصه من يده بسبب من الأسباب (وَهُوَ خَيُرُ بالانتصاف من أخذ أخي أو بخلاصه من يده بسبب من الأسباب (وَهُوَ خَيْرُ اللهُ كِينَ ) [يُوسُف: 80] لأنه لا يحكم إلا بالعدل والحق والقسط والصدق.

#### إشارة وتأويل

وَعَلُواْ وَأَقْبُواْ عَلَيْهِم مَاذَا تَفْقِدُونَ الْبُوسُف: 17] إشارة إلى تنوع القانون وتطور القاعدة الكلية، فإن للعقل الصريح قانونًا وللعقل المتسبب بالوهم والخيال والعقل المتوسل بالمتخيلة قانون، وللطور القلبي في التجلي بالملكات الفاصلة والأخلاق المرضية وفي تخليته للطود السري عن الرذائل البهيمية وتصفيته عن الغوائل السبعة قانون نظري أو كشفي، وفي معرفة الطاعات والعبادات البدنية والنفسانية والروحانية قانون، مثلًا للصلاة أمثالًا وصورًا عن الأشجار والكروم والأثمار والعنب والأثمار، كلها قد بلغ إلى حد الكمال بقول المرشد للسالك: إن صلواتك في حيز المقبول عندَ اللَّهِ، وإن رأى عمارات عالية منقشة مفروشة بفرش جديدة يقول للسالك إن شرعت وزينت عمارة وجودك وبيت شهودك بحلل الأحكام الإلهية قد وصلت في مقام عين اليقين ورأى بعكس ما قلنا بقول خلاف ما ذكرنا وقس على هذا. وإن حكمتَ بالعقل الصريح في الإلهيات والحكميات حكمًا يقينيًّا بحيث لا يتطرق عليه يبقى الحكم أصلًا يقول للعاقل المستدل بلغت في مقام الاستدلال والنظر إلى مدارج الكمالي وإن ظهر في آخر الأمر خلل في الحكم حكمت بأنك قد تشبثت في نظرك بالوهم، وعلى هذا الأمر خلل في الحكم حكمت بأنك قد تشبثت في نظرك بالوهم، وعلى هذا

القياس فتفطن التدبر وتفنن ليكون في مدارك الإدراكات النظرية والكشفية ذا بصيرة وكشف وسريرة.

(قَالُواْ تَاللَهِ لَقَدَّ عَلِمْتُم مَّا جِنْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ) أي مصر الطور الجمعي لتعطيل الأسباب وسد الأبواب (وَمَا كُنَّا سَرِقِينَ) [يُوسُف: 73] يعني أن كل طور كمال جمعي له قانون نوعي لايق بحاله لا يصح أن يعمل قانون صاحبه إلا أنه كاملًا في نفسه فاضلًا في نعوت كماله شاملًا قنوت نوره وجماله.

(قَالُواْ فَمَا جَرَوُهُم إِن كُنتُم كَنيْه كَالُواْ جَرَوُهُم مَن وُجِدَ فِي رَجَلِمِه لَيُوسُف: 74 - 75] وشوهد في حيطة خياله نافضًا في اقتضائه كالمنطقي الذي يريده أن يعرف أوزان البحور بقوة ميزان المنطق وقانون اكتساب مطالب التصورات والتصديقات عن المبادئ التصورية والتصديقية، نعم إذا وجدت قوة قدسية وقوة قدوسية إلهية قد يتصرف في الكون بالقوة الإلهية، يكون لنسبة الأشياء إليها كنسبتها إلى الذات الجامعة للكل فكل نفس ناقصة ليست لها أن تتصرف فينا ليس لها فيه حق لنسبة مصححة فلو تصرفت من كمالها التصرف اللائق بها وينازعها في الوصول بالحق وفات بهذا ما يعنيها، قال النبي عليه الصلاة والسلام: «من اشتغل بما لا يعنيه فاته ما يعنيه»، ولذا فمع التصرف في المغصوبات والمجربات وقبح أحوال الظالمين.

(فَبَدَأَ بِأَوْعِيتِهِمْ قَبْلَ وِعَآءِ آخِيهِ) لأن نسبة صالح قانون القوة الوهمية والخيالية اليهم ثم من غيرها لأن نسبة القوة العملية الفعلية إلى القوة الوهمية الحاكمية على المجزئيات أتم وأقوى وأعم من احتياج سائر القوى إليها لأن الله تعالى خلق الوهم يريد العقل وقوته العملية والنظرية ليوصل أخبار علم الأعراض النفسانية والأغراض الروحانية والأعراض الجسمانية وأحوالها إلى اللطيفة القلبية والحقيقة الغيبية، ولذا وضعت في رحال القوة العملية (كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَّ مَا كَانَ لِيَأَخُذُ أَخَاهُ في دِينِ ٱلْمَلِكِ) أي ليس مثل كد الكيد وأعلام الحق ذلك الكيد وإظهاره وتعليمه والشهادة ليأخذ أخاه ويعاقبه في دين الملك، وهو التصرف في وإظهاره وتعليمه والحالات الأصلية وأطوار السبعة القلبية والأنوار الغيبية (إلَّا أَن المعاني الكلية والحالات الأصلية وأطوار السبعة القلبية والأنوار الغيبية (إلَّا أَن المعاني الكلية والحالات الأصلية وأطوار السبعة القلبية والأنوار الغيبية (إلَّا أَن المعاني الكلية والحالات الأصلية وأطوار السبعة القلبية والأنوار الغيبية (إلَّا أَن المعاني الكلية والحالات الأصلية وأطوار السبعة القلبية والأنوار الغيبية (إلَّا أَن المعاني الكلية والحالات الأصلية وأطوار السبعة القلبية والأنوار الغيبية (إلَّا أَن المعاني الكلية والحالات الأصلية وأطوار السبعة القلبية والأنوار الغيبية (إلَّا أَن المنتهي إلى كون العلم عين ذاته وسائر صفاته بأن يكون ذاته والمؤلفة وال

كافية في كل ما له من الكمالات الذاتية والأسمائية والأفعالية.

وَالْوَا إِن يَسَرِقُ بنيامين الطود الصوري والقوة العملية القلبية التي ولدت باللطيفة القلبية من اجتماع أب العقل وجماعة بأم النفس العاملة فإن لكل من القوة العاقلة والنفس والقلب قوة عملية مناسبة له، فإن القوة العملية هي التي تركبت بين المعاني المجردة الفائضة على العقل المتفردة عن الترك والعقل والتصريح في البحسم والقوة العملية النفسانية هي بتصرف في الأفعال الطبيعية النباتية والحيوانية في الكميات بازدياد المقادير في الأقطار الثلاثة بالتناسب الطبيعي وفي الكيفيات النفسانية كالانفعالات والاستعدادات النفسانية والجسمانية من المحسوسات الظاهرة والباطنة، أما القوة العملية القلبية فهي التي تتصرف في الأخلاق وتركيبها إزالة الرذائل (فَقَد سَرَق أَنُّ لَهُ مِن قَبَلُ فَأَسَرَها يُوسُفُ في نَفْسِهِ وَلَم يُبُدِها لَهُمَّ الله يترب عليهما من الأفعال الوجودية والأعمال الكونية والأحوال الغيبية إلا أنه ربما ينسب إلى نفسه الوجود وما يتركب عليه من الأعمال الوجودية والأحكام الشبوتية، والمعموف ليس إلا السرقة والباقي من الآيات معلومة.

### ﴿ ٱرْجِعُوٓا إِلَىٰٓ أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَتَأَبَانَاۤ إِنَّ ٱبْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَاۤ إِلَّا يَالَّا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلِيْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلِيْ اللهُ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْمُ عَلَيْكُ عَلْكُوا عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلِيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْ عَلِيْكُونَ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى عَلَيْكُوا عَلَى عَلَيْكُوا عَالْعُوا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْك

﴿ اَرْجِعُواْ إِلَىٰ أَبِيكُمْ فَقُولُواْ يَتَأَبَانَاً إِنَ ٱبْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَا إِلَا بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَا لِلْعَيْبِ حَفِظِينَ ﴾ [يُوسُف: 81] العالية قد غابت عنا أمر يائس كما هو يظهر.

#### ﴿ وَسُئِلِ ٱلْقَرْبِيَةَ ٱلَّذِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّذِيِّ أَقَبَلْنَا فِيهَا ۖ وَإِنَّا لَصَدِقُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ وَسَٰئِلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَا فِيهَا ﴾ يريد أهله ويريد المدينة التي فيها الملك ﴿ وَٱلْمِيرَ ٱلَّتِيّ أَفَلَنَا فِيهَا ﴾ يريد أهل الرفقة التي كانوا فيها الذين امتاروا معًا ﴿ وَإِنَّا لَصَدِفُونَ ﴾ [يُوسُف: 82] يريد التصدق بعينه فلما قدموا على أبيهم وأخبروهم اشتدت ندامته وامتد حزنه فقال يا بني تذهبون أنتم أحد عشر وترجعون وأنتم عشرة فترجعون وأنتم تسعة فسبحان الله كيف هذا؟

#### ﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمْرًا ۚ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّهُ، هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ آَلُهُ الْحَكِيمُ ﴿ آَلُهُ الْمَالِمُ الْحَكِيمُ ﴿ آَلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحَلِيمُ اللَّهُ اللّ

﴿ قَالَ بَلْ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمَرًا ﴾ يريد زينت لكم أنفسكم أمرًا ﴿ فَصَـ بُرُ جَمِيلُ عَسَى اللهُ أَن يَأْتِينِي بِهِمْ جَمِيعًا ۚ إِنّهُ هُوَ الْعَلِيمُ ﴾ يريد العلم لشدة حزني ﴿ الْحَكِيمُ ﴾ ويوسف: 83 الذي حكم بهذا الحزن وعظم المحبة بأن بان بعدا.

### ﴿ وَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَكَأْسَفَى عَلَى يُوسُفَ وَٱبْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ فَعُو كَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَتَوَلَّى عَنْهُمُ ﴾ يريد وأعرض عنهم ﴿ وَقَالَ يَكَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ يريد حلول حزني على يوسف ﴿ وَٱبْيَضَتْ عَيْـنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾ يريد منه البكاء ﴿ فَهُو كَظِيمٌ ﴾ [يُوسُف: 84] يريد وهو مغموم مكروب.

### ﴿ قَالُواْ تَأْلِلُهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَى تَكُونَ حَرَضًا أَوْ تَكُونَ مِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللَّا اللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ قَالُواْ تَأْلُهِ تَفْتَوُا ﴾ أي تالله لما تفتؤا ﴿ تَذْكُرُ يُوسُفَ حَتَىٰ تَكُونَ حَرَضًا ﴾ يريد كالشيخ الفاني الذي تغير ﴿ أَوْ تَكُونَ مِنَ ٱلْهَلِكِينَ ﴾ [يُوسُف: 85] يريد عند الموت.

### ﴿ قَالَ إِنَّمَاۤ أَشَكُواْ بَنِّي وَحُزْنِيٓ إِلَى ٱللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعُلَمُونَ اللَّهِ

﴿ قَالَ ﴾ يعقوب ﴿ إِنَّمَاۤ أَشَكُواْ بَثِي وَحُزُنِ ٓ ﴾ يريد كربي وما في قلبي ﴿ إِلَى ٱللَّهِ وَأَعْلَمُ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [يُوسُف: 86].

### ﴿ يَكَبَنِيَ ٱذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْيْتُسُواْ مِن رَّوْج ٱللَّهِ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَنفِرُونَ ﴿ إِلَىٰ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُلّ

﴿ يَنَكِنَى اَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَأْيَّسُواْ مِن رَّوْج اللَّهِ ﴾ يريد رحمة الله ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْيَّسُو مِن الله على حيز يرجوه في الله وإنَّهُ لَا يَأْيَّسُ مِن رَوْج اللهِ ﴾ يريد أن المؤمن من الله على حيز يرجوه في الله الله الله ويشكره ويعبده ويحمده في الرضاء ﴿ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَفِرُونَ ﴾ [يُوسُف: 87]

يريد أن الكافر ليس ذلك وكتب معهم كتابًا من يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الرحمن إلى ملك مصر أما بعد فأين آتوني تحسبون ببال لولا ما فعلت بأحبتهم ما ابني بسارق، فإنا أهل بيت قد اصطفانا الله وعصمنا من كل سرقة وجَعَلنا الله أنبياء وأولياء، فخل سبيل ابني فتدفعه إلى أخوته يتم معروفك إلينا.

﴿ فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلضُّرُّ وَحِثْنَا بِيضَعَةِ مُزْجَلَةٍ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلُ وَتَصَدَّفَ عَلَيْنَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَجْزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ ﴿ اللَّهُ مُرْجَلَةٍ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلُ وَتَصَدَّفَ عَلَيْنَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَجْزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُوا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُكُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ لَقِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ لَوْلُولُولُ عَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمُ لَعَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ لَهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولُوا عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَ

(فَلَمَا دَخُلُوا عَلَيْهِ) يريد على يوسف ودفعوا إليه كتاب يعقوب (قَالُوا يَكَأَيُّهَا الْفَرْرُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا الظُّرُ وَجِثْنَا بِيضَعَةِ مُّزْجَلَةِ ) يريد ليس دراهمك وذلك أن دراهم مصر كانت تضرب في عهد يوسف وهي أدنى لا يجوز مجازاتك (فَأُوفِ لَنَا الْكَيْلُ) يريدون يجاوزونها (وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا إِنَّ اللَّهَ يَجَزِى المُتَصَدِقِينَ ) [يُوسُف: 88] يريد المتجاوزين قال بعض أهل العلم جاءوا بصوف وإقط وحروف فلما قرأ كتاب يعقوب وارتعدت مفاصله واقشعر جلده ولان قلبه وأرخى عينيه بالبكاء.

﴿ قَالَ هَلَ عَلِمْتُم مَّا فَعَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذْ أَنتُمْ جَاهِلُونَ ۗ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

(قَالُوَاْ أَءِنَكَ لَأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَلَذَا أَخِي قَدْ مَنَ اللّهُ لَلْهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ (إِنَّ) عَلَيْنَا أَوْ اللّهُ لَا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ (إِنَّ) لَا اللّهُ عَلَيْنَا أَنَا يُوسُفُ وَهَلَذَا أَخِي قَدْ مَنَ اللّهُ عَلَيْنَا لَى يريد وَالْوَا أَءِنَكَ لأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُفُ وَهَلَذَا أَخِي قَدْ مَنَ اللّهُ عَلَيْنَا لَى يريد بكل خير في الدنيا والآخرة وذلك أن جبرائيل كان يأتيه كما يأتي الأنبياء فيخبره حتى ليسأله عن يعقوب فقال له يوسف أيها الملك الحسن الوجه الطيب الريحة الكريم على ربه ما فعل الشيخ يعقوب قال حي قال فما بلغ من حزنه قال ثكلى قال فما بلغ من أجره قال أجر ألف شهيد (إنّهُ مَن يَتَقِ وَيَصَبِرُ ) يريد من يتق الله ويصبر على المصائب وعن المعاصي (فَإِنَّ اللهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ) [يوسف: 90] يريد

أجر من كان بهذا الحال وكان هو عبد الله من المحسنين.

#### ﴿ قَالُواْ تَأْلَمُهِ لَقَدْ ءَاثَرَكَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَإِن كُنَّا لَخَاطِعِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ قَالُواْ تَأْلَهِ لَقَدُ ءَاثَرَكَ اللَّهُ عَلَيْسَنَا ﴾ يريد لقد فضلك الله علينا ﴿ وَإِن كُنَّا لَهُ عَلَينا ﴿ وَإِن كُنَّا لَهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى مِن المذنبين .

### ﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوْمَ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمُّ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ اللَّهُ لَكُمُّ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ اللَّهُ لَكُمُّ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿

﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومِ ﴾ يريد قال يوسف لا لومَ عليكم اليوم ﴿ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَهُم لَكُمُ مَّ وَهُو ٱلرَّحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ [يُوسُف: 92] يريد من جعلهم في حل وليسأل اللَّهَ لهم وأخبرهم بأن الله رحيم بأوليائه من الوالدين بولدهما ومنه الجد والجدة وهؤلاء الراحمون.

# ﴿ ٱذْهَبُواْ بِقَمِيصِي هَـٰذَا فَٱلْقُوهُ عَلَىٰ وَجْدِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا وَأْتُونِي إِنَّا الْمُعْرِبُ الْآلِكُ الْمُعْرِبُ اللهُ الْمُعْرِبُ اللهُ اللهُ الْمُعْرِبُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْرِبُ اللهُ الل

(أَذَهَبُوا بِقَمِيمِي هَنَدًا) يريد أخرج لهم قميصه من قصة كانت في عنقه كتمها عنهم ولم يعلم بها أخوته فيها قميص وهو القميص الذي نزل جبرئيل من الجنة على إبراهيم فوهبه لإسحاق ووهبه إسحاق ليعقوب ووهبه يعقوب ليوسف (فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجُهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيرًا) يريد بصيرًا ويذهب البياض الذي على عينيه (وأَتُونِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ) [يُوسُف: 93].

# ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي لَأَحِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوُلَآ أَن تُفَيِّدُونِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِيرُ ﴾ من أرض مصرَ ﴿ قَالَ أَبُوهُمْ ﴾ يعقوب ﴿ إِنِّي لَأَحِـ دُ رِيحَ يُوسُفَ ۚ لَوَلا تَكذبون .

﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ إِنَّكَ لَفِى ضَلَالِكَ ٱلْفَدِيمِ ﴿ وَأَنَّ ﴾ ﴿ قَالُواْ تَاللَّهِ إِنَّكَ لَفِى ضَلَالِكَ ٱلْفَدِيمِ ﴾ [يُوسُف: 95].

### ﴿ فَلَمَّا أَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ أَلْقَىٰهُ عَلَى وَجْهِهِ عَفَارْتَدَّ بَصِيرًا ۚ قَالَ أَلَمُ أَقُل لَا تَعَلَمُونَ اللَّهِ مَا لَا تَعَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهِ مَا لَا تَعَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهِ مَا لَا تَعَلَمُونَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

(فَلَمَّا أَن جَآءَ ٱلْبَشِيرُ ﴾ وهو يهودا جاءه وهو يخبره ويبشره بهم (ٱلْقَنهُ عَلَى وَجْهِهِ، هَ يعقوب (فَأَرْتَدَّ بَصِيراً ﴾ يريد انجلى البياض وذهب الظلمة ورجع إليه جماله (قال أَلَمَ أَقُل لَكُمُ ﴾ يريد قال يعقوب لبنيه (إنِّ أَعَلَمُ مِن اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [يُوسُف: 96] يريد من رحمة اللَّهِ وعظمته وجبروته وعزه وقدرته ورفقه على أوليائه ما لا تعلمون.

#### ﴿ قَالُواْ يَتَأَبَّانَا ٱسْتَغْفِرَ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَطِينَ ۞

﴿ قَالُواْ يَكَأَبَانَا آسَتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا إِنَّا كُنَّا خَطِعِينَ ﴾ [يُوسُف: 97] يريد إنا كنا آثمين فيما فعلنا.

### ﴿ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّيٌّ إِنَّهُ مُو الْغَفُورُ الرَّحِيـمُ ۞

﴿ قَالَ سَوْفَ أَسَتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّيٍّ إِنَّهُم هُوَ ٱلْعَفُورُ ٱلرَّحِيـمُ ﴾ [يُوسُف: 98] يريد أخّر دعاءه إلى السّحر ويرقد سدسَ الليل الثاني الغفور لمن تاب الرحيم لأوليائه.

### ﴿ فَكَمَّا دَخَلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَىٰ إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ وَقَالَ ٱدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ اللهُ عَالَمَا دَخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ اللهُ عَالِمَا اللهُ عَالِمَا اللهُ عَالِمَا اللهُ عَالِمِنِينَ ﴿ وَإِنَّا اللَّهُ عَالِمِنِينَ الْحَالَا اللَّهُ عَالَمِنِينَ الْحَالَا اللَّهُ عَالَمُ عَلَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ فَكُمَّا دَخُلُواْ عَلَىٰ يُوسُفَ ءَاوَى ٓ إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ ﴾ يريد يعقوب وخالته أخت راحيل وكانت راحيل وكانت راحيل قد ماتت وقال بعض أهل العلم تغيب له أم حتى رآها مع ابنه آوى إليه أبويه يريد ضمها إليه ﴿ وَقَالَ ٱدْخُلُواْ مِصْرَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 99].

(يَنَبُغِيَّ أَذْهَبُواْ فَتَحَسَّسُواْ مِن يُوسُفَ وَأَخِيدِ) أقول: روي أن يعقوب حين حبس يوسف بنيامين كتب إلى يوسف: من يعقوب رسول الله بن إسحاق ذبيح الله بن إبراهيم خليل الرحمن إلى ملك مصر أما بعد: فإنا أهل بيت وكلفنا البلاء أما جدي إبراهيم فشدت يداه ورجلاه وألقي في النار فجعله الله بردًا وسلامًا، وأما أبي فشدت يداه ورجلاه ووضع السكين على قفاه ففداه الله، وأما أنا فكان ابن لي وكان أحب أولادي إليّ فذهب به أخوته إلى البرية ثم أتوني بقميصه ملطخًا بدم وقالوا قد أكله الذئب، فذهبت عيني من البكاء عليه، ثم كان لي ابن وكان بي ابن وكان

أخاه لأمه وكنت به أسلى، وإنك حبسته وزعمت أنه سرق، وإنا أهل بيت لا نسرق ولا نلد سارقًا، فإن بعدته عني وإلا دعوت عليك دعوة تدرك من ولدك السابع. فلما قرأ يوسف الكتاب لم يتمالك البكاء وعيل نفسه على ما يذكر إن شاء الله العزيز. التجسس بالجيم المعجمة والمهملة وصل إلا أن بالحاء في الخير وبالجيم في الشرّ والتحسس هو طلب الشيء بالحاسة ﴿ وَلَا تَأْتَسُوا ﴾ لا تقنطوا ﴿ مِن رَقِح اللهِ ﴾ من رحمة الله أو من فرج الله ﴿ إِنَّهُ لَا يَأْتِسُ مِن رَقِح اللهِ إِلَّا اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

﴿ فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ ﴾ بعد التوحيد إلى مصر بأمر أبيهم ﴿ قَالُواْ يَتَأَيُّهُا ٱلْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلفُّرُ ﴾ أي الشدة والجوع ﴿ وَجِمْنَا بِبِضَعَةٍ مُزْعَنةٍ ﴾ [يُوسُف: 88] قليل حقير ردية كاسدة لا ينفق في ثمن الطعام لما يتجوز البائع فيها واصل لإزجاء السوق والدفع وقيل البضاعة الردية مزجاة غير نافقة وإنما يجوز على رفع من أحدها.

قال ابن عباس: كانت دراهمهم ردية زيوفًا وكانت إقطًا وصوفًا وجبة خضراء أو سوق المقل أو الأدم والنعال والباقي ظاهر.

﴿ وَرَفَعَ أَبُويَهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُواْ لَهُ سُجَداً وَقَالَ يَتَأْبَتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُءْيَكَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَآءَ بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَعَ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِ ۚ إِنَّ رَبِّي وَجَآءَ بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَعَ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِ ۚ إِنَّ رَبِّي وَجَآءَ بِكُمْ مِّنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَعَ ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِ ۚ إِنَّ رَبِّي لَى مِنْ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلْولُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلْوِيلُ الْعَلِيمُ الْعَلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْجَامِيلُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلْمَ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمِ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمِي الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمِ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمِيلُولُ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمِ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمِ الْعَلِيمُ الْعَلَيْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعِلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ الْعَلِيمُ ال

﴿ ﴿ رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِي مِنَ ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيّ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ تَوَفَّنِي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَنتَ وَلِيّ مِنْ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللْ

(رَبِّ قَدْ ءَاتَيْتَنِى مِنَ ٱلْمُلُكِ وَعَلَّمَتَنِى مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثُ لَي يريد تعبير الأحاديث أي الأحلام (فَاطِر ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يريد فاطر السماوات والأرض يريد خالق السماوات والأرض (أَنتَ وَلِيّ فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةِ لَا يريد ما جرى وإياك نعبد (قَوَفَي السماوات والأرض (أَنتَ وَلِيّ فِي ٱلدُّنيَا وَٱلْآخِرَةِ لَا يريد لا تسلبني الإسلام حتى تتوفاني عليه (وَٱلْحِقِين بِالصَّلِحِينَ ) ويعقوب .

### ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوجِيهِ إِلَيْكَ ۚ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَلَكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوجِيهِ إِلَيْكَ ۗ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمْرَهُمْ وَكُمْ مَكُرُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ

﴿ ذَٰلِكَ ﴾ يا محمد ﴿ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ ﴾ يريد من أخبار الغيب التي غابت عنك وعن قومك ﴿ وُعِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ ﴾ يريد عندهم يريد إخوة يوسف ﴿ إِذَّ أَمْمُ هُمْ وَهُمْ يَكُرُونَ ﴾ [يُوسُف: 102] يريد بيوسف.

#### ﴿ وَمَا أَكُثُرُ ٱلنَّاسِ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُوْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ وَمَا آَكُ ثُرُ ٱلنَّاسِ ﴾ يا محمد ﴿ وَلَوْ حَرَضَتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يُوسُف: 103] يريد قومك بمصدقي .

#### ﴿ وَمَا تَسْتُلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالِمِينَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَمَا تَسْعَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرً ﴾ من مال يعطونك ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ ﴾ [يُوسُف: 104] يريد عظة للمتعظين يريد الذين كذبوا أنبياءهم مثل قولهم في السيافات: ﴿ وَإِنَّ لُوطًا لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذْ نَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُۥ أَجْمَعِينَ ﴿ إِلَا عَجُولًا فِي السيافات: ﴿ وَإِنَّ لُوطًا لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّ الْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهُ مُصْبِحِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِم مُصْبِحِينَ ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم .

### ﴿ وَكَأَيِّن مِّنْ ءَايَةِ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ فَيَهُا

﴿ وَكَأَيِن مِنْ ءَايَةِ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [يُوسُف: 105].

#### ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُثُّرُهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ۞

﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴾ [يُوسُف: 106] قال أهل مكة الله ربنا وحده لا وحده لا شريك له والملائكة بناته فلم يؤمنوا، وقال عبدة الأصنام: ربنا وحده لا شريك له وهؤلاء شفعائنا عند اللهِ فلم يؤمنوا، أو قالت اليهود: ربنا الله وحده لا شريك له شريك له وعزير ابنه فلم يؤمنوا، وقالت النصارى: ربنا الله وحده لا شريك له والمسيح ابنه فلم يؤمنوا، وقالت عبدة الشمس: وهؤلاء يشفعون ويزينون لكم

نوريته، وقالت المهاجرون والأنصار: ربنا الله وحده لا شريك له فآمنوا وصدقوا.

### ﴿ أَفَا مَنُوٓا أَن تَأْتِيهُمْ غَنشِيَةٌ مِّنْ عَذَابِ ٱللَّهِ أَوْ تَأْتِيَهُمُ ٱلسَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾

﴿ أَفَا أَمِنُوا أَن تَأْتِهُمْ عَنْشِيَةٌ مِنْ عَذَابِ اللهِ ﴾ يريد المشركين ﴿ أَوْ تَأْتِيهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةَ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [يُوسُف: 107] وذلك إنها لا يكون إلا بغتة وقد جاء أشراطه مع النبي عَلَيْ من انشقاق القمر وغيره وقال رسول الله عَلَيْ: «بعثت أنا والساعة كفرسي رهان وهو الحاشر والعاقب والماحي » قيل:

#### ﴿ قُلَ هَلَذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيّ وَسُبْحَنَ ٱللّهِ وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا ﴾

(قُلُ هَذِهِ - سَبِيلِيّ) يريد هذا ديني (أَدْعُوّا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ) يريد على دين ويقين (أَنَا وَمَنِ اَتَبَعَنِيًّ) يريد أنا والذين آمنوا معي (وَشُبْحَنَ اللّهِ) يريد عما قال القائلون منزهًا للّهِ (وَمَا آنا مِنَ الْمُشْرِكِينَ) [يوسف: 108] يريد الذين اتخذوا مع اللّهِ ضدًّا وندًّا وكفوا وولدًا.

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِى إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُرَّىُّ أَفَامُر يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَـنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ آَلَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

(وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلَا رِجَالًا) يريد ليس فيهم امرأة (نُوحِى إِلَيْهِم مِنْ أَهْلِ اللهُ لَم يبعث نبيًّا ومثل قوله في الأنعام: الْقُرُقُ الْيُوسُف: 109] يريد المداين لأن الله لم يبعث نبيًّا ومثل قوله في الأنعام: (وَلَوْ جَمَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسَنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ اللّهِ وَجعلهم إِناثًا (أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِى الْأَرْضِ) تشكّون حيث جعلوا الملائكة بنات اللّهِ وجعلهم إناثًا (أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِى الْأَرْضِ) يريد أرض الشام وأرض اليمن (فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ اللّهِينَ مِن قَبْلِهِمْ اللهُ وَمِعلهم يريد ما صنعت بمن كذب أنبيائي مثل قوم لوط وقوم شعيب وما فعلت قبلهم يريد ما صنعت بمن كذب أنبيائي مثل قوم لوط وقوم شعيب وما فعلت

باليمن ومدائنها وبيت سام وبيت رجال وقوله في سورة الأنبياء: ﴿لَا تَرْكُضُواْ وَالْمَانِهِ مَا الْأَنبِياء: ﴿لَا تَرْكُضُواْ وَالْمِهِ وَمُسَكِنِكُمُ لَعَلَكُمُ تُشْنَاوُنَ ﴿ قَالُواْ يَنَوَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَلِمِينَ ﴾ وَالرَّحِعُوّا إِلَىٰ مَا أَتُوفَتُمُ خَيْدِينَ ﴾ [الآية تِلْكَ دَعُونهُمْ حَقِيدُهُمْ حَصِيدًا خَيْدِينَ ﴾ [الآية : 13 - 15]، ﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ ﴾ أَنَقَوّاً أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ [يُوسُف: 109].

### ﴿ حَتَىٰ إِذَا ٱسْتَيْنَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّواً أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِي مَن نَشَآةً وَلَا يُرَدُّ بَأْشُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّكُ ﴾ فَنُجِي مَن نَشَآةً وَلَا يُرَدُّ بَأْشُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴿ إِنَّكُ ﴾

(حَقَّةَ إِذَا اَسْتَنْسَ الرُّسُلُ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُوا يريد وظن أنهم قد كذبوا الوعيد (جَاءَهُمْ نَصَرُنَا) يريد نصر النبيون وحل بالمكذبين العذاب ومن قراها وظنوا أنهم قد كذبوا يريد اتفق أن قومهم كذبوهم (فَنُجِيّ مَن نَشَآةٌ وَلَا يُردُ يعني عذابنا (بَأْسُنَا عَنِ اَلْفَوْمِ الْمُجْمِينَ) [يُوسُف: 110] يريد المكذبين، كان العذاب إذا نزل لم يرده عنه أحد وإن آمن عند نزوله لأن الله لم يفعل هذا بخلق إلا بقوم يونس، وكذلك قال في سورة غافر: (فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُواْ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنَا يَعِنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّه

# ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِآؤُلِي ٱلْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىنَ وَلَنَكِن مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَىنَ وَلَنَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَلَكَ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّ

(لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمُ) يريد إخوة يوسف وهم الأسباط (عِبْرَةٌ) يريد فكرة (لِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ) يريد أهل العقول (مَا كَانَ حَدِيثَا يُفْتَرَكُ) سر ولا يكذبه (وَلَكِن تَصَّدِيقَ ٱلَذِي بَيْنَ يَدَيْهِ) يريد التورية والإنجيل (وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ) يريد لكل شيء كان منه أمرهما (وَهُدُى وَرَحْمَةً) يريد بيانًا ورحمة لمن أيقن (لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ) شيء كان منه أمرهما (وَهُدُى وَرَحْمَةً) يريد بيانًا ورحمة لمن أيقن (لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ) [يوسف: 111] بما جاء به محمد عَلَيْ من عند الله تبارك وتعالى: (رَبِّ قَدُ ءَاتَيْتَنِي مِنَ الْمُمْاكِي). أقول: يعني مصر وخزائنه.

روي أن يوسف أخذ بيد يعقوب فطاف في خزائنِهِ فأدخل في خزائن الورق والذهب وخزائن الحلي وخزائن الثياب وخزائن السلاح وخزائن الجواهر الشريفة

والفواخر اللطيفة وغير ذلك فلما أدخله خزائن القراطيس قال: يا بني لما عقد هذه القراطيس وما كتبت إلا على ثمان مراحل قال أمرني جبرائيل قال أو ما نسأله قال أنت الوسيطة إليه مني فاسأله، قال جبريل: الله أمرني بذلك لقولك إني أخاف أن يأكله الذئب فهلا أخفيتني دوران يعقوب أقام معه أربعًا وعشرونَ سنة ثم مات وأوصاه أن يدفنه بالشام إلى جنب أبيه إسحاق عليه السلام.

فمضى بنفسه ودفنه ثم عاد إلى مصر وعاش بعده ثلاثًا وعشرين سنة فلما تم أمره وعلم أنه لا يدوم له طلب نفسه الملك الدائم الخلد فقال في نفسه ونالت إليه فتمنى نفسه الموت وقيل: لا تمناه نبي قبله ولا بعده، فتوفاه الله طيبًا طاهرًا.

فتخاصم أهل مصر فتشاجروا في دفنه كل منهم يحب أن يدفن في محلتهم حتى هموا بالقتال فرأوا من الرأي أن عمل له صندوقًا من مرمر وجعلوه فيه ودفنوه في النيل بمكان يمر عليه الماء، ووصى بمن بعده من أنبياء بني إسرائيل ما نقلوا من مصر إلى أرض الشام إلا به على عهد موسى إذ يخرج إلى الشام سأل من كبار بني إسرائيل من يدرك يوسف.

فأخبرت عجوز من بني إسرائيل أن تابوته من مرمر وضع في النيل فأتى موسى إليه وجاء جبريل وقال: يا موسى اكتب على قرطاس الواو وألقه في النيل، فلما تأخر فكتب واوًا فلما أراد أن يلقى إذ جاء صوت وتابعه في الفم فألقى موسى ذلك وأخذه السامري، فلما خرج من مصر لقومه وواعده الله أن يأتي له كتابًا فيه تبيان كل شيء، وأمر موسى إلى الطور وواعده الله أربعين ليلة، فلما مضى عشرين جاء السامري إلى بني إسرائيل وقال: قد مضى الميعاد بأن غاب عشرين ليلة وعشرين نهارًا وقال لبني إسرائيل وقال: أحب حلي نساءكم وآتوني حتى أصيغ لكم عجلًا جسدًا له خوار، فلما صاغ عجلًا ووضع ذلك الواو في العجل المصوغ، وقال هذا العجل إلهكم وإله موسى، ﴿ وَعَلَمْتَنِي مِن تَأُولِلِ ٱلْأُعَادِيثُ ﴾ أي الكتب السماوية والصحف الإلهية أو تعبير الرؤيا أو علم النجوم، فإذا ما رؤي من أهل مصر في حدود الكواكب والمثلثات والنيرجات وغير ذلك من خطوط الكواكب، فإنه من ما شاء الله للمصري وهو يوسف النبي عليه السلام وعلى آبائه العظام الصلاة والسلام، والباقي ظاهر.

### بِنْ مِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيَ يَرِ



# ﴿ الْمَرَۚ تِلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْكِنْبُ وَٱلَّذِى أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكِ ٱلْحَقُّ وَلَئِكِنَّ أَكُثَرَ الْمَاكَ مِن رَبِكِ ٱلْحَقُّ وَلَئِكِنَّ أَكُثَرَ

(المَرَّ) وإنما غير أسلوب فواتح السور والتي كانت إشارة إلى الأدوار الأربعة الجمالية ثلاثة منها متوالية وهي: يوسف وهود ويوسف واحد منها ـ أي البقرة ـ كما ذكر في يوسف إشارة إلى الدورة الجمعية وهي اجتماع أدوار الأربعة الجمالية، وهي الجمعية النورية الإفرادية كما ذكرنا في يوسف فارجع إليه الجمالية، وهي الجمعية النورية الإفرادية كما ذكرنا في يوسف فارجع إليه (يَلِكُ) إشارة إلى ما دلت (المَرَّ) عليه (يَلِتُ الْكِنَبِ) أي الآيات أو الأدوار التي يدل عليها (المَرَّ) هي هذه السورة الكاملة العجيبة (وَالَذِي أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ الْحَمَّة أي كله حق عطف على الكتاب عطف العام أو مبتدأ والحق خبره هذه الجملة كالحجة على الجملة الأولى تفسير (المَرَّ) عن ابن عباس رضي الله عنه:

الألف الله واللام جبرئيل والميم محمد على والواو أرسل وأرسلهم الله إلى جميع العالمين، يريد أن الله الملك الرحمن، تلك آيات الكتاب، يريد القرآن (وَالَذِي أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَيِكَ ٱلْحَقُ عُر يريد في القرآن بالحق (وَلَكِنَ آَكُثَر النَّاسِ) يريد أهل مكة (لا يُؤمِنُونَ) [الرعد: 1] لا يصدقون.

﴿ اللَّهُ الَّذِى رَفَعَ السَّمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْفَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ ثُسَمَّىٰ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الْأَيْنَ لَعَلَكُمُ الشَّمْسَ وَالْفَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِإَجَلِ ثُسَمَّىٰ يُدَبِّرُ الْإَثَمَ يُفَصِّلُ الْآيَنِ لَعَلَكُمُ اللَّهَمْ اللَّهَا لَهُ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّه

(الله الذي رفع السمور بين من زبرجد، محيط بالدنيا، ولكن لا ترونها (ثم استوى على قاف، وهو جبل من زبرجد، محيط بالدنيا، ولكن لا ترونها (ثم استوى على المريد خلق عمله، ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة، وما بعد القيامة من الثواب والعقاب والمريد وما لا يعلمه إلا الله وحده لا شريك له، وما لا يصفه الواصفون، ولا يهتدي إليه عقول العاقلين (وَسَخَر الشَّمْس وَالْقَمْر) يريد سخر السمس بالنهار ويريد القمر بالليل (كُلُّ يَعَرِي لِأَجَلِ مُسمَّى) يريد أن هذا كاين إلى يوم القيامة ثم يفعل الله ما يشاء إلى يوم القيامة (يُدَرِّرُ الْأَمَرُ ) يريد ليس بوزير ولا ند ولا ضد (يُفَصِّلُ الآينب) يريد نبين الآيات لكم يريد هذه كلها آيات لا يقدر عليها غيري أحد ولا معي فيها وزيرٌ ولا شريك ولا عون (لَعَلَكُم بِلِقَاء رَبِّكُم تُوقِنُونَ ) الرعد: 2] يريد أهل مكة يقولوا الله غيري .

﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَدَّ ٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِيَ وَأَنْهَارًا ۚ وَمِن كُلِّ ٱلثَّمَرَٰتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْسِيَ وَأَنْهَارًا ۚ وَمِن كُلِّ ٱلنَّمَارَ جَعَلَ فِيهَا رَوْسِيَ وَأَنْهَارًا ۚ وَمِن كُلِّ ٱلنَّمَارَ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ آَلَ اللَّهَارَ اللَّهَارَ اللَّهَارَ اللَّهَارَ اللَّهَارَ اللَّهَارَ اللَّهُ اللللَّلْمُ اللَّالَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

(وَهُوَ الَذِى مَدَ الْأَرْضَ ) يريد سطحها (وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِيَ ) يريد وتد بها الجبال (وَالْهَرُا وَمِن كُلِ الثَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنَ ) يسريد كل صنف زوج (يُغْشِى الَيْتَلَ النَّهَارَ فَإِذَا النَّهَارَ فَإِذَا الظلمة كما قال في سورة يس: (وَءَايَةٌ لَّهُمُ اليَّلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمُ مُظْلِمُونَ (آلِنَ فِي ذَلِكَ لَاينتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ) [الرّعد: 3] يريد أهل العقول والإيمان يتذكرون عظمة الله وقدرته وسلطانه وقوته على ما أراد.

# ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَّتُ مِّنْ أَعْنَبٍ وَزَرَّعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكُلِ إِنَّ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَكُلِ إِنَّ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقِلُونَ فِي اللَّكُ لَايَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ فِي اللَّهُ اللْمُلِي الللْمُلِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولِي الللْمُلِلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ ا

(وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطْعٌ مُتَجَوِرَتُ الرعد: 4] يريد أرض الزرع هذه مجاورة لهذه وهذه عذبة وهذه مالحة وهذه يخرج راحلًا وهذه قليلة الربع (وَجَنَتُ مِنْ أَعْنَبِ) يريد جمع الثمار (وَزَرْعٌ وَنَحِيلٌ صِنْوَانٌ يريد ما كان من نخلتين أو ما لامسته أو كنز وهو صنوان وإذا كان أجلين واحدًا من واحد من وادي واحدٍ (وَغَيْرُ صِنْوَانِ) يريدون المتقون الذي هو واحد مشدد (يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي اللَّكُلُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُوكَ (الرعد: 4) يريد أهل الإيمان وهم أهل العقل الذين لم يجعلوا لله جدًّا ولا ندًّا.

﴿ ﴿ وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبُ قَوْلُهُمْ أَءِذَا كُنَا تُرَبًا أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ أُولَتِهِكَ اللَّهَ اللَّهِ عَنَاقِهِمْ وَأُولَتِهِكَ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَتِهِكَ أَصْعَابُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

(وَإِن تَعْجَبُ يَا محمد يريد من تكذيبهم إياك بعدما كنت عندهم الصادق الأمين (فَعَجَبُ قَوْلُمُمُ يريد أن ضعفوا قدرتي وسلطاني وقوتي على ما أشاء وأريد (أَءِذَا كُنَّا تُرَبًّا أَءِنَا لَغِي خَلْقِ جَدِيدٍ يريد إنكار البعث وما قضيت من ثوابي وعقابي وما أردت من جزاء أوليائي وعذاب أعدائي (أُوْلَيَكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَجِمَ مُ يريد جحدوا عظمة ربهم وكفروا نعمه (وَأُولَيِكَ الْأَغْلَلُ فِي أَعْنَاقِهِمُ وَأُولَيَكَ الْعَلَمُ النَّارِ هُمُ خَلِدُونَ الرّعد: 5].

﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثُلَثُ وَلِيَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ ﴾ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ ﴾

(وَيَسْتَغْمِلُونَكَ بِٱلسَّيِتَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ) يريد العذاب قبل الرحمة يريد من رحمته ثبت لم أعذبه (وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثْلَثُ ) يريد ما مثلت بالكاذبين (وَإِنَّ رُبَّكَ) يريد ما محمد (لَدُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلى ظُلْمِهِمُّ ) يريد وتجاوز عن المشركين على

ظلمهم يريد على شركهم يريد إذا آمنوا وصدقوا ليس في القرآن آية ألْيَنَ منها ﴿وَإِنَّ رَبُّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ﴾ [الرّعد: 6] يريد لشديد العذاب على المصرين على الشرك غير راجعين عنه إلى محبة الله ورضوانه.

### ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَآ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةُ مِن رَّبِّهِ ۚ ۚ إِنَّمَاۤ أَنتَ مُنذِرُّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ مَن وَبِهِ ۚ إِنَّمَاۤ أَنتَ مُنذِرُّ وَلِكُلِّ وَلِكُلِّ مَادٍ ﴿ إِنَّا اللَّهِ مَادٍ ﴿ إِنَّا لَا اللَّهُ اللَّ

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بأنعم اللَّهِ ﴿ لَوَلا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَاكُمُ مِن رَّبِهِ الله على الله الناقة والعقاب وما جاء به النبيون ﴿ إِنَّمَا أَنتَ ﴾ يا محمد ﴿ مُنذِرُ ﴾ يريد لمن عفا الله عنه ﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرّعد: 7] يريد نبينا يدعوهم إلى الله .

### ﴿ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُّ وَكُلُّ وَكُلُّ وَكُلُّ مَا تَغْمِلُ كُلُّ وَكُلُّ مَا تَغْمِلُ كُلُّ وَكُلُّ مَا تَغْمِلُ كُلُّ مَا تَغْمِلُ كُلُّ مَا تَغْمِلُ كَالُّهُ اللَّهِ مَا يَعْمَلُوا مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ الللَّهُ اللَّا اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

(الله يعَلَمُ مَا تَعْمِلُ كُلُ أَنْنَ) يريد ذكر أم أنثى أم واحد أم اثنين أم أكثر ومَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ يريد من الدم عند الحمل (وَمَا تَزْدَادُ ) على تسعة أشهر يريد ما يزداد من الدم عند الولادة وإذا كان في أول الحمل تراه المرأة قل عند الولادة، وإذا قل في أول الحمل كثر عند الولادة وكان أسهل لخروج الولد وكن أسهل لخروج الولد وكن شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقدادٍ ) [الرّعد: 8] علم كل شيء فقدره تقديرًا مما يكون قل أن يكون، وكل ما هو كائن إلى يوم القيامة.

#### ﴿عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ عَكِلِمُ ٱلْغَيْبِ ﴾ يريد ما غاب عن جميع خلقِهِ ﴿ وَٱلشَّهَ كَذَةً ﴾ يريد ما شهد ما علموا ﴿ ٱلْكَبِيرُ ٱلْمُتَعَالِ ﴾ [الرّعد: 9] يريد الذي لا أكبر منه ولا أعلى ولا أعز ولا أجل ولا أعظم ولا أكرمَ من الله .

(الله الذي رَفَع السَمَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ) أقول: الله مبتدأ والموصول مع الصلة خبره بغير (عَمَدٍ) متعلق بـ (تَرَوْنَهَا ) صفة عمدًا وحال عن المفعول استئناف دليل على وجود الصانِع الحاكم الحكيم المبدع الواجب لتساوي السماوات بسائر الأجسام في الجسمية فلا بدّ من مقتضى مخصص بالاختيار (ثُمَّ السَّوَى عَلَى الْعُرْشُ ) أي عرش التمكن من المحافظة والتبعية (وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِي) [الرّعد: 2]

ذلّلهما لما أراد منهما من الحركة الخاصة الذاتية والفرضية العدمية اليومية إلى حد السرعة لارتباط الكائنات إليهما وانضباط أحوال المركبات بهما في كل يوم يجري (لِأَجَلِ مُسَمَّى ) أي جريانهما لأمرين أحدهما: راجع إلى ذات الكائنات ووجودها وظهور أحوالها الثابتة. والثاني: أن أحوالها مقدر ومسمى ومعين إلى مدة معينة وبرهة مبينة ولكل الكائنات ووجودها أيضًا وقت مقدر لا يتجاوزه أصلًا.

(يُدَيِّرُ ٱلأَمْرَ) أي أمر الكائنات وشأن الموجودات والتصرف في أمر ملكوتها من للإبداع والاختراع وإظهار أحوالها من الترزيق والإحياء مآلًا والجمع والتفريق والارتزاق وقبول الجمع والافتراق (يُفَصِّلُ ٱلْآيَنَ ) ويبيِّنها في الآفاق والأنفس تفصيلًا بعد تفصيل (لعَلَكُمُ ) تصرفونَ القوة النظرية وتُعملونها في إدراك الآيات والتأمل في تصريفها وترتيب بعضها وتركيب أعمالها باختصاص ليستعلوا إلى مبدئها ومعرفة أسمائه وكمال ذاته ونعوته وصفاته (بِلِقَاء رَبِّكُم تُوقِنُونَ ) [الرّعد: 2] إيقانًا في كمال إيمانكم وحسن اتقائكم.

وَهُو اللّٰذِى مَدَّ الْأَرْضُ بسطها طولًا وعرضًا وسمكًا وبنيت فيها ومنها العشب والنبات وبنيت عليها الحيوان ويحيي ويميت عليها الإنسان (وَجَعَلَ فِهَا رَوَسِيَ جمع راسية هي جبل شامخ وأرض عالٍ شاهق راسِخ ولكونه من جملة أسباب ظهورها (وَمِن كُلِّ النَّمَرَتِ جَعَلَ فِهَا رَوْجَيْنِ) من متعلق لزوجين (أَثَنَيْنُ أي جعل فيها من جميع أنواع الثمرات صنفين اثنين كالحلو والحامض والأسود والأبيض والصغير والكبير وما أشبه ذلك من الأصناف المختلفة المتقابلة والنقص على أن الله تعالى خلق بعد مده الأرض وانكشافها من الماء من جميع أنواع الثمرات بعد ذلك زوجين زوجين على ما يقتضيه كلاً سماء المقابلة المتلازمة ثم تكاثرت بعد ذلك أشخاصًا وأعيانًا (يُغْشِي اليَّلَ) نصب أحدهما بنزع الخافض بلبس (النَّهَادُ) بظلمة الليل والليل بضياء النهار (إنَّ فِ ذَلِكَ لَايَتِ) المذكور من المفتتح إلى هذه الآيات (لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ) [الرّعد: 3] لأنها آيات جعلها مبادئ الفكر ومقدمات الاستدلالات ومطرح النظر والذكر والانتقالات.

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتُ ﴾ [الرّعد: 4] أي حصص متقاربات بعضها من بعض بحسب الاقتضاء وبعضها متباعدات اقتضاء وبعضها مؤمنة وبعضها كافرة وبعضها عاصية ﴿ وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَخْرُجُ

نَبَاتُهُ بِإِذِنِ رَبِّهِ وَاللَّهِ عَبُثَ لَا يَغَنُّ إِلّا نَكِداً ﴾ [الأعراف: 58] وكذا بعضها ساخنة كبريتية وبعضها صلب وبعضها لين قابل للزراعة والكل متساوية الأقدام في الجسمية والأرضية، وهذه الاختلافات لا بدّ وأن يسند إلى فاعل مختار قادر مريد لها يخصص بإرادته واختياره القطع المختلفات والحصص المتماثلات بخصائص متنوعة ونصائص متفرعة مميزة، لا يجوز أن يسند إلى الأوضاع السماوية والهيئات الفلكية لاستواء لبنتها إلى الكل، ولذا الهيئات ممكنة محتاجة إلى الفاعل المختار ولا إلى الفاعل المختار ولا إلى الفاعل المحردات بهذا الدليل بعينه، فلا بدّ وأن يسند إلى الواجب الوجود والفاعل المختار المؤثر بالإرادة والمشيئة العالية والسماوية يخصص بإرادته ما يشاء وينصص بمشيئته ما يريد ويرضاه.

(وَجَنَّتُ مِنْ أَعْتَبِ وَرَرُعٌ وَغَيِلٌ صِنُوانٌ) جمع صنوة يجمعهن أصل واحد (وَعَيْرُ صِنَوانِ) هي النخلة المتفردة بأصلها ومتفرقات ومتفردات مختلفة الأصول (يُسَعِّي مِنَوَ وَيَعِو وَيُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلأُكُلُّ في الثمر والهيئة والطعم (إنَّ فِي دَالِكَ لَاَيْتِ لِتَقْوِر يَعْقِلُونَ [الرّعد: 4] وجعل هذا الكلام دليلا مستقلًا على الصانع القادر المريد المختار أولى وأتم من أن يحمل من تتمة الدليل الباقي إذ الإفادة جزء من الإعادة وذلك أن اختلاف قطع الأرض وتباين حصصها وتقادير إجرائها في الاقتضاء وعدمه وتكاثر أبعاضها في الأرض وكتمه دليل على الفاعل المختار المريد المشائي العهد لامتناع اختلاف أجزاء البسيطة في الاقتضاء لأن كل ما يجري من البسيط المتشابه الأجزاء ذاتًا ونسبة إنما يكون على نهج واحد وكذا اختلاف الآثار المترتبة عليها إنما هو من الفاعل المختار والواحد القهار، وحدة العلة المادية والنسب الظاهري أعني الأرض والماء عند ذلك لما يبقى على وحدة العلة المادية والنسب الظاهري أعني الأرض والماء عند ذلك لما يبقى على الاختلاف في الآثار يحتاج إلى تغاير القابل، وأما تغاير القابل فلاختلاف أجزائه لما يحتاج إلى قابل آخر، بل الفاعل يكفي في ذلك ولا يدرك ذلك إلا العقل الصريح بتوفيق الله تعالى وحسن تأييده.

(وَإِن تَعْجَبُ) [الرّعد: 5] يا محمد في إنكار قدرة الله وكمال صنعه واقتداره على البعث ونفي الحشر والجمع في الموقف وطول المحشر فيها والخلود في

المكث (فَعَجَبُّ قَوَلُمُمُ ونفيهم البعث أعجب منه مع كمال العقل الصريح ونصب الآيات الظاهرة والعلامات الباهرة الدالة على أن الإعادة مع المادة أيسر من الإفادة، الإفادة التي كانت بلا مادة، ولا مرية في أن إنكار الإعادة أعجب من الإفادة، وأعجب منه هذا، إذ من أقر واعترف بإبداء الخلق أنكر إعادته (أوذا كُنَّا تُرَبًّا أَوَنًا لَوَا اللهِ خَلْقِ جَدِيدٌ أُولَئِهِكَ اللَّغَلَالُ فِي السَّعاد (إِنَّا جَعَلَنا فِي أَعْنَاقِهِمُ أَعْلَلًا فَهِي إِلَى الأَعْلالُ فِي أَعْنَاقِهِمُ أَعْلَلًا فَهِي إِلَى الأَعْلالُ فِهُم أَعْنَاقِهِمُ أَعْلَلًا فَهِي إِلَى الأَعْلالُ فَهُم مُقْمَحُونَ السَّهاد (إِنَّا جَعَلْنا فِي أَعْنَاقِهِمُ أَعْلَلًا فَهِي إِلَى الأَعْلالُ فَهُم مُقْمَحُونَ السِّه على رؤوس الأشهاد (إِنَّا جَعَلْنا فِي أَعْنَاقِهِمُ أَعْلَلًا فَهِي إِلَى الأَعْلالُ فَهُم أَلْهُ فَهُم مُقْمَحُونَ السِّه على رؤوس الأشهاد (إِنَّا جَعَلْنا فِي أَعْنِكُونَ الرِّعد: 5].

(وَيَسْتَغْمِلُونَكَ مِالسَّيِعَةِ فَبَلَ ٱلْحَسَنَةِ) أي بالنقمة قبلَ النِعمة، وبالبلاء قبلَ العافية، وبالإساءة قبلَ الإحسان والتنوير والإضاءة، وذلك أنهم سألوا رسول الله عَلَيْ أن يأتيهم بالعذاب استهزاءً منهم (وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ ٱلْمَثُلَاتُ ) أي عقوبات أمثالهم من المكذبين فما لهم أن يعتبروا بها لئلا يستهزءوا، والمثلات جمع مثلة على وزن سمرة لما بين العقاب والمعاقبة عليه من المماثلة، وأصل المثال القصاص (وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةً لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِم (وَإِنَّ رَبَّكَ لَشُوبِهُم أي ظالمين لأنفسهم (وَإِنَّ رَبَّكَ لَشُوبِهُم أي ظالمين لأنفسهم (وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ) اللذنوب وارتكاب العيوب، أي ظالمين لأنفسهم (وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِقَابِ)

﴿ وَيَقُولُ اللَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلآ أُنزِلَ عَلَيْهِ ﴾ أي على محمد ﴿ اَيَةٌ ﴾ وعلامة ﴿ مِن رَّبِهِ ۗ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ۗ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرّعد: 7] إلى الله، نادى إلى الله، ونادى إلى لقائه، ونادى إلى رحمة الله.

(الله يعلَمُ مَا تَعْمِلُ كُلُّ أَنْنَى [الرّعد: 8] من ذكر وأنثى صحيح الخلقة أو الخنثى (وَمَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ) وينقص (وَمَا تَزْدَادُ ) منه عدد الولد إلى أربعة زيادة للوقت في الحمل على ما اشتهر من أقل المدة وهو ستة أشهر، وحمله وفصاله ثلاثون شهرًا، (وَكُلُ شَيْءٍ عِندَهُ, بِعِقْدَارٍ) من الكائنات (عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ الصَّبِيرُ الْمُتَعَالِ) [الرّعد: 9].

#### إشارة وتأويل

(المَرَّ تِلْكَ ءَايَثُ الْكِنَابِ ) [الرّعد: 1] أي بحق مقتضى الأدوار الأربعة الجمالية ومرتضى الأكوار المربعة الجلالية الإفرادية والأطوار الرباعية الجمعية

وَلِكُ ءَايَتُ ٱلْكِنْبُ أَلْكِنْبُ أَي آيات المقتضيات الجارية في الأدوار الأربعة النورية والأكوار المربعة الظلية والرباعية الجمعية من الأعيان الوجودية والأكوار الودية إنما هي آيات الكتاب الإلهي وأجزائه (وَالَذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ على الحقيقة المحمدية السارية في تمام المراتب المحققة الإفرادية واستجمعت في مرتبة البائسة بخصائص مقتضياتها ظهرت بالصورة الكاملة الإنسية والهيئة الفاصلة الإنسانية (مِن رَبِكَ ٱلْحَقُ الراحد: 1] عمدت لأن يرجع إلى ما كان عليه في الأحدية الذاتية.

والسماوات هي الجواهر النورية الفعلية، لا عماد ولا اعتماد لها بغير الذات، بأن والسماوات هي الجواهر النورية الفعلية، لا عماد ولا اعتماد لها بغير الذات، بأن قوامها وتعينها ونسخها وقيامها إنما بالذات من الأمور الغيبية الخارجية أثم استوكن على العرش الألوهية أي الصورة الجمعية والهيئة الكلية بين الوجهين الإلهي والكوني والوجه الجمعي بينهما، فإن للتجلي الذاتي ثلاثة وجوه وجه إلى الذات ووجه إلى الصفات ووجه إلى جمعيتها، فمن الوجه الذاتي يظهر الجوهر المولى، ومن الوصفي النفس الكلية، ومن جمعيتها العرش استمد عنده جميع الوجوه الإلهي والكوني والشهادي والغيبي، ثم ينزل من الفياض الأفياض الإلهية والأنوار الربوبية إلى الكرسي، وينفصل أولًا إلى الكواكب الثانية ثم منها إلى الكواكب السيارة، وينزل إلى العناصر، ويتركب أولًا في المعادن ثم في المرتبة النباتية، ثم في المرتبة الناسوتية ثم يعرج منها إلى ما كان أولًا.

﴿ وَسَخَرَ الشَّمْسَ ﴾ أي عين مدبر الدورة النورية الجمالية ﴿ وَالْقَمْرُ ﴾ يعني مدبر الله تعالى الأكوار الظلية الجلالية ﴿ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ أي مدة معينة دبر الله تعالى مقتضيات الأدوار والأكوار في تلك المدة المعينة ، وقد علمت في صدر الكتاب وذكرنا سطرًا منها في سورة يوسف ﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ ﴾ [الرّعد: 2] في ملكوت أعيان الأدوار والأكوار في مدة معينة وهي الشؤون الربوبية التي بينها في قوله: ﴿ مَعْنَ مُ اللّهُ مَنْ مِقْدَارُهُ مُ خَسِينَ الله سَنَةِ ﴾ [المعارج: 4] .

﴿ يُفَصِّلُ ٱلْأَيْتِ ﴾ في تلك الآيات والمدة ﴿ لَعَلَّكُم بِلِقَاء رَبِّكُم ﴾ أي بالتجليات الأفعالية والظهورات الأنوارية ﴿ تُوتِنُونَ ﴾ [الرّعد: 2] إيقانًا. قلنا: فإن الإيقان مثل

الإيمان له أربع مراتب بحسب مراتب التجليات، فإن في كل تجل من التجليات الأربعة الذاتية والصفاتية والأفعالية والآثارية إيقانًا ويقينًا وعلمًا وعيانًا وتحقيقًا، مثلًا للتجلي الذاتي أربع مراتب: منه العليم علم يقيني وهو قبل الشهود والمشاهدة والعيان، وعلم شهودي وبعد أن يشاهده يقين العيان لا يبصر الإنس والجان وعلم الفيض وبعد أن يتحقق به بعد العلم والعين وعلم جمعي بين علم اليقين وعين اليقين وحق اليقين بحيث لا يشغله شأن عن شأن.

وَهُو الذِي مَدَ الأَرْضُ الاستعدادية والقابليات الأولية منحها الله بالفيض الأقدس، وهو الذي يتضمنه التجلي الذاتي والشهود الأولي بالوجه الإلهي (وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ) أي صير في الأرض الاستعدادات الذاتية المطلقة حيال القابليات النورية والشامخات الجمالية الوجودية لعقول الأعيان الأدوار النورية الوجود الظلي والكون الإضافي، وميزها عن الاستعدادات الظلية الجلالية، وعن الاستعدادي الجمعي (وَأَنْهُرَّأُ) أربعة كلية وهي أنهار التجليات الأربعة الذاتية والأسمائية والأفعالية والآثارية قد ذكرت في سورة محمد (وَمِن كُلِّ الشَّمَرَتِ) أي ثمرات الأعيان الثابتة إشارة إلى ماهياتها البسيطة الأولية التي ظهرت من شجرة الجمعية الإلهية والكونية في رياض الجنة الذاتية (جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اَتُنَيِّنُ إِشَارة إلى المقامين النوري والظلي الوجودي والعدمي الجلالي والجمالي، فإن كل عين من الأعيان الثابتة يشتمل على وجهين جمالي وجلالي، وجودي وعدمي، إلهي وكوني، رحماني وشيطاني، إنسي وجني.

﴿ يُغْشِى النَّهَارَ ﴾ أي الوجه الكوني والوجه الإلهي والجلالي والجمالي والعدمي الوجودي، وربما يعكس الأمر في المسير لله وقد يستوي الأمر في السير في الله لاستواء الأضداد والنقائض في هذه الحضرة لتحقق تبعية الآلوهية وكمال الجمعية بين النقائض والأضداد والتباين والأنداد ﴿ هُو اَلاَّوَلُ وَاللَّخِرُ وَاللَّهِرُ وَاللَّالِمُ وَالْمَالِمُ وَهُو بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [الحديد: 3].

﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ﴾ القابلية والعرض الاستعدادية ﴿ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتُ ﴾ [الرّعد: 4] إشارة إلى تنوع أجزاء الأرض الاستعدادية وحصص عرض القابليات الاستدعائية، فإن قطع الاستعدادات النورية الجمالية يغاير القطع الاستعدادات الجلالية الإفرادية، وكذا الاستعدادات الجمعية الأصلية والفرعية الاستقلالية

والتبعية (وَجَنَّتُ) أي ظهورات (مِّنْ أَعْنَبُ) الأعيان الأدوارية النورية (وَزَرَّعُ) أي جلالية إفرادية (وَغَيْرُ أي جمعيتهما (صِنْوَانُ) أي الجمعية الجلالية (وَغَيْرُ صِنْوَانِ) أي الجمعية الجلالية (وَغَيْرُ صِنْوَانِ) أي الجمالية أو بالعكس (يُسْقَى بِمَاء وَحِدٍ) نبع من بحر الأحدية الذاتية والواحدة الجمعية، وهو العلم الذي هو في هذه المرتبة عين الذات وسائر السصفات (مِّنْ أَعْنَبُ وَزَدَعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانُ وَغَيْرُ صِنُوانِ يُسْقَى بِمَاء وَحِدٍ وَنُفَضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي الْأَكُلُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِفَوْمِ يَعْقِلُوكَ) [الرّعد: 4].

(الله يعلم مَا تَعْمِلُ كُلُ أُنثَى أي الحصة القابلية والصفة الاستعدادية في نفس النفس الرحمانية، في المرتبة الأحدية الجمعية، في الدورة العظمى الأولية النورية والظلية (وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْكَامُ) لفقدان شرط الظهور والبروز والحضور (وَمَا تَزْدَادُ لله لمدى تقوي المقتضى وازدياد المرتضى (وَكُلُ شَيْءٍ عِندَهُ) الازدياد والانتقاص والتساوي (بِعِقْدَارِ) [الرّعد: 8] بقدر الله وحسن تدبيره ووفور تدبيره.

(عَنَامُ الْعَيْبُ) وهو الأحدية واللاهوت والجبروت، وما فيها من الشؤونات الذاتية والأعيان الثابتة والصور العلمية والحروف العاليات، والجواهر النورية والعقلية والملكوت، وعالم الأمر وما يحتوي عليه من الأرواح والنفوس العاملة، وما فيها من التكوينات الإبداعية والتدوينات الاختراعية، وعالم المثال وما فيه من الأمثال والأشباح والمثل النورية والصور الخيالية (وَالشَّهُدَةِ) [الرّعد: 9] أي عالم الشهادة أي الملك والأجسام وما فيها من الأجرام السماوية والكواكب الثابتة والسيارة وأجسام العناصر، وما يتولد منها من المعادن والنبات والحيوان والناسوت وعالم الإنسان.

#### ﴿ سَوَآءٌ مِنكُمْ مَّنَ أَسَرَ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ ، وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلْيَّـٰلِ وَسَارِبُ بِٱلنَّهَارِ ﴿ ﴾

﴿ سَوَآءٌ مِنكُمْ مَنْ أَسَرَ ٱلْقَوْلَ وَمَن جَهَرَ بِهِ ﴾ يريد علم من أخفت الصدور والقلوب وما نطقت به الألسن وما أضمر الفؤادَ ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْفِ بِٱلْيَالِ وَسَارِبُ إِللَّهَارِ ﴾ [الرّعد: 10] يريد ظاهر بالنهار يريد علم ذلك كله.

﴿ لَهُ, مُعَقِّبَتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ، يَحَفَظُونَهُ, مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمِمٌّ وَإِذَاۤ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمِ سُوَءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُۥ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمِمٌّ وَإِذَاۤ أَرَادَ ٱللَّهُ بِقَوْمٍ سُوَءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُۥ يُغَيِّرُوا مَا بِقَهُم مِّن دُونِهِ، مِن وَالٍ ٢

(لَهُ مُعَقِّبُتُ ) يريد بالملائكة الحفظة (مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ الله لا من أمر الله (إِنَّ الله) تبارك وتعالى جل جلاله وتقدست السماؤه يريد القدر بينه وبين خلقه (لا يُعَيِّرُ مَا بِقَوْمِ حَتَّى يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ الله والرّعد: 11] يريد أهل مكة كما قال في سورة إبراهيم: (اللّينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ الله كُفْراً وَأَحَلُواْ فَوْمَهُمْ دَارَ البوار جهنم، والبوار العماء، وهي البوار إلا يعماء مثل قوله في: (إِنَّا فَتَحَنَا) [الفتح: 2]، (وَكُنتُمْ قَوْمًا بُورًا) [الفتح: 2] يريد عميًا، هذا كله يخاطب به قريش (وَإِذَا أَرَادَ الله بِقَوْمِ سُوّءًا) يريد عذابًا (فَلا مَرَدً يريد عميًا، هذا كله يخاطب به قريش (وَإِذَا أَرَادَ الله بِقَوْمِ سُوّءًا) يريد عذابًا (فَلا مَرَدً يريد عميًا، هذا كله يخاطب به قريش (وَإِذَا أَرَادَ اللهُ مِقَنْ مُن دُونِهِ مِن وَالٍ [الرّعد: 11] يريد يريد يون عنابي الريد يولا هم ويمنعهم.

### ﴿هُوَ الَّذِى يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرَقَ خَوْفَا وَطَمَعًا ﴾ [الـرّعـد: 12] يـريـد خـوفًا مـن الصواعق والمطر ﴿ وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابُ ٱلِثَقَالَ ﴾ ، يريد أتت السحاب الثقال بالمطر يقول كوني فيكون ليسَ كخلقه السماوات والأرض هذا التشابه مما لم يكن.

﴿ وَيُسَيِّحُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ وَٱلْمَلَيْمِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآءُ وَهُمْ يُجَدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمُحَالِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمُحَالِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمُحَالِ ﴾

﴿ وَيُسَيِّحُ الرَّعَدُ بِحَمَدِهِ ، وهو مَلك على السحاب موكل ﴿ وَالْمَلَيْكَةُ مِنْ خِفَتِهِ ، يريد أن قومًا من الملائكة خِفَتِهِ ، يريد خائفين من الله ليسَ كخوف بني آدم يريد أن قومًا من الملائكة ساجدون مذ خلقوا بأكوانهم ، ومنهم قوم مسبحون مهلّلون لا يعرف أحد من على يمينه ولا من على يساره ، لا يشغله عن عبادة طعام ولا شراب ، ولا امرأة يتلهّى بها ﴿ وَيُرْسِلُ الصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاءُ ﴾ كما أصاب زيد العامري ﴿ وَهُمَ يُجَدِلُونَ فِي اللّهِ ﴿ وَهُو شَدِيدُ الْمَالِ ﴾ [الرّعد: 13] يريد شديد الانتقام .

﴿ لَهُ مُ دَعُوةُ ٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۽ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ إِلَّا كَبَسَطِ كَشَيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَتْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِهِ ء وَمَا دُعَآءُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴿ إِلَيْكُ اللَّهِ عَلَا لَهُ مَا هُوَ بِبَلِغِهِ ء وَمَا دُعَآءُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴿ إِلَّا لَهُ مَا مُعَالِمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

﴿ لَهُ مُ دَعُوةُ الْحَقِ ﴾ يريد يدعو إلى دين الله وعبادة الرحمن وحده لا شريك له ﴿ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ﴾ يريد الشرك ﴿ لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِثَنَى ﴾ يريد ليس لهم ثواب ﴿ إِلَّا كَنَتُهِ إِلَى الْمَاءَ لِبَلْغَ فَاهُ ﴾ يريد كذلك يدعون من دون الله ﴿ وَمَا هُوَ بِبَلِغِمَّ وَمَا دُعَالُهُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي صَلَالِ ﴾ [الرعد: 14] يريد عبادة الكافرين الأصنام في ضلال.

﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوِّ وَلِللَّهُم بِٱلْغُدُوِّ وَلَاللَّهُم بِٱلْغُدُوِّ وَلَاللَّهُم وَالْأَصَالِ ﴾ وَٱلْأَصَالِ ﴾

(وَلِلّهِ يَسْجُدُ الرّعد: 15] يا محمد (مَن فِي السّمَوَتِ وَالْأَرْفِ طُوَعًا وَكَرَهًا اللّهِ وهم يتخذون معه الله عمران: [83] يريد فالمؤمنون لله الطائعين والكافرون سجدوا للّهِ وهم يتخذون معه إلهًا لهم كارهون كما قال في سورة المؤمن: (وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحُدَهُ الشّمَازَتُ قُلُوبُ اللّهَ الله على الله على اللّه عنه اللّه على الله على الله على الله على الله على الله على وجه الأرض مثل قوله في سورة الرحمن: (وَالنّجَمُ وَالنّجَمُ وَالشّجَرُ يَسْجُدُانِ اللّهِ اللّهِ عَلَى اللهُ عَلَى على وجه الأرض، سورة الرحمن: (وَالنّجَمُ وَالشّجَرُ يَسْجُدُانِ اللّهَ عَلَى اللّهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي السّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشّمَسُ وَالْقَمَرُ وَالنّجُومُ وَالْقَبَحُمُ وَالشّجَرُ وَالدّوابُ وَاللّهَ عَلَى سورة الحج: (أَلَمْ تَرَ أَنَ يَسِجُدُ لَهُ مَن فِي السّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشّمَسُ وَالْقَمَرُ وَالنّجُومُ وَالْقَبَحُمُ وَالنّجَمُ وَالشّجَرُ وَالدّوابُ وَالسّعَمُ وَالدّبَالُ وَالشّجَرُ وَالدّوابُ الله النحل: (وَلِلّهِ يَسْجُدُ لَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي النّحَوَتِ وَمَا فِي النّحَوَتِ وَمَا فِي النّحَرَوثِ وَمَا فِي النّحَوَتِ وَمَا فِي النّحَدِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهُ وَالْمَلَتِهُ وَالْمَالِ اللّهُ يَسْجُدُ لَهُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُرُونَ وَاللّهَ وَالْمَلَتِهُ وَالْمَلَتِهُ وَالْمُلَتِهُ وَالْمُونَ وَمَا فِي السَمَوَتِ وَمَا فِي النّحَدِ وَالْمَلْتِهُ وَالْمَلْتِهُ وَالْمَلْتِهُ وَالْمَلْتِهُ وَالْمُلْونَ وَهُمْ لَا يَسْتَكُرُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُلْتِهُ وَالْمَلْتِهُ وَالْمَلْتِهُ وَالْمُلْتِهُ وَالْمُعَالِي اللّهُ الللّهُ وَالْمُلْتِهُ وَالْمُ لَا يَسْتَكُونُونَ وَمَا فِي السّمَوْتِ وَمَا فِي النّحَدِي وَالْمُ فَي السّمَونَ وَمَا فِي النّحَدِي وَمَا فِي السّمَوْتِ وَمَا فِي النّحَدِي وَالْمَاتِهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ مَا فِي السّمَاتِ وَالْمَاتِهُ وَالْمُ اللّمَاتِ وَالْمُعْرَاقِ وَالْمُ اللّهُ وَالْمُ اللّهُ الل

وقال فيها أيضًا: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُّا إِلَىٰ مَا خَلَقَ اللهُ مِن شَيْءٍ ﴾ تبعيًّا ﴿ ظِلَنَّلُهُ عَنِ الْيَمِينِ ﴾ يريد بمثل ساجد الله حتى تطلع الشمس ﴿ وَالشَّمَآيِلِ سُجَّدًا يِلَهِ وَهُمْ ذَخِرُونَ ﴾ إذا زالت الشمس يقول: ﴿ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَآيِلِ سُجَّدًا يِلَهِ وَهُمْ ذَخِرُونَ ﴾ [الآية: 48] يريد صاغرون ﴿ وَظِلَنَلُهُم بِالْغُدُو وَ أَلْأَصَالِ ﴾ [الرعد: 15] يريد مع الإشراق ويغدو زوال إلى مغيب الشمس.

﴿ قُلُ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَاتَّخَذْتُم مِّن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ نَفُعًا وَلَا ضَرَّا قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلَ تَسْتَوِى ٱلظُّلُمَنَتُ وَٱلنَّوْرُ أَمْ جَعَلُواْ بِلَهِ شُرِكآ عَلَقُواْ كَخَلْقِهِ عَنَشَبَهُ ٱلْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ وَٱلنُّورُ أَمْ جَعَلُواْ بِلَهِ شُرَكآ عَلَقُوا كَخَلْقِهِ عَنَشَبَهُ ٱلْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ وَالنَّورُ أَمْ جَعَلُواْ بِلَهِ شُرَكآ عَلَقُوا كَخَلْقِهِ عَلَيْهِمْ الْفَهُونُ لَلْكَالُهُ عَلَيْهِمْ قُلُ اللّهُ خَلِقُ كُلِّ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قُلُولِكُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قُلُولُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قُلُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قُلُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ قُلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قُلُولُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قُلُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ قُلُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللل

﴿ قُلُ ﴾ يا محمد يريد قل لقومك ﴿ مَن رَّبُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ ﴾ أقرّوا بالربوبية ﴿ قُلِياً قُلُ ﴾ قل يا محمد ﴿ أَفَا تَعَذَمُ مِن دُونِهِ قَلِياً ﴾ يريد لوليهم غروب السماوات والأرض ﴿ لاَ يَمْلِكُونَ لِأَفْسِمْ نَفْعًا وَلاَ ضَرَّ ﴾ [الرّعد: 16] يريد النفع من معايش الدنيا وثواب الآخرة والضر الأسقام والفقر ﴿ قُلُ ﴾ يا محمد ﴿ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَى ﴾ يريد المشرك ﴿ وَالْبَصِيرُ ﴾ [الأنعام: 50] يريد المؤمن الذي صدق بملكوت الله ولم يتخذ من دونه ندًّا ولا ربًّا ﴿ أَمْ هَلْ نَسْتَوِى الظُّلُمُنَ وَالنُّورُ ﴾ يريد الظلمات الكفر والنور الإيمان ﴿ أَمْ هَلُ نَسْتَوِى الظُّلُمُنَ وَالنُّورُ ﴾ يريد الظلمات الكفر والنور الإيمان ﴿ أَمْ هَلُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَيْمٌ قُلُ اللهِ ﴾ [الإيمان ﴿ أَمْ هَلُ نَسْتَوى اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَلِهُ اللهُ وَاللهُ وَالله

(أَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً ﴾ يريد قرآنًا وهو مثل ضربه الله (فَسَالَتُ أَوْيِهُ أَ بِقَدَرِهَا ﴾ يريد بالأودية قلوب العباد (فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدًا رَّابِيًا ﴾ يريد احتمل قلوب المنافقين والشرك ما احتمل إليه من الزبد وهو الشك والكفر، واحتمل قلب المؤمنين يقينًا وتصديقًا وبرًّا وتقوى ثم ضرب مثل العرب فقال: (وَمِنَا يُوفِدُونَ عَلَيْهِ فِي النَّارِ ابْتِغَاءَ عِثْلَهُ ﴾ يريد الذهب والفضة والحديد يريد الحلي الذي تلبسه النساء والمتاع مثل الطشت والنور وما ينتفع به من الحديد والنحاس من الآنية وغيرها (أَوْ مَنَع زَيدٌ والنحاس (كَنَاكِ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقّ وَالْمَطِلُ الرّعد: 17] يريد الحق الذي يقوم منه والنحاس (كَنَاكِ يَضْرِبُ اللَّهُ الْحَقّ وَالْمَطِلُ الرّعد: 17] يريد الحق الذي يقوم منه

الحلي يتمتع موسره به، ومنه الآنية وغير ذلك من الحديد والنحاس وهو الحق (فَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ) يريد (فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَالَةً) ليس فيه شيء من المنافع (وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ) يريد الدنانير والدراهم والحلي (فَيَمْكُثُ فِي ٱلْأَرْضِّ) وما ينفع الناس من الحديد والنحاس يريد يبقى في الأرض منافعه (كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ ٱلْأَمْثَالَ) [الرّعد: 17].

﴿ لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِّهُ ٱلْحُسْنَىٰ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ، لَوْ أَنَّ لَهُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَهُ، مَعَهُ، لَاَفْتَدُواْ بِهِ أَوْلَئِكَ لَهُمْ سُوَءُ ٱلْجِسَابِ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَّمُ وَيِشْسَ ٱلْهَادُ ﴿ ﴾ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَّمُ وَيِشْسَ ٱلْهَادُ ﴿ ﴾

﴿ لِلَّذِينَ اَسْتَجَابُواْ لِرَبِهِمُ ٱلْحُسَنَى ﴾ يريد الذين وحدوا ولهم الجنة وبقي منافع القرآن في قلوبهم يتعظون به كما بقي لهم الدنانير والدراهم والحلي والحديد والنحاس ﴿ وَالَّذِينَ لَمُ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ ﴾ [الرّعد: 18] يريد لم يوحدوه ﴿ لَوَ أَنَ لَهُم مّا فَي ٱلأَرْضِ جَمِيمًا وَمِثْلَمُ مَعَكُم ﴾ [المائدة: 36] يريد أضعافًا ﴿ لَاَفْتَدَوْا بِهِ أَ أُولَتِكَ لَمُمُ سُوّهُ اَلْجَسَابِ ﴾ يريد أشد العذاب ﴿ وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَّمٌ وَيِشْسَ اللّه كَادُ ﴾ [الرّعد: 18] يئس ما مهدوا لأنفسهم حيث بدلوا نعم الله كفرًا .

(سَوَآءٌ مِنكُم مَن أَسَرٌ ٱلْقُوّلُ) أقول: استوى عنده أو ما استوى له منكم من أسر القول وأخفى المقول في نفسه ولم يتكلم بشيء يدل عليه، ويحتمل أن تكون (من) موصولة مبتدأ، و(سواء) مصدر مقدم عليه خبره أو (سواء) مصدر مبتدأ، وقد اختص بوصف مقدر والموصول خبره (وَمَن جَهَرَ بِهِ، وتلفظ بما يدل عليه (وَمَن هُوَ مُسَتَخْفِ والنص مقدر والموصول خبره (وَمَن جَهَرَ بِهِ، وتلفظ بما يدل عليه (وَمَن هُوَ مُسَتَخْفِ والنَّهُ الليل (وَسَارِبُ) ظاهر وذاهب (إِلنَّهَادِ) [الرّعد: 10] عطف على (من) لا على (مستخف) ولا متصلة بما قبلها كأنه قيل: اثنان عندي منكم سواء (مُستَخْفِ بِاليَّلِ وَسَارِبُ) وظاهر وذاهب (يُلنَّهَادِ إِلَيْ لَهُ الرّعد: 10 - 11] أي لمن أسرَّ ولمَن جهر ولمستخف ولسارب (مُعَقِبَتُ أي ملائكة تعقب وتجبى في عقبه لحفظه جمع معقبة من عقبه مبالغة عقبه إذا عقب كانَ بعضهم بعضًا أو لأنهم يعقبونَ بها أفعاله، ومنه أعقب فأدغمت التاء في القاف والتاء للمبالغة أو لأن المراد بها الجماعات (مِّن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ) في القاف والتاء للمبالغة أو لأن المراد بها الجماعات (مِّن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ) الرّعد: 11] ليس بصلة للحفظ كأنه قيل له معقبات بآية من الله ويحفظونه من أجل الرّعد: 11] ليس بصلة للحفظ كأنه قيل له معقبات بآية من الله ويحفظونه من أجل

أمر اللَّهِ، أي من أجل أن الله أمرهم بحفظه، والدليل عليه قراءة علي وابن عباس وزيد بن علي: يحفظونه بأمر الله وبحكمه وقضائه، أو يحفظونه من بأسه ونعمته إذا دنت بدعائهم له ومسألتهم ربهم أن يمهلهم رجاء أن يتوبوا وينيبوا.

(قُلْ مَن يَكُلُؤُكُم بِأَلَيْلِ وَأَلنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّمْنِيُّ [الأنبياء: الآية 43] يقصد المعقبات هي الجلاوزة والحرس حول السلطان يحفظونه مما يتوهم من قصد اللَّهِ، قال عليه السلام: «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار ويجتمعون في صلاة الفجر وصلاة العصر، ثم تعرج الملائكة فيسألهم ربهم وهو أعلم: كيف تركتم عبادي، فيقولون: تركناهم وهم يصلُّون». قيل: لمحمد معقبات يحفظونه من أمر الله، أي من شر الجن والإنس وطوارق الليل والنهار (إنَّ الله لا يُغيِّرُ مَا بِقَوْمٍ) من العافية والنعمة وحسن المعاقبة (حَقَّ يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِمٍ من الأحوال الجميلة والملكات الفاضلة الجليلة بالأحوال القبيحة والأعمال السيئة والهيئات الردية (وَإِذَا آرَادَ الله الفاضلة الجليلة بالأحوال القبيحة والأعمال السيئة والهيئات الردية (وَإِذَا آرَادَ الله أي بمراد الله حافظ وملجأ يلجأون إليه، أو والذين أمرهم ويمنع العذاب عنهم.

(هُوَ النِّي يُرِيكُمُ الْبَرْفَ) ويسمعكم الرعد (خَوْفًا) من الصاعقة وطَمَعًا إلى نزول المطر وحلول الغيب، فلا يصح مفعولًا لهما لأنهما ليسا بفعل الفاعل المحلل إلا على تقدير المضاف، أي إرادة خوف وطمع أو إخافة وإطماعًا، ويجوز أن يكون حالين من البرق كأنه في خوف وطمع أو على خوف وطمع، أي من المخاطبين أي خائفين طامعين (وَيُنشِئُ السَّحَابَ النِّقَالَ) [الرّعد: 12] هم اسم الجنس والواحدة السحابة والثقال جمع ثقيلة يقال: سحاب وسحاب ثقال بالماء والغيث.

﴿ وَيُسَيِّحُ الرَّعَدُ بِحَمْدِهِ عَلَى أَكْثر المفسرين على أنه اسم ملك ليسوق السحاب ويسبح سامعوه من العباد الراجين المطر حامدين له: سبحان الله والحمد لله. عن النبي على كان يقول: «سبحان من يسبح الرعد بحمده»، وإذا اشتد الرعد قال النبي عليه الصلاة والسلام: «اللهم لا تقتلنا بغضبك ولا تهلكنا بعذابك وعافنا قبل ذلك». سأل اليهود رسول الله على عن الرعد قال: «ملك من الملائكة موكل بالسحاب معه مخاريق من نار يسوق بها السحاب»، قيل: الرعد صعقات الملائكة، والبرق زفرات أفئدتهم، والمطر بكاؤهم. وفي بعض

الأخبار يقول الله تعالى: «لو أن عبادي أطاعوني لسقيتهم المطر بالليل، وأطلعت عليهم الشمس بالنهار، ولم أسمعهم صوت الرعد». قيل: «إذا أراد لله بقوم خيرًا أمطرهم بالليل وشمَّسهم بالنهار».

﴿ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ ٤ من هيبته وإجلاله وجلالته ﴿ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ ﴾ جمع صاعقة، وهي العذاب المهلك ينزل منه البرق، والحرق يحرق من يصيبه، وهي نار لو نزلت في البحر لاحترقت الحيتان في قعر البحر، ولو وقعت على الأرض أو الجبل والحجر لأحرقتها، وأحرقت ما يصيب من الأشجار ولم يدركها الحس، ولم يسكن إلا في جوف الأرض ﴿ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآءُ ﴾ من الجماد والنبات والحيوان والإنسان كما أصابت أربد العامري لدى دعاء النبي عليه بالصاعقة المهلكة ﴿وَهُمْمُ أَي هم الذين كفروا وكذبوا رسول الله حيث أخبرهم عن الرعد والبرق والصاعقة المهلكة ﴿ يُجَادِلُونَ ﴾ ويبحثون ﴿ في ٱللَّهِ ﴾ على المكابرة والمجادلة وهي البحث والمناظرة بالإنكار والجحد بلا دليل وبرهان عقلي ونقلي وعرفي. نزلت في أربد بن ربيعة العامري قال لرسول الله علي حيث وفد عليه مع عامر بن الطفيل قاصدين لقتله فرمي الله عامرًا بغدة كغدة البعير في بيت سلولية وأرسل على أربد صاعقة فأهلكتهما ﴿وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْحَالِ ﴾ [الرّعد: 13] والمماحلة هي شدة المماكرة وقوة المكايدة، ومنه يمحل لكذا إذا تكفل باستعمال الحيلة واجتهد فيها، وتمحل بفلان إذا كاده وسعى بكيده إلى السلطان واجتهد فيه، ومنه الحديث: «**ولا تجعله علينا مماحلًا مصدقًا**» أي شديد المكر والحيل والكيد لأعدائه أن يأتيهم بالهلكة من حيث لا يحتسبون.

(ألمُ للرسول (دَعُوةُ الْمَوَّةُ الْمَوَّةُ الْمَوَّةُ الْمَوَّةُ الْمَوَّةُ الْمَوَّةُ الْمَوَّةُ الله وجهان أحدهما: إلى الحق الذي هو يغيض الباطل كما يضاف الكلمة إليه نحو كلمة الحق للدلالة على أن الدعوة هلالية للحق مختصة به، وإنه هو بمنعزل عن الباطل وهو الدعاء والدعوة حري أن تستجاب. والثاني: أن يضاف إلى الحق الذي هو اسم من أسماء الذات بالأسماء الذاتية على تقدير المضاف، أي دعوة المظلوم الحق أي الذات الواحدة الذي يسمع دعاء العبد فيجيب هي إضافة المصدر إلى المفعول، وذكر الفاعل متروك أي دعوة العبد الحق، الأول من إضافة الموصوف العام إلى الصفة الخاصة المخصصة (وَالَّذِينَ الله منام والآلهة الباطلة (مِن دُونِهِ، لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ) من طلباتهم (إلَّا

كَبُسِطِ كَفَيِّهِ إِلَى الْمَآءِ الاستجابة كاستجابة الماء باسط كفيه على الماء (لِبَلْغَ فَاهُ ) وذلك أن ما يدعونه هو جماد ومخلوق لا وجود له ولا علم ولا قدرة كالماء ، فلا يحس بدعائهم وإجابتهم ولا يقدر على نفعهم (وَمَا هُوَ بِبَلِغِفِّهُ أَي ليس الماء قادرًا ليبلغ فم الباسط، شبهوا في قلة وجدهم ودعائهم لآلهتهم بمن أراد أن يغرف بيديه ليشرب فيبسطهما ناشرًا أصابعهما بلا انضمام بعضها ببعض، فلم يأخذ كفاه شيئًا ولم يقدر بحالته من شربه فيبقى عطشان مستهلكًا (وَمَا دُعَآهُ ٱلكَفِينَ الآلهة الباطلة والأوثان العاطلة (إلّا في ضَلَالِ) [الرّعد: 14] وضياع غائل وخسار بلا طائل.

ولي يسَجُدُ من في السّعَوَتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا) من الملائكة والمؤمنين من الإنس والجن (وَكِرَهًا) من المنافقين والكافرين الذين أكرهوا على السجود بالسيف، ويحتمل أن يكون السجود على الحقيقة ذاته يسجد له الملائكة والمؤمنون من الثقلين من حالتي الشدة والرجاء، والكفرة حالة الإكراه وحالة الشدة والضرورة (وَظِلاَلُهُم) أي ظلال الساجدين يعني يسجد له الأشخاص أولًا بالذات ويسجد ظلالهم ثانيًا وبالفرض، وينقاد له حيث يصرفهم وانقيادهم وحركاتهم بالانتصاب والركوع والاعتدال والسجود والقعود والشهود، وظلال الأشخاص مطلقًا بحسب حركات الشمس حال الامتداد والانتقاص والتقلص والنفي، فالمثال والانحطاط (وَالْفُورُةُ وَالْأَصَالِ) [الرّعد: 15] جمع الأصل والأصل جمع الأصيل وهو من يعلو العصر إلى غروب الشمس، قيل: سجود الظل بدليله لما أريد له متعلق ما يسجد وحال الظلال وتخصيص الوقتين لأن الامتداد والتقلص ظهر متعلق ما يسجد وحال الظلال وتخصيص الوقتين لأن الامتداد والتقلص فهر فيهما وقرئ: بالغدو والإيصال من أصلوا إذا دخلوا في الأصيل.

(قُلُ مَن رَّبُ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ قُلِ اللَّهُ قُلُ أَفَا قَعْدَتُم الله تفريع لما تقدم فألزموا على ذلك لإقدارهم واعترافهم بالتوحيد الضمني الفطري، أي إذا تقرر التوصيف في النفوس كلها على مقتضى العقل الصريح فكيف يمكن لكم أن تتخذوا (مِن دُونِهِ قُلِياً وَالحال أنهم (لا يَتْلِكُونَ ولا يتمكنونَ من أن يكونوا مالكين ومنتصبين (الأَنْسِمِ نَفَعًا والحال أنهم (لا يَتْلِكُونَ ولا يتمكنونَ من أن يكونوا مالكين ومنتصبين (الأَنْسِمِ نَفَعًا وَلا مَنَر لا يَسْكُونَ الله منكر لدى العقول السليمة (قُلُ مَن أَن يَكُونَ الله منكر لدى العقول السليمة (قُلُ مَن أَن يَسْتَوِى الله على الوهم الذي هو عمى عن الحق وإدراكه (وَالْبَصِيرُ) [الرّعد: 16] الذي هو العقل الصريح الذي حكم على الوهم وجميع القوى وأدخلهم في حكم وعمل كلّا منها بعمل خاصّ حكم على الوهم وجميع القوى وأدخلهم في حكم وعمل كلّا منها بعمل خاصّ

وجعل ذلك العمل ذريعة لإدراك الحق وشهد بالبصيرة التي هي في شهود المعقولات وإدراكها كالبصر للنفس في شهود المحسوسات.

(أَمْ هَلَ تَسْتَوِى الظُّلُمُنَ الكفر ظلمة الظلمات (وَالنُّورُ الإيمان باللَّه والعلم بأسمائه وصفاته وضياء توحيده (أَمْ جَعَلُوا بِلَهِ شُرُكَاء ) أي بل جعلوا والهمزة للإنكار وجعلوا شركاء لله (خَلَقُوا كَمَلَقِه كَالَّهِ مَا الله في حيز الإنكار يعني لم تتخذوا لله شركاء خالقين قد خلقوا الخلق (فَتَسَبَّه الْمَانَى عَلَيْم ) أي خلق الله وخلقهم حتى يقولوا قدر هؤلاء على الخلق كما قدر الله عليه فاستحقوا العبادة فيتخذهم شركاء ويعبدهم كما يعبد إذ لا فرق بين خالق وخالق، لكن قد دل البرهان القاطع والدليل الساطع على امتناع الشركة في الألوهية ووجوب التوحيد، وهم قد أخذوا شركاء عاجزين لا يقدرون على ما يقدر عليه الخلق فضلًا على ما يقدر الخالق، وهم لكمال لا يقدرون على ما يقدر عليه الخلوا فيضلًا على ما يقدر الخالق، وهم لكمال حماقتهم وغاية جهالتهم أخذوا جمادًا منحوتًا ومخروطًا وسووا للإنسان إلهًا وربًّا، وتركوا الإنسان هو أشرف الكائنات صنعًا وعملًا وإدراكًا وفعلًا (قُلُو اللهَّا عَلَي مَا ينهما (وَهُو الوَيْوَدُ اللهَا الرَّعُد على ما يعدر معقول وحقير، كبير وصغير، معقول ومحسوس، مطلق ومقيد ومحبوس.

(أَنْزُلُ مِنَ ٱلسّمَاءِ مَاءً) أي من السحاب أو من جانب السماء أو من السماء عي بعينها إذ المبادئ والمواد كلها منها إلى الأرض (فَسَالَتْ أَوْدِيةٌ) جرت الماء في أودية جمع واد ومن الموضع الذي يجري الماء ويسيل فيه مجتمعًا ويسمى بالأنهار وهو مجاز من باب جرى الميزاب واشتعل الرأس مبالغة في كثرة الماء وشدة السيلان، فملأت الأودية بالماء عند سيلانه (بِقَدَرِهَا) في الصغر والكبر والارتفاع والانخفاض التي لا تعلم قدرها ومنافعها ومضارها وكميتها وكيفيتها وكينونتها إلا الله، وتعكرها لاستواء نسبتها إلى المواضع وعدم اختصاص موضع نفسه، بل السماء كلها لها صلاحية نزول المطر، وكوّنه أنهارًا وصيره بحرًا وبحارًا.

(فَأَحْتَمَلَ السَّيَلُ) وأحدث وأظهر ذلك الماء (زَبَدًا) وهو الخبث الذي يظهر على وجه الأرض الماء على القدر (رَّابِيًا) [الرّعد: 17] فاعل من الربا وهو الزيادة والارتفاع على رأس الماء لهذا مثل ضربه الله وبينه للخلق في بيان الحق وأهله وأعيان الباطل وضربه كما ضرب الأعمى والبصير والظلمات والنور مثلًا لهما

بمثل الحق وأهله بالماء الذي ينزل من السماء فتسيل به أودية قلوب الناس فيحيون به وينفعهم بأنواع وبالفلز الذي ينتفعون به في صنع الحلي منه واتخاذ الأواني والآلات المختلفة ﴿وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيَمَكُثُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ باق بقاء ظاهرًا وكذا الماء يثبت في منافعه ويبقى آثاره في العيون الجارية والفلز وفي الآثار والمصانع والبر وغير ذلك مما يكتنز ويدخر في الحياض، وكذا الجواهر والفلزات يبقى أزمنة متطاولةً.

وشبه الباطل في سرعة الاضمحلال وشك زواله وانسلاخه من تزبد السيل الذي يرمي به ويزيل الفلز الذي يظهر فوقه إذا أذيب في النار ابتغاء حلية واجتلاب ذيبه أو متاع كالأوان وآلات الحرب من المناطق وعلائق السيوف وقبضتها وغير ذلك. والمقصد من ذلك بيان ثبات الحق ومنافعه وزوال الباطل وسرعة انتفاء موضعه (وَمِمّا يُوقِدُونَ عَلَيه الضمير إلى الموصول ومنه للابتداء والتبعيض عطف على مقدر يعني ضرب الله الباطل الزبد الحاصل من الماء ومن الحلي التي تذاب بالنار التي توقد.

(كَنَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْحَقَّ وَالْبَطِلَّ فَأَمَّا الزَّبِدُ فِيَذَهَبُ جُفَلَّةً ) ويزول ويعني صفاءً أي ذهابًا أي يرمى به السيل أو الفلز المذاب، يقال: جفان القدر يزبدها، وإجفاء السيل وجفل إذا رمى الزبد (وَأَمَّا مَا يَنفَعُ النَّاسَ) كالماء والفلز خاصة (فَيَمَكُكُ فِ الله وجفل إذا رمى الزبد (وَأَمَّا مَا يَنفعُ النَّاسَ) كالماء والفلز خاصة (فَيمَكُكُ فِ الْأَرْضِ ويثبته ثباتًا ولبثًا معتدًّا فينتفع به أهل الأرض بخلاف الباطل فإنه زائل وفانٍ غير ثابت. قال أمير المؤمنين علي كرم الله وجهه: «جولة الباطل ساعة وجولة الحق إلى الساعة، والحق أبلج والباطل أجلج». (كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَمْثَالَ) [الرّعد: 17] للمؤمنين.

(لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِهِمُ ٱلْحُسْنَىُ وللكافرين (وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ وهما مثل الفريقين (لِرَبِهِمُ ٱلْحُسْنَى صفة لمصدر (استجابوا) واللام متعلقة بيضرب على أنه جعل ضرب المثل لبيان الفريقين. وقيل: (لِلَّذِينَ ٱسْتَجَابُواْ لِرَبِهِمُ ٱلْحُسُنَى وهي المثوبة أو الجنة (وَٱلَّذِينَ لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَهُ مَ مِبتداً وخبره (لَوَ أَنَ لَهُم مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا وَمِثْلَمُ مَعَهُ لَاَفْتَدَوًا وهو على الأول مبتدأ البيان حال غير المستجيبين (أُولَيْكَ لَمُم شُوءُ ٱلْحِسَابِ) وهو المناقشة في الحساب. عن النجفي: أن يحاسب لذنبه كله لا يغفر منه شيء (وَمَأُونَهُمْ جَهَنَمُ من جهنم المستقر والجحيم (وَبِشًنَ لَلْهَادُ) [الرّعد: 18] والمخصوص بالذنب محذوف وبالله التوفيق.

#### إشارة وتأويل

(سَوَآهُ مِنكُم مَن أَسَر الْقَوْل وَمَن جَهَر بِهِ، وَمَن هُو مُسْتَخْفٍ السرّعد: 10] إلخ، أي استوى أحوال أعيان الدورة النورية الأصلية والأربعة الفرعية النورية وكذا كل ما يجري في الأكوان الأربعة الأصلية الظلية والأربعة الفرعية الظلية الإفرادية والأربعة الجمعية الأصلية، والأربعة الجمعية الفرعية في المراتب الكونية الفرعية المحادثة من الأحوال والحركات والأفعال والأعمال والأقوال الصادرة من المملائكة والأغوال والشياطين والجان والجن والإنس وسائر الأنواع والأصناف والأشخاص حاضرة عندي لا يغيب عنى طرفة عين.

(لَهُ مُعَقِبَتُ ) أي لكل عين من أعيان الأدوار والأكوار المذكورة معقبات حافظات من الملائكة (يَعَفَظُونَهُ مِنَ أَمْرِ اللّهِ ﴾ [الرّعد: 11] يعني أن لكل عضو من الأعضاء ولكل قوة من القوى الممكنة والمحركة ملك يحفظه ويضبط كل ما يصدر عنهما من الأفعال البدنية والأعمال النفسانية والأحوال الروحانية من الإدراكات والعلوم والحالات والمقامات والأقوال والعبادات والرموز والإشارات (إنَّ السَمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَشْوُلًا ﴾ [الإسراء: 36]، (مَا يَلْفِطُ مِن قَولٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبُ عَيدٌ ﴾ [ق: 18] هذه الوهية أخرى وربوبيته أتم وأحرى وأن حفظ هذه الرقباء والحفظة أيضًا بأمره وإذنه وإشارته وبتقديره وحسن تدبيره.

ولا يخطر ببالك أن هذه ترهات في ترهات، واستحلالات في المتحلالات، وافتراءات في افتراءات، لأن كل ما ظهر في الوجود وسرى في دورة الروح وأطوار الشهود فهو لا بد وأن يكون له فاعل ومؤثر ومخصص ذو إرادة ومشيئة عالم به لما تقدم من أن كل فعل اختياري محفوف بأربعة أمور مصورة وبصورة وبصورة غائبة وعرضة وإرادة واختيار وسوق تتبعت من العلم به، وكل فعل جزئي إرادي محفوف بهذه الأمور الأربعة قد عبر عنه الشارع بالملائكة، فإن الملك في طور التحقيق هو جوهري علمي نوري يكون مأمورًا بأمر الله ﴿لاَ يَعْصُونَ اللهُ مَا أَمَرُهُم وَيَفَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: 6] هذا من غرائب حكمته وعجائب ألوهيته وكمال قدرته وشمول علمه وإرادته، لا يدركه ولا يحيط به إلا من وفقه الله بعين عناية وكمال رغبة وشمول هدايته، لأن هذا طور وراء العقل من وفقه الله بعين عناية وكمال رغبة وشمول هدايته، لأن هذا طور وراء العقل

الرسمي والإدراك الجزئي.

(إِنَ الله لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ السارة إلى كمية هذا الأمر وكيفية تحقيقه، يعني أن الله تعالى لا يغير ولا يعطي هذا النوع من الإدراكات إلا أن يغيروا ما بأنفسهم من الرسوم والعادات والقيود والتقييدات والعقود والاعتقادات فإن الإدراكات الرسمية والعقائد الوهمية والتصورات والعلوم الاسمية قد غفلت العقل وعضلت البصيرة وألقاهم عن الإحاطة بهذه الإدراكات والعلوم الغير المتناهية وضيقت فسيحه ساحة النفس الناطقة وحومه حامة الطور القلبي عن إحاطتهما ووَيُو سُوءًا مانعًا من الوصول إلى هذا المقام وحصول هذا المرام فلا مَرَدَ لَمُ وَمَا لَهُم مِن دُونِهِ مِن وَالِ [الرّعد: 11] مقتضى وحافظ.

﴿ هُوَ اللَّهِ عُرِيكُمُ الْبَرْفَ ﴾ والحب والشوق إلى تحصيل هذا المطلب ﴿ خُوفَ وَطَمَعًا ﴾ أي بشرط كونه بين الخوف والرجاء أي بشرط جمعية مقتضى النور والجمال والجلال واستوائه صراحة وضمنًا ظاهرًا وباطنًا ﴿ وَيُنشِئُ السَّحَابِ ﴾ [الرّعد: 12] ويظهر السحاب الأسود وأن النورية الجمالية.

ويُسَيِّمُ ألزَّعَدُ بِحَمْدِهِ أسره وتعدى الاستعداد الظلي الجلالي عن الناس والموانع في الاقتضاء، تفصيل لما تقدم (وَٱلْمَلَيِّكَةُ ) أي الاستعداد الجمعي (مِنْ خِيفَتِهِ ) [الرّعد: 13] إشارة إلى الاستعدادات الثلاثة الإفرادية التي لا بد في كل فرد من الأفراد الإنسانية سيما في الفرد الكامل، فإن لكل واحد منهم ثلاث أعضاء من الأفراد الإنسانية سيما في الفرد الكامل، فإن لكل واحد منهم ثلاث أعضاء أحدها: الكبد وهو منبع الروح النباني ليستمد منه غيب النور والبرق والجمال. والثاني: القلب وهو منبع الروح الحيوان الذي يستمد من غيب الملكوت الأوسط يربيه الظلي والجلالي . والثالث: الدماغ وهو معدن النفس الإنساني وهي القوة التي يستمد منه غيب الملكوت الأعلى وهو الظل والجلالية ، وجمعيتهما يستمد من الحضرة الجمعية الإلهية الصفاتية والذاتية ، والأفعالية والكونية الآثارية .

فلكل واحد من الثلاثة الأولى ملك من الملائكة العالية والمتوسطة والسافلة يحفظه، وأما الأخيرة التي هي جمعية الكل مستندة إلى الحضرة الإلهية الجمعية، وإلىه إشارة الحضرة الختامية عليه السلام: «إن الله عز وجل لم يخلق بيده إلا ثلاثة أشياء، وقال لسائر الأشياء: كن فكان، فخلق القلم وآدم والفردوس بيده» وكذا كل جزء من الأجزاء الأولية والأعضاء البدنية بل كل جزء من الجواهر

الفردة والأجزاء التي لا تتجزأ قد وكّل الله عليه ملكًا يحفظه إلى يوم البعث.

فإذا كان يوم القيامة أمر الله تعالى تلك الأملاك لتجيء بها وتفرقت شرقًا وغربًا، برًّا وبحرًا، قربًا وبعدًا، ويرسل الصواعق، التجلي الذاتي الفردي أو الجمعي الذي يعتبر بمقتضيات الدورة النورية الفردية والدورة الظلية الإفرادية، فيصيب بها من يشاء عند اجتماع هذه الأمور الثلاثة، وغيرها من الأجزاء وازدواجها على الوجه الخاص (وَهُمَّ يُجُدُلُونَ فِي اللهِ) أي الأعيان النورية والأكوان الظلية الإفرادية يخالِفونَ الله واقتضائه الجمعي، المخالفة لاقتضاء الإفرادية الجمعية (في) أي الذات الجامعة لتمام الأسماء والصفات (شَدِيدُ اللهُ والرعالة لأنه يجذب الكل وتجعله إلى نصفه وجمعية حضرة قدسه وإلى تلقاء لقائه وأنسه.

(لَهُ دَعُوةُ الْمَقُ وَالْمَوْ وَالْقِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِثَى اللّه الاستحقاق من الجمع والفرق (وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِثَى اللّه الاستحقاق من الجمع والفرق (وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِثَى اللّه الاستحقاق من الله الأعيان الإفرادية لعدم ثباتها في نفسها كذا كسبهم في الأدوار والأكوار (كَنسِطِ كَفَيْهِ إِلَى ٱلْمَاء) فإنه لا يبقى في كفوف اكتسابهم وأيدي قدرتهم على ماء العلوم الفطرية والمعارف الطبيعية شيء أصلًا لكونها في معرض الزوال (وَمَا دُعَامُ ٱلْكَفِينَ إِلّا فِي ضَلَالٍ) [الرّعد: 14] التفنيد والتقليد والتقلد، وأصل الضلالة هي التقيد بظلمة العادة والتقلد بها، فانظلمت النفس فاجتنبت من نور الهدى فتجنبت منه واجتنبت.

(أَنْزَلُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً وفي التوراة: إن الله تعالى خلق درة بيضاء صافية فلاحظها بعين الجلال فذابت حياءً منه فصارت ماءًا (فَسَالَتَ أُوْيِيَةٌ بِقَدَرِهَا) أي الاستعدادات الذاتية والقابليات الأزلية ، فإذا وصل ماء العلم إلى أودية الاستعداد وقابليته القلوب والفهم انفتح بصر القلب ونظر الفؤاد وسر الغيب فأبصر الله الحق ونظر إلى الفيء والهاطل فؤادية استعداد كل عين قلبت من ذلك الماء بقدر ما خصصها بفيضه الأقدس (فَاحْتَمَلَ ٱلسَّيَلُ) الماء المجتمع الجاري في أودية استعداد استدعاء كل فهم وقلب وقوة وهم (زَبَدًا) شكلًا (رَّابِيًا) الرّعد: 17] وترددًا أو كيفًا وفسادًا أو غيبًا (وَمِمَا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ) أي الشوق والمحبة الذاتية والمودة الغيبية (أَبْغَاءً عِلَيْةٍ) من المعارف الإلهية والعلوم والمحبة الذاتية والمودة الغيبية (أَبْغَاءً عِلْيَةٍ)

الحضورية والإدراكات الشهودية المتفرعة على مشاهدة التجليات الذاتية ﴿أَوْ مَتَعِ زَيْدٌ مِثْلَةُ﴾ [الرّعد: 17] أي الحالات المتماثلة والمقامات المتقاربة.

# ﴿ اَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ ٱلْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَىٰ ۚ إِنَّا يَنذَكُرُ أُولُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

(أَفَنَن يَعْلَرُ) يا محمد (أَنَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ ٱلْمَقُ) يريد اليقين لا الشكّ وهو حمزة بن عبد المطلب (كَنَ هُو أَعْمَنَ ) يريد أبا جهل أعمى القلب (إِنَّا يَنذَكُرُ أُولُوا الأَلْبَابِ والبصائر، وهم أبو بكر وعمر وعثمان الأَلْبَابِ والبصائر، وهم أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وعبد الرحمن وسعد وسعيد وطلحة وزبير وعمار ومظعون وأخوته وأبو عبيدة بن الجراح وابن مسعود وجميع المهاجرين والأنصار، ثم رجع تبارك وتعالى في عروجهم فقال:

### ﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيئُقَ ﴿ ﴾

﴿ اَلَّذِينَ يُوفُونَ بِمَهْدِ اللَّهِ ﴾ [الرّعد: 20] يريد الذينَ عاهدهم في صلب آدم حيث قال: ﴿ اَلْسَتُ بِرَيِكُمْ قَالُواْ بَلَيْ ﴾ [الأعراف: 172]، ﴿ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَقَ ﴾ [الرّعد: 20] يريد العهد.

# ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِدِي أَن يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ شُوَّءَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِعِ آنَ يُوصَلَ ﴾ يريد الإيمان والأنبياء ﴿ وَيَغْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ يريد السرّ والعلانية ﴿ وَيَغَلَوُنَ سُوّ اَلْمِسَابِ ﴾ [الرّعد: 21] يريد الموقف بين يدي الله ، ثم زادهم أو أحسن ثناءً .

﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْتِغَآءَ وَجَهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةً وَيَذْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِئَةَ أُوْلَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ ﴾ وَعَلَانِيَةً وَيَذْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِئَةَ أُوْلَئِكَ لَهُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾

﴿وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ﴾ على دين الله وأمر طاعته ونهى عن معصيته ﴿ٱبْتِغَآهُ وَجَهِ رَبِّهِمُ ﴾ [الرّعد: 22] ما أسر ﴿وَأَقَامُوا ٱلصَكَاوَةَ ﴾ [البَقَرَة: 277] يريد لأوقاتها ﴿وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَهُمُ ﴾ [الرّعد: 22] يريد تصدقوا من فضل أموالهم التي رزقهم الله ﴿سِرًا وَعَلانِيَةُ

وَيَدْرَءُونَ بِٱلْحَسَنَةِ ٱلسَّيِئَةَ ﴾ [الرعد: 22] يريد يدفعون بالحسنة يريد شهادة أن لا إله إلا الله يدفع الشرك ﴿ أُوْلَئِكَ لَمُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [الرّعد: 22] يريد عقبي لهم الجنة.

### ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمْ وَٱلْمَلَتَيِكَةُ يَحْدُ

﴿ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ وهي وسط الجنان وقبضتها متنابذة ، فعرش الرحمن عرشها بيده ﴿ يَنْخُنُونَهُا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ ﴾ وذرياتهم يريد من صدق بما صدقوا به وأن ينالهم بالعمل ﴿ وَأَنْوَكِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ ﴾ وإن لم تعملوا مثل عملهم ﴿ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَالعمل ﴿ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَاكِ ﴾ [الرّعد: 23] يريد التحية من الله تعالى والهدايا .

### ﴿ سَلَامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبْرَتُمْ فَنِعْمَ عُفْبَى ٱلدَّارِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّادِ اللَّهُ اللَّادِ اللَّهُ اللَّاللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ سَلَامُ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمُ ﴾ يريد في دار الدنيا ﴿ فَنِعْمَ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [الرّعد: 24] يريد عقبي أعمالكم وصبركم.

### ﴿ وَٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهُدَ ٱللَّهِ مِنَ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا ٓ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَتِكَ لَهُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوَّهُ ٱلدَّارِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

﴿ وَٱلَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهَدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ عَلَى يريد الذينَ عاهد إليهم في صلب آدم ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِكُمُ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾ [الأعراف: 172] فنقضوا ذلك واتخذوا معه إلهًا آخر ﴿ وَيَقَطَعُونَ مَا آمَرَ ٱللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ بين الكفر بالأنبياء مثل قولهم: لن نؤمن بهذا القرآن، ولا بالذي بين يديه يريد التوراة والإنجيل، ويريد ما أنزل الله من الكتب على الأنبياء ﴿ وَيُقُسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ يريد لا يأمرونَ بالمعروف ولا ينهونَ عن المنكر ولا يصلونَ الأرحامَ ويجعلونَ لله تعالى الأندادَ ﴿ أُولَيَكِكَ لَمُمُ ٱللَّعْنَهُ ﴾ يريد في الدنيا ﴿ وَلَمُ مُنوّهُ ٱلدَّارِ ﴾ [الرّعد: 25] يريد شدة الآخرة.

### ﴿ ٱللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُّ وَفَرِحُواْ بِالْحَيَوَةِ ٱلدُّنْيَا وَمَا ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنْيَا فِي اللهُ لَيْ اللهُ ال

﴿ اَللَّهُ يَبَسُطُ الرِّزْقَ ﴾ يـريـد لأولـيـائـه ﴿ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِزُ وَفَرِحُواْ بِالْحَيَوَةِ اَلدُّنِيَا وَمَا اَلْحَيَوَةُ الدُّنيَا فِي الدّنيا يذهب وينفذ وهو قليل. الدُّنيَا فِي الدّنيا يذهب وينفذ وهو قليل.

﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوُلَا أَنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَّبِّةٍ ء قُلَ إِنَ ٱللَّهَ يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِئ إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَيْنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِنِكِرِ ٱللَّهِ تَطْمَيْنُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ يَطْمَيْنُ ٱلْقُلُوبُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَطْمَيْنُ الْقُلُوبُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَطْمَيْنُ الْقُلُوبُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَلَيْهُ اللَّهُ الْمُؤْتُ اللَّهُ اللْمُؤْتِ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَيَقُولُ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رَبِّهِ اللهِ أَفلا أَنزل عليه آية من ربه ﴿ وَلَهُ يَ اللَّهِ مِنْ أَنَابَ ﴾ ربه ﴿ قُلُ ﴾ يا محمد ﴿ إِنَ اللَّهَ يُضِلُ مَن يَشَاءُ ﴾ يريد عن دينه ﴿ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ ﴾ [الرّعد: 27] يريد من غاب ورجع إلى محبة الله فأخبر من هو فقال: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يريد صدقوا ﴿ وَنَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ ﴾ يريد إذا سمعوا القرآن خشعت قلوبهم واطمأنت وإذا سمعوا ذكر اللّهِ أحبوه واستأنسوا إليه واطمأنت قلوبهم ﴿ أَلا بِنِحْ مِن اللّهِ مَنْ اللّهُ أَلُوبُ ﴾ [الرّعد: 28] يريد قلوب المؤمنين.

### ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِاحَتِ طُوبَىٰ لَهُمْ وَحُسْنُ مَثَابِ ۞

﴿ اَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ اَلصَّلِحَتِ ﴾ يريد المهاجرين والأنصار ﴿ طُوبَىٰ لَهُمْ وَحُسُنُ مَثَابِ ﴾ [الرعد: 29] يريد طوبي شجرة في الجنة في منزل النبي ﷺ، ليس في الجنة غرفة ولا دار ولا بيت إلا وفيها غصن منها ﴿ وَحُسْنُ مَثَابٍ ﴾ يريد حسن مصير.

(أَفَنَن يَعْلَمُ أَنَياً أَنُولَ إِلَيْكَ مِن رَبِكِ) أقول: أي الذي أنزل إليكَ من ربك هو الكتاب (أَلْقُ) الثابت في نفس حقية أحكامه ويؤمن به ويعلم ما فيه من الأحكام ويعمل بما لها من الأعاجم والإلهام (كَمَنَ هُو أَعْمَنَ ) في نفسه ويتعامى عن قلبه فلا يؤمن به ولا يستبصر فيستجيب له، والهمزة للإنكار تقع شبيهة في تشابهات بعد ضرب المثل في أن حال من علم ورأى أن من آمن به وعمل به فاستجاب بمعزل من حال الذي لم يستبصر فيستجيب كبعد وبون ما بين الزبد والماء (إِنَّا يَنَذَكَّرُ أُولُوا ٱلأَلْبَابِ) [الرّعد: 19] ين ذوو العقول قد حملوا واستجابوا على مقتضى قضايا العقول الصريحة فنظروا واستبصروا فعملوا حق العمل.

﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللّهِ على ما عقدوه على أنفسهم من الاعتراف بربوبيته والإقرار بمقتضى الألوهية في الميثاق الأول والعهد المعول حيث قالوا: بلى، وعلى ما عهد الله عليهم في كتبه الموصول مبتدأ ﴿ أُولَيِّكَ لَأُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ خبره بمعطوفاته ﴿ وَلَا يَنقُضُونَ ٱلْمِيثَقَ ﴾ [الرّعد: 20] الذي جرى بينهم وبين الله وبين بني

نوعهم، والله وغيره مما يتفرع عليه الطاعات والعبادات وقبول التكلفات تخصيص بعدَ التعميم.

وَالَيْنِ يَصِلُونَ مَا أَمْرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلُ [الرّعد: 21] به من الأرحام ويدخل وصل قرابة رسوله وقرابة الولاية (أطيعُوا الله وَأَطِيعُوا الرّبُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُو الله وقرابة المؤمنين الثابتة لسبب الدين والإيمان والقربات (إِنّا الْمُؤْمِمُونَ إِخُوهٌ وقرابة المؤمنين الثابتة لسبب الدين والإيمان والقربات (إِنّا الْمُؤْمِمُونَ إِخُوهٌ الله وقرات: 10] بالإحسان إليهم على حسب الطاقة ونصرتهم والذب عنهم والشفقة عليهم والنصيحة لهم، وطرحه التفرقة بين أنفسهم وبينهم، وإفشاء السلام عليهم، وعيادة مرضاهم، وشهود جنائزهم، ومنه مراعاة الأصحاب والخدم والمماليك والجيران والرفقاء في السفر، وكل ما تعلق بهم لسبب حتى الهرة والكلب والحبادة و والمحلف والمحاب والخدم والمماليك في محسنًا (وَيَغَشُونَ مُرَبُمُ ووعيده كله قال النبي عَلَيْهُ: "من أحب فأساء إليها لم يكن محسنًا (وَيَغَشُونَ رَبَّهُمٌ) ووعيده كله قال النبي عَلَيْهُ: "من أحب فأساء إليها لم يكن محسنًا (وَيَغَشُونَ مَرَبُمُ وعيده كله قال النبي عَلَيْهُ: "من أحب فأساء إليها لم يكن محسنًا (ويَغَشُونَ مَرَبُمُ عمل رحمه "، (ويَعَافُونَ سُونَ الْمِسَابِ) [الرّعد: 21] فيحاسبونَ أنفسهم قبل أن يحاسبوا. عن عمر رضي الله عنه: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا.

(وَاللَّهُ عَبُوا) مطلق فيما يصبر عليه من المصائب في النفوس والأموال ومشاق التكاليف الشرعية ومخالفة الهوى وترك الرسوم ورفض العبادات والمألوفات ومهاجرة الوطن والأحباء (أبَّتِغَاء وَجِّهِ رَبِّهِم وطلبًا لمرضاته لا ليقال ما أصبره وله صبر جميل وأجمل ولا لأنه لا طائل تحت الهلع، ولا لقلة الجدوى في الفرع وكثرة الجزع والهلع، ولئلا تشمت به الأعداء (وَأَقَامُوا الصَّلَوة) المكتوبة وأَنْفَقُوا مِمّا رَزَقَنَهُم سِرًا وَعَلانِيَة عيناول النوافل فإنها في السر أحب وأفضل، والفرائض لوجوب المجاهرة فيها تبعًا للتهمة بأنه تارك الصلاة واقتداء بهم وترغيبًا لغيرهم (وَيَدَرَبُونَ بِالْمَسَنَةِ السِّيّعَة ) [الرّعد: 22] ويدفعونها. قال النبي عَلَيْ: وترغيبًا لغيرهم (وَيَدَرَبُونَ عِالْمَسَنَةِ السّيّعَة ) [الرّعد: 22] ويدفعونها. قال النبي عَلَيْ: المُنها التي أراد الله أن تكونَ عاقبة الدنيا وآخرها ومرجع أهلها.

(جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَا) بدل من عاقبة أو مبتدأ خبره (يَدْخُلُونَا)، والعدن هي الإقامة أي جنات يقيمون فيها (وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِمِمْ) إن لم يبلغ فضلهم تبعًا لهم وتعظيمًا لنياتهم، والدليل على أن هذه الدرجة إنما تبلغ بالشفاعة أو أن

الموصوفين بتلك يقرن بعضهم ببعض لما بين أن القرابة والوصلة في دخول الجنة زيادة في أنفسهم والسند بالصلاح دلالة على مجرد الإسلام لا يتبع. وفي الكشاف: اعلم أن الأنساب لا تنفع إذا تجردت من الأعمال الصالحة. ﴿ اَبَا يَهِمُ الكشاف: علم أن الأنساب لا تنفع إذا تجردت من الأعمال الصالحة. ﴿ اَبَا يَهِمُ عَلَيْمِ جَمع أبوين كل واحد منهم فكأنه قيل ﴿ اَبَا يَهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ وَأَلْلَكَ كُمُ يَدَّفُونَ عَلَيْمِ مِن كُلِ بَابِ وَالدّ منهم فكأنه قيل ﴿ اَبَا يَهِمْ وَأَزْوَجِهِمْ وَدُرِيَّتِهِمْ وَالْمَلَكَ مَنْ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْم عَلَيْم عَلَيْم اللّه والرّعد: 23] باب قائلين عند الدخول: ﴿ سَلَمْ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرَتُم فَيْهَم عُقْبَى اللّه الرّعد: 24]، ﴿ إِمَا صَبَرْتُمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبرتم يعني أن هذا الشار والمعنى لئن تعبتم في الدنيا لقد استرحتم الساعة.

﴿ وَٱلْذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا ٓ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ وَيُقْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَئِكَ لَمُمُ ٱللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوّهُ ٱلدَّارِ ﴿ اللَّهُ يَبَسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُوا بِٱلْحَيْوَ ٱلدُّيْنَا وَمَا ٱلْحَيْوَةُ ٱلدُّنْيَا فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا مَتَنَّ ﴾ [الرّعد: 25 - 26] ذا هب وحقير زائل غائب.

وَيَقُولُ الَذِينَ كَفَرُوا لَوْلا أُنِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن رَبِّةٍ عَلَام يجري مجرى التعجب من قوله وذلك أن الآيات الباهرة المتناثرة والعلامات الظاهرة المتكاثرة أو ينهى رسول الله على من لو نهاني قبله، وكفى بالقرآن وحده آية وراء كل آية جحدوها ولم يعتدوا بها وجعلوه كأنه لم ينزل عليه قط، كانَ موضعًا للتعجب والاستنكار ولأنه قيل لهم: ما أعظم عنادكم وما أشد تصميمكم على الكفر وإنكار نبوة من هو خير الناس ولل إن الله يُضِلُ مَن يَشَآهُ ممن كان على صفتكم من البصيرة وشدة الشكيمة في الكفر فلا سبيلَ على التعميم إلى اهتدائهم وإن أنزلت كل آية (وَيَهْدِي إليه من كان على خلاف صفتكم (مَن أَنَابَ) [الرّعد: 27] ورجع إلى الله وتاب.

(الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَطْمَينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ [الرّعد: 28] بذكر رحمته وملاحظة مغفرته بعدَ القلق والاضطراب من خشيته كقوله: (مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُم وَقُلُوبُهُم إِلَى مغفرته بعدَ القلق والاضطراب من خشيته كقوله: (مُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُم وَقُلُوبُهُم إِلَى فَرْرِ اللَّهِ [الزمر: 23] أو تطمئن بالقرآن وتلاوته وسماعه لأنه معجزة بينة سكنت القلوب وتبينت العيوب فيها (ألا بِنِكِ اللهِ الرّعد: 28] الذي شاهده في القلوب وتبينت العيوب فيها (ألا بِنِكِ أللهِ الرّعد: 28] الذي شاهده في المسمهد الأول والمعهد المعول وسمع منه خطاب: (ألسَّتُ بِرَبِكُمُ اللهُ عراف: 172] واستأنس به (تَطْمَينُ ٱلقُلُوبُ) [الرّعد: 28].

﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ استداء ﴿ وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ طُوبَى لَهُمْ ﴾ من طابَ كسبرى

وزلفى، ومعنى طوبى لك: أصبت خيرًا وطيبًا خبره أحد يائي وقلبت الواوياء ما قبلها كموقن وموسر، ويجوز أن يكونَ منصوبًا بفعل مقدر والجملة الفعلية خبره وأن يكون الموصول بدلًا من القلوب، أي ﴿ نَطْمَينُ ٱلْقُلُوبُ ﴾ قلوب ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِ طُوبَى لَهُم وَحُسُنُ مَنَابٍ ﴾ [الرّعد: 29] بالرفع والنصب، ولام لهم للبيان نحو سقيًا لك وبشرى لك.

#### إشارة وتأويل

(أفنَن يَعْلَمُ أَنَاً أُثِلَ إِلَيْكَ) إلخ، إشارة إلى الفرق بين العلم الحضوري الشهودي وبين الحضوري الخطوري، لما تقدم منه أن مراتب العلم أربعة، ولها مبدأ هو الشهود الحضوري الذي كان في بداية البصر من الله في الأحدية الجمعية والوحدة الذاتية، ونهايتها أيضًا هي الشهودي في نهاية السير من الله، وآخر التنزلات ونهاية مرتبة الناسوت وهو الإحسان والمشاهدة، والإدراك البصري وهو الأعلى والأقدم، والأخير هو الأدنى والأتم وما عداهما هو الأخص بمنزلة العدم والعمى وهو التوهم والتخيل (إنّا يَذَكُرُ أُولُوا الألبي) [الرّعد: 19] أي الرجوع والعود إلى ما كان عليه، ألا وهو العلم الحضوري الشهودي (اللّينَ يُوفُونَ النورية بأنك إذا تنزلت من هذا العالم مرتبة العلم الشهودي إلى مرتبة الأدنى الذي النورية بأنك إذا تنزلت من هذا العالم مرتبة العلم الشهودي إلى مرتبة الأدنى الذي كعلماء الطبيعة والمنجمين والملاحدة الجاهلين، (وَلاَ يَنْقُضُونَ البِيثَقَ) [الرّعد: 20] والعهد الذي عبدوه في بداية الدورة الكبرى والوسطى والصغرى في عالم الأمر والملكوت والبرزخ والملك والناسوت.

﴿ وَٱلِّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ عَ فِي المراتب العالية والمعاهد الأولية الأزلية في الأدوار والأكوار ﴿ أَن يُوصَلَ ﴾ [الرّعد: 21] ما أوصلَ الله بينك وبينهم من الآباء العلوية الجبروتية والأمهات العلية الملكوتية والأقارب البرزخية والأهالي الملكية ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنْبَهُ بِيَمِينِهِ مِ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَنْقِلِبُ إِلَى آهَلِهِ مَسْرُورًا ﴾ [الانشقاق: 7 - 9]. قال النبي ﷺ: «الأرواح جنود مجندة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف». ﴿ وَيَغْشُونَ كَرَبُهُمْ وَيَعَافُونَ شُوَّءَ ٱلْحِسَابِ ﴾ [الرّعد: 21] برعاية

حقوقه ورعاية ما قبله منه في المعهَدِ الأول وتنقض العهود في المرتبة السافلة.

(وَالنَّذِينَ صَبَرُوا) وحبسوا نفوسهم على حفظ ما قبلوا منه في النشأة الأولى ومبدأ الدورة العظمى والكبرى وما عداهما (آبْتِفَاءٌ وَجَهِ رَبِّهِمٌ) والتجلي الذاتي (وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةً) في كل مرتبة ودورة على ما يناسبها (وَانَفَقُوا مِمّا رَزَفَنَهُمٌ) من العلوم الحقيقية والمعارف الإلهية (سِرًا) بحسب التصرف والتأثير في النفوس القابلة (وَعَلانِيَةٌ) باللسان والتقرير والبيان (وَيَدْرَءُونَ بِالحَسنة العادية في المراتب الأفعالية والأسمائية (السَّيِّئَة) والفعلة الطارئة والفترة العادية في المراتب والأدوار الماضية والآتية في الأدوار الباقية (أوليّتِكَ لمَثمُ عُقْبَى الدَّارِ) [الرّعد: 22] هذا بيان الأعيان الكاملة التي يحملهم الله تعالى في جميع الأدوار والأكوار الإفرادية، وهم الأنبياء والأولياء العارفونَ باللّه بالنعوت الإفرادية والغرض من الميسر والسلوك في الكل بالجمعية الإلهية والكونية في الأدوار والأكوار الجمعية وجمعية الجمعية، وقد ذكر بعض صفاتهم وحالاتهم.

﴿ وَٱلَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِينَقِهِ ﴾ [الرّعد: 25] هذا بيان حال من عدا الأعيان الكاملة وتحليلهم بين صفاتهم ونعوتهم، إشعار بأن حالَهُم في الدورة السابقة بالنسبة إلى الدورة اللاحقة، فإن من عداهم وغيرهم، فإن الأعيان الكاملة والناقصة يومًا فيومًا بل آنًا فآنًا متزايدة كما أشار النبي عَنَيْ : «من استوى يوماه فهو مغبون» فالذي بعدَ هذا هو الذي يظهر في الكورة الظلية والدورة النورية وجمعيتهما، إذ الاطمئنان إنما يكون لكمال الجمعية كما قال في حال إبراهيم الخليل حيث قال: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوْلَمْ تُوْمِنَ قَالَ الخليل عَيْفَ لَكِينَ لِيَطْمَعِنَ قَالَ البقرة: 260] إلخ.

﴿ كَنَالِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهَاۤ أُمَّمُ لِتَتَلُواْ عَلَيْهِمُ ٱلَّذِيَ أُوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ وَهُمۡ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّحۡمَٰنِۚ قُلۡ هُوَ رَبِّي لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابِ ﴿ إِلَيْهِ مَتَابِ ﴿ إِلَيْهِ مَتَابِ ﴿ إِلَيْهِ عَلَيْهِ

﴿ كَنَاكِ أَرْسَلْنَكَ ﴾ يا محمد ﴿ فِي أُمَّةٍ ﴾ يريد القرآنَ ﴿ فَدْ خَلَتُ مِن قَبْلِهَا أَمُمُ ﴾ يريد قد مضت قبلها قرونٌ ﴿ لِتَتَلُّوا عَلَيْهِمُ ٱلَّذِي ٓ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ ﴾ يريد بالقرآن ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ ﴾ [الرّعد: 30] يريد من حق الله واتخذوا بالرحمن كما قال في سورة يَكُفُرُونَ بِالرّحمن كما قال في سورة

بني إسرائيل: (قُلِ ٱدْعُواْ ٱللّهَ أُو ٱدْعُواْ ٱلرَّحْمَنُ أَيّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى وذلك أن رسولَ الله عَلَيْهِ وهو يقول: «يا رحمن»، فلما ذكره يذكر الله الرحمن ويدعو ويذكر الله فمالَ إلى المشركين فقال لهم: إن محمدًا نهانا عن عبادة الآلهة وهو يدعو إلهين، يدعو الله ويدعو الرحمٰن! فأنزل الله تعالى: (قُلِ ٱدْعُواْ ٱللّهَ أَو ٱدْعُواْ ٱلرَّحَمَٰنُ أَيّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَى (الإسراء: 110] يريد أنه الخالق البارئ المصور العزيز الجبار المتكبر سبحان الله عن ما يشركونَ يريد عما يقولونَ (قُلَ ) يا محمد (هُوَ رَقِي ) يريد هو إلهي وسيدي (لا إللهَ إلا هُوَ ) يريد لا إله غيرى (عَلَيْهِ وَالْهُو ) [الرّعد: 30].

﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانَا سُيِرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْتَى بَل لِللّهِ ٱلْأَمْرُ جَمِيعًا أَفَلَمْ يَاْيْضِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن لَوْ يَشَآءُ ٱللّهُ لَهَدَى ٱلنَّاسَ جَمِيعًا وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنعُواْ قَارِعَةً أَوْ تَحُلُّ قَرِيبًا مِّن دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِي وَعْدُ ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ ﴾ قَرِيبًا مِّن دَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِي وَعْدُ ٱللّهُ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴿ ﴾

(وَلَوَ أَنَ قُرُءَانَا سُيِرَتَ يِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِعَتْ يِهِ ٱلْأَرْضُ أَوْ كُلِمَ يِهِ ٱلْمَوْتَىُ يَسِيد وما أنزل القرآن على الجبال إلا سارت، ولا على الأرض إلا تحركت، ولا على المموتى إلا حَيوا وتكلموا، يريد لما آمنوا لما سبق عليهم من علمي (بَل) يا محمد (بِلَهِ ٱلأَمْرُ جَيعًا ) يريد أمر الدنيا والآخرة (أَفَلَم يَاتَيُسِ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا ) يريد أفلم يعلم الذينَ آمنوا أي صدقوا (أن لَو يَشَآءُ ٱللهُ لَهَدَى ٱلنَاسَ جَيعًا ) يريد الهدى بعينه فلا أحد باللَّهِ (وَلَا يَزَالُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُم بِمَا صَنعُوا قَارِعَةً ) يريد عذابًا (أَوْ تَعُلُّ قَرِيبًا مِن دَارِهِم ) يريد أو بعضهم وذلك يوم بعد قارِعةً ) يريد عوم القيامة ويريد (حَقَى يَأْتِي وَعَدُ ٱللهُ إِنَّ ٱللهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ) [الرّعد: [3] يريد يوم القيامة ويريد الثوات والعقات.

﴿ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذْتُهُمُ فَكَيْفَ كَالَهُ وَلَقَدِ ٱسْتُهْزِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْلِكَ فَأَمْلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَالِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

﴿ وَلَقَدِ اَسْمُ زِينَ ﴾ يا محمد ﴿ بِرُسُلِ مِن قَبْكِ ﴾ يعزيه لذلك ﴿ فَأَمَلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يريد الإملاء والتمادي في تراضي ربهم ﴿ ثُمَّ أَخَذْتُهُم ۗ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ [الرّعد: 32]

يريد كيف رأيتَ ما صنعتُ بمن استهزأ بي أو برسلي كذلك صنع بالوليد بن المغيرة والأسود بن عبد المطلب والعاص بن الوائل والأسود بن يغوث والحرب بن قيس ابن عدي .

﴿ أَفَمَنَ هُوَ قَآيِمُ عَلَى كُلِ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ وَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكَآءَ قُلُ سَمُوهُمُ أَمْ تُنَتِعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَم يِظَهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلُ بَل سَمُّوهُمُ أَمْ يُظْهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلُ بَل رُبِينَ لِلّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللّهُ فَا لَهُ رُبِينَ لِلّذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمْ وَصُدُّوا عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللّهُ فَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ إِنَّ مَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ إِنَّ السَّبِيلِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللّهُ فَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ إِنَّ السَّبِيلِ وَمَن يُضْلِلِ ٱللّهُ فَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿ إِنَّ اللّهُ مَا لَهُ مُنْ هَادٍ ﴿ إِنَّ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ مَادٍ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللمُلّمُ اللللللللللللللللللللمُلْمُ الللللمُلْمُ اللللللمُلْمُ اللللللمُلْمُ

(أَفَمَنُ هُوَ قَآبِمُ عَلَى كُلِ نَفْسٍ) يريد نفسه تبارك وتعالى (عَا كَسَبَتُ) يريد المستهزئين والمقتسمين (وَجَعَلُوا لِلّهِ شُرَكَآءَ قُلُ سَعُوهُمُّ أَمْ تُنْتِعُونَهُ الرّعد: 33] يريد تخبرونه (بِمَا لَا يَعْلَمُ فِى ٱلْأَرْضِ أَم يِظَهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلِ ) يريد من قول منكم لم يعلم اللّه أن له شريكًا ولا احتياج إلي وحدي ولا معين يا محمد (بَل زُيِنَ لِلّذِينَ كَفَرُوا مَكُوهُمْ وَصُدُوا عَنِ ٱلسّيلِ ) يريد زين الشيطان لهم الكفر وصدهم عن سبيل الهدى (مَن يُضْلِلِ ٱللهُ فَا لَهُ مِنْ هَادٍ) [الرّعد: 33] يريد من مرشد.

﴿ لَهُمْ عَذَابٌ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَأَ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُّ وَمَا لَهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَلَا لَكُمْ عَذَابُ فِي اللَّهِ مِن وَاقِ فَي اللَّهِ مِن وَاقِ فَي اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللللللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن اللللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللللّهُ مِنْ أَلِمُ مِنْ الللّهُ مِن الللّهُ مِن الللللّهُ مِن الل

﴿ لَهُمْ عَذَابٌ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَأَ ﴾ يريد الانتقام والقتل ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُّ وَمَا لَهُم مِّنَ اللّهِ مِن وَاقِ﴾ [الرّعد: 34] يريد يقيهم من عذاب الله.

(مَّتُلُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ) يريد الخائفين (تَجْرِى مِن تَعْنَهَا ٱلأَنْهَٰرُ أُكُلُهَا دَآبِهُ وَظِلْهَا تِلْكَ عُقْبَى ٱلَّذِينَ ٱتَّقُوا ) يريد الذين خافوا (وَعُقْبَى ٱلْكَفِرِينَ ٱلنَّارُ ) [الرّعد: 35] قال ابن عباس رضي الله عنه يقول: إن هذه الآية ليست لها تفسير ويحلف باللَّه إنما لو فسرت لما حملها جميع أهل العالمين.

# ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِتَابَ يَفْرَحُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَذُهُ قُلُ إِنَّمَا أُمْرَتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ وَلاَ أَشْرِكَ بِدِجْ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ يُنكِرُ بَعْضَذُهُ قُلُ إِنَّمَا أَمْرَتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱللَّهَ وَلاَ أَشْرِكَ بِدِجْ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَنابِ النَّهُ اللَّهُ وَلا أَشْرِكَ بِدِجْ إِلَيْهِ أَدْعُواْ وَإِلَيْهِ مَنابِ النَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

﴿ وَالَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ الْكِئْبَ ﴾ يريد قومًا كانوا على دين عيسى وصدقوا بمحمد على وهم ثمانون رجلًا أربعون بنجران من بني الحرب بن كعب واثنان وثلاثون بأرض الحبشة ، وثمانية بالشام قبل أن يفتح صدقوا بالنبي عليه الصلاة والسلام وآمنوا في يَفْرَحُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُ ﴾ يريد من القرآن ﴿ وَمِنَ ٱلْأَخْزَابِ ﴾ يريد الذين كذبوا النبي عليه فرَمَن أَنزِلُ بِعَضَةً وَلُ ﴾ يا محمد ﴿ إِنَّمَا أُرْبُ أَنْ أَعْبُدُ الله ﴾ يريد أن أوحّد الله ﴿ وَلاَ أَشْرِكَ فِي إِلَيْهِ أَدْعُوا ﴾ يريد أن أوحّد الله ﴿ وَلاَ أَشْرِكَ فِي إِلَيْهِ الْمَاهِ أَصِير .

#### ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَاهُ حُكُمًا عَرَبِيّاً وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَمَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا وَاقِ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ وَكَذَالِكَ ﴾ يا محمد ﴿ أَنزَلْنَهُ حُكُمًا عَرَبِيًا ﴾ يريد ما حكم من الفرائض في القرآنِ ﴿ وَلَمِن البَّهُ مُكُمًا عَرَبِيًا ﴾ يريد ما حكم من الفرائض في القرآنِ ﴿ وَلَمِن اللَّهُ عَرَبُ اللَّهُ عَرَبُ اللَّهُ عَرَبُ اللَّهِ مِن وَلِي وَلَا وَاقِ ﴾ [الرّعد: 37] يريد يقيك من عذاب الله يريد مخاطبة لأصحاب النبي عَلَيْ وأما النبي عَلَيْ فهو معصوم .

﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَجًا وَذُرِّيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَوَلَهُ أَزُوبَجًا وَذُرِّيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَوَلَهُ أَرَابُ كِنَابُ إِنَّالُ لِكُلِّ أَجَلٍ كِنَابُ الْكُلِّ أَجَلٍ كِنَابُ اللهُ ال

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمُ أَزْوَجًا وَذُرِيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِيَ بِعَايَةٍ إِلَّا إِيْنَ اللَّهِ ﴾ [الرّعد: 38] يريد أمر اللَّهِ ﴿ لِكُلِّ أَجَلِ كِنَا بُ ﴾ [الرّعد: 38] يريد مدة ينتهي إليها.

﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ وَيُثْبِتُ ۗ وَعِندَهُۥ أُمُّ ٱلْكِتَٰبِ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْ

﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ أَمُّ الْكِتَابِ ﴾ وذلك المشركون قالوا قد فرغ الله من كل ما كانَ فأنزل ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَأُمُّ الْكِتَابِ ﴾ [الرعد: 39] يريد اللوح المحفوظ.

### ﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَغُ وَعَلَيْنَا الْحِرْقِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا فَيَعَلَا عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْنَا اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْنَا عَلَا عَلَيْنَا عَلَا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْنَا عَلَا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاكُ اللَّالَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَا عَلَاكُمْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاكُ الل

﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَكَ ﴾ يا محمد ﴿ بَعْضَ الَّذِى نَعِدُهُمْ ﴾ يريد من العذاب ﴿ أَوْ نَتَوَفِّيَنَا كَالِحُسُابُ ﴾ يريد بعدَ العذاب ﴿ وَعَلَيْنَا الْجِسَابُ ﴾ وَعَلَيْنَا الْجِسَابُ ﴾ والرّعد: 40] يريد إلى مصيرهم وإجازتهم بأعمالهم.

### ﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ۚ وَاللَّهُ يَحْكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِلْمُعَقِّبَ لِلهِ مُعَقِّبَ لِلهِ مُعَقِّبَ لِلهِ عَلَيْهِ الْجَابِ اللَّهِ الْجَابِ اللَّهِ الْجَابِ اللَّهِ الْجَابِ اللَّهِ الْجَابِ اللَّهِ الْجَابِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ا

﴿ أُولَمْ يَرُواْ أَنَا نَأْقِى ٱلْأَرْضَ نَنَقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا ﴾ يريد من دخل في الإسلام من بلاد الشرك وأهل الشرك ﴿ وَاللَّهُ يَحَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِمُكْمِدِهِ ﴾ يريد لا رافض لحكمه ﴿ وَهُوَ سَكِرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [الرّعد: 41] يريد سريع الانتقام.

# ﴿ وَقَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُ جَمِيعًا ۚ يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ ۗ وَصَيَعْلَمُ ٱلْكَادِ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهَ الدَّادِ ﴿ إِنَّا اللَّهُ اللَّهُ الدَّادِ ﴿ إِنَّا اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللّذَادِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَقَدْ مَكُرَ ٱلَّذِينَ مِن قَلِهِم ﴾ يريد قبل قومك يريد نمرود حيث مكر بإبراهيم ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْمَكُرُ جَمِيعًا ۚ يَعْلَمُ مَا تَكْمِبُ كُلُّ نَفْسٌ وَسَيَعْلَمُ ٱلْكُفَّرُ لِمَنْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴾ [الرّعد: 42] يريد أبا جهل ومن قبله وسيعلم الكفار يريد المستهزئين المقتسمين وهم كثير المستهزؤون خمسة والمقتسمون ثمانية وعشرونَ.

### ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلًا قُلَ كَفَى بِأَللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ. عِلْمُ ٱلْكِئَبِ ﴿ اللَّهِ مَا مُنْ عِندَهُ. عِلْمُ ٱلْكِئَبِ ﴿ اللَّهِ مَا مُنْ عِندَهُ.

﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلًا ﴾ يريدهم ﴿ فُلْ ﴾ يا محمد ﴿ كَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِ وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَنبِ ﴾ [الرّعد: 43] يريد علم جبرائيل عليه السلام كذلك.

أقول: كما أرسلنا الأنبياء إلى أمم ﴿كَذَلِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةِ قَدْ خَلَتُ ﴾ ومضت ﴿ وَمِن قَلْهُمْ أَلَهُمْ لِتَتَلُواً ﴾ لتقرأ ﴿ عَلَيْهِمُ الَّذِي ٓ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّمْنَا ﴾ نزلت في صلح الحديبية وذلك أن سهيل بن عمرو لما جاء إلى النبي ﷺ واتفقوا على أن

يكتبوا كتاب الصلح فقال رسول الله على أكتب بسم الله الرحمن الرحيم قالوا: لا نعرف الرحمن إلا صاحب اليمامة يعنون مسيلمة الكذاب كان كلما كتب يكتب باسمك اللهم هذا هو معنى قوله (وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّمْنَ الرَّعْدَنَ [الرّعد: 30] والمعروف المشهور أن الآية مكية، أو سبب نزولها أن أبا جهل سمع النبي على وهو بالحجر يدعو الله بالرحمن فرجع إلى المشركين وقال: إن محمدًا يدعو إلهين يدعو الله ويدعو الرحمن ولا نعرف الرحمن إلا رحمن اليمامة فنزلت (قُلِ ادَعُوا الرّعَنُ أَيُّ مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْمُسْمَى [الإسراء: 110] قيل: نزلت في كفار قريش حين قال لهم النبي على «اسجدوا للرحمن» قالوا: وما الرحمن؟ قال لهم: "إن الرحمن الذي أنكرتم معرفته (هُو رَبِي لا إله إلا هُو عَلَيْهِ تَوَكَلُتُ وَإِلَيْهِ مَا الرحمن؟ واليهم: "إن الرحمن الذي أنكرتم معرفته (هُو رَبِي لا إِلهَ إِلا هُو عَلَيْهِ تَوَكَلُتُ وَإِلَيْهِ مَاكِ الرّعد: 30] الرعد: 30]

وَلُو اَنَ قُرُءَانَا سُيِرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ الزلت في نفر من المشركين منهم أبو جهل بن هشام وعبد الله بن أبي أمية جلسوا خلف الكعبة فأرسلوا إلى رسول الله على فقال فقال لهم عبد الله: إن سرك أن نتبعك، فسير جبال مكة بالقرآن فادنها عنا حتى تنفسح، فإنها أرض ضيقة لمزارعنا، واجعل لنا مزارع فيها وأنهارًا لغرس الأشجار، ونزرع ونتخذ البساتين، فلست كما زعمت بأهون على ربك من داود حيث سخر له الجبال، أو سخر لنا الريح نركبها إلى الشام لمسيرتنا وحوائجنا، ونرجع في يومنا فقد سُخِّرت الريح لسليمان كما زعمت ولست بأهون على ربك منه فأنزل الله عز وجل: ﴿ وَلُو أَنَ قُرْءَانَا سُيِرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَو قُطِّعَتَ بِهِ ٱلْمُؤْنُ ﴾ أي فأذهب عن وجه الأرض أو سيقت الأرض فجعلت أنهارًا وعيونًا ﴿ وَلُو أَنَ قُرْءَانَا سُيِرَتَ بِهِ وجوابه مقدم أي ﴿ وَلُو أَنَ قُرْءَانَا سُيِرَتَ بِهِ وجوابه مقدم أي ﴿ وَلُو أَنَ قُرْءَانَا سُيِرَتَ بِهِ الْجِبَالُ ﴾ لكفروا به ولم يؤمنوا كما تقدم، ولو أننا نزلنا عليهم الملائكة بل لله الأمر جميعًا في هذه الأشياء إن شاء فعل وإن شاء لم يفعل.

قيل: إن أبا جهل قال لرسول الله ﷺ: تسيِّر بقراءتك الجبال عن مكة من مقارها وتزعزعت عن مضاجعها ﴿أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ حتى ينصدع ويتزايل قطعًا ﴿أَوْ كُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْتَ ﴾ [الرّعد: 31] فيسمع ويجيب لكان هذا القرآن لملكوته عامة التذكير ونهاية في الإنذار والتخويف ﴿لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَلِيْعًا مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهُ ﴾ [الحشر: 21] على معنيين:

أحدهما: بل للَّهِ القدرة على كل شيء وهو قادر على الآيات التي اقترحوها

إلا أن علمَهُ بأن في إظهارها مفسدة بصرفه.

والثاني: يريد اللّهِ أن يلجئهم إلى الإيمان وهو قادر على أن الإلجاء أريد به أمر التكليف على الاختيار ويعضده قوله: ﴿ أَفَلَمْ يَأْيْسِ ٱلَّذِيكَ ءَامَنُوۤ أَنَ لَو يَشَآءُ ٱللّهُ ﴾ يعني مشيئة الإلجاء والقسر ﴿ لَهَدَى ٱلنّاسَ جَيعًا ﴾ ومعنى اليأس أفلم يعلم قيل هي لغة قوم من النجع لتضمنه معنى العلم لا اليأس عن الشيء عالم بأنه لا يكون، كما استعمل الرجاء في معنى الخوف والنسيان في معنى الترك لتضمنه ذلك يدل عليه أن عليًّا وابن عباس وجماعة من الصحابة والتابعين رضوان الله عليهم أجمعين قرأوا: أفلم يتبين، وهو تفسير: ﴿ أَفَلَمْ يَأْتُسِ ﴾ ويجوز أن يتعلق ﴿ أَن لَو يَشَآهُ ﴾ [الرّعد: 31] بآمنوا على معنى أو لم تعط عن إيمان هؤلاء الكفرة الذينَ آمنوا بأن ﴿ أَن لَو يَشَآهُ ﴾ الله كي بسبب لهدى النّاسَ جَمِيعاً وَلاَ يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم ﴾ ويمسهم ﴿ يِمَا صَنعُوا ﴾ أي بسبب صنعهم وجهة عملهم ﴿ قَارِعَةُ ﴾ داهية قالعة وعالية شامقةً .

قال النبي على: "إنما هي أعمالكم ترد عليكم". (أَوَ تَحُلُّ) أنتَ يا محمد وتنزل بنفسك وبمن معك زمانًا ومكانًا (قَرِيبًا مِن دَارِهِمٌ) أو يحل وينزل القارعة بهم إلى كونها قريبًا من سائر القوارع أو في كل الأوقات يقرب بعضها بعضًا من صنوف البلايا وصنوف المصائب والعنايا في نفوسهم وأولادهم وذراريهم وأموالهم وإهلاكهم فيقرعون ويستأصلون ويعمقون (حَتَّى يَأْتِي وَعَدُ اللَّهِ ) يوم القيامة أو الموت أو فتح مكة (إنَّ اللَّهَ لَا يُعَلِفُ المِيعَادَ ) [الرّعد: 31] والوعد لامتناع الكذب على كلامه وكانَ الكفار يسألون النبي على عن هذه الأمور استهزاءً وسخريةً.

﴿ وَلَقَدِ اَسَتُهُ زِئَ بِرُسُلِ مِن قَبْكِ ﴾ لتسلية الرسول وتثبيت لقلبه واستطابة لنفسه واستقامة لسر غيبه ﴿ فَأَمَلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ وأمهلتهم وأطلت مدتهم ﴿ ثُمَ ﴾ بعد ذلك ﴿ أَخَذْتُهُم ﴾ وعاقبتهم في الدنيا بما ذكروا في الآخرة ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ [الرّعد: 32] وحل عليهم العذاب.

(أَفَهَنَ هُوَ قَآبِدٌ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ مِن خير وشرّ، احتجاج عليهم في اشراكهم باللَّه يعني أفالله الذي (هُو قَآبِدُ ) رقيب ولازم قريبٌ (عَلَى كُلِ نَفْسٍ ) صالحة (بِمَا كَسَبَتُ ) ويعلم خيره وشره وبعد لكلِّ جزاءه كمن ليسَ كذلك من الإلهية الباطلة والأرباب العاطلة، ويجوز أن يقدر ما يقع خبرًا للمبتدأ ويعطف عليه وجعلوا هو تمثيله أفمن هو بهذه الصفة ثم يوجد (وَجَعَلُوا بِلَهِ ) أنه أعاد [له

أي لله] الذي يستحق العبادة وحده ﴿ شُرَكاءَ قُلُ سَمُوهُم الله أي جعلتم له شركاء ومن هو يقسم على هؤلاء شركاء لا يستحقون العبادة ولا الشرك لكونها أضعف الأشياء لأنها منحوتة مصنوعة.

(أَمْ تَنْبِعُونَهُ بِمَا لاَ يَعْلَمُ فِ الْأَرْضِ) فإنه لا يعلم لنفسه شريكًا ولا في الأرض اللهًا غيره أم المنقطعة كقولك للرجل: كل ما بي من زيد، أم هو أقل من أن يعرف ومعنى (تَنْبَعُونَهُ تخبرونه عن شركاء لا يعلمهم في الأرض، وإنما ذكر الأرض لانها محل الإشراك والبغضة دون السماء، وبحال أن هذا العالم بما في السماوات والأرض لم يعلم له شريكًا في الأرض ولو كان له شريك في الأرض لكان معلومًا. والمراد نفي الشركاء مطلقًا بأمر يكون مسلمًا عنده وهم يعرفون به لكان معلومًا والمراد نفي الشراكم ليس بأمر له حقيقة في نفس الأمر إذ لو كان لكان معلومًا له ﴿أَمْ بِظُنهِرٍ مِّنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ بل هو ظاهر القول والتسمية باسم دالً عليه من غير أن يكون لذلك حقيقة ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلّا أَسْمَاءُ سَمَيْتُمُوهَا اَنتُمُ مِن عَير أن يكونَ لذلك حقيقة ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۗ إِلّا أَسْمَاءُ سَمَيْتُمُوهَا اَنتُمُ وَالبيسهم على وجه يقبله وَوَاللهم المموه والفهم المزخرف المفوه ﴿وَصُدُواْ عَنِ ٱلسَيلُ ﴾ أي سبيل الله ﴿وَمَن لِلْوِهُمُ المموه والفهم المزخرف المفوه ﴿وَصُدُواْ عَنِ ٱلسَيدِلُ ﴾ أي سبيل الله ﴿وَمَن لِكُولُ اللهِ فَوَا لَهُ فَا لَهُ فَا لَهُ مِن هَادٍ ﴾ [الزعد: 33].

﴿ لَهُمْ عَذَابٌ فِي ٱلْمَيْوَةِ ٱلدُّنِيَا ﴾ من القتل والأسر وسبي الذراري والحرية وأنواع الإهانة ﴿ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَشَقُ ﴾ لجلوده وشدة تأثيره أحرق وحدة تكريره أخرق ﴿ وَمَا لَهُمْ مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ﴾ [الرّعد: 34] حافظ وناصرٌ .

(مَنَلُ الْجَنَةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَقُونَ تَجَرِى مِن تَحَلْهَا الْأَنْهَنَّ مِبتدا خبره (يجري) أو الخبر محذوف أقيم الصفة مقامه أي مثل تلك الجنة جنة تجري (أَكُلُها دَآيِمٌ) أي ثمرات أشجارها (وَظِلُها فَا ظلَّا أي (تِلك) الجنة الموصوفة ومثلها وشكلها أي ثمرات أشجارها (عُقْبَى النَّينَ اتَقَوَأُ عاقبة أمرهم ونهاية حالهم وغاية صبرهم على الشدائد (وَعُقْبَى النَّينَ النَّارُ [الرّعد: 35] والسعير ودار البوار، وضمير وطِللها عائد إلى الجنة وإلى أشجارها إشارة إلى أن حقيقة الجنة إنما هي قائمة بذات الله لا يصل إليها إلا الأنبياء الكاملون المرسلون والأولياء الواصلون ولها ظلال وفي المراتب لها مثل، وهو عقبى الذينَ اتقوا من العلماء والحكماء والزهاد والعباد والصالحين في كل البلاد.

(وَالَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ الْكِتَبَ فَذَا أَسلم من اليهود كعبد الله بن سلام وكعب الأحبار وأصحابهما، ومن النصارى ثمانون رجلًا وقد تقدم ذكرهم فهؤلاء (يَفْرَحُونَ ويسرونَ ويبتهجون (يِمَا أُنزِلَ إِلَيْكُ وَمِنَ الْأَحْزَابِ من القرآن (مُصَدِقًا لِمّا بَيْنَ يَدَى مِنَ النّورَيةِ والزبور والإنجيل والكتب السماوية، ومن المكذبين الذينَ ضربوا رسول الله على من اليهود والنصارى (مَن يُنكِرُ بَعْضَةً ولعدم موافقته لما عندهم من التورية فإن ذكر اسم الرحمن كان فيها كثيرًا فلما ذكره في القرآن أيضًا فرحوا به واطمأنت قلوب الذينَ أسلموا منهم (قُلُ يا محمد (إِنَّمَا أُرِّتُ أَنْ أَعَبُدُ اللهَ وَلاَ وَالجواهر والجماد والحيوان والإنسان وأجزاء الأفلاك (المَيْ أَدْعُولُ) في الذينا (وَإِلَيْ مَنَابِ) [الرّعد: 36] في الآخرة.

(وَكَذَلِكَ) أي مثل إنزال التوراة (أَنَرَلْنَهُ مُكُمًا) كتابًا (عَرَبِيًا) فيه أحكام شرعية توافق لما في التوراة (وَلَبِنِ أَبَعَتَ أَهُوَآءَهُم) ودواعيهم وآراءهم (بَعْدَ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ) والكتاب الذي هو مجمع كل علم ومنبع إدراكات وحكم والتجأت في المقاصد والمطالب والنجاة في المراصد والمآدب (مَا لَكَ) في هذه الحالة لو أنزل من السماء عذاب (مِن اللهِ مِن وَلِي وَلا وَاقِ) [الرّعد: 37] ورفعت محافظ منه.

وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ ﴾ من بني إسرائيل (وَجَعَلْنَا لَمُمْ أَزُوبُا وَدُرِيَةً ﴾ نزلت حين قالت النصارى: إن الرسل لا ينكحون ولا يأكلون المصبوغ والمطبوخ من الطعام كعيسى، فإنه كان مجردًا لا يأكل شيئًا مطبوخًا من النبات ومن الحيوان لما اشتهر أنه كان لا يأكل إلا الباقلاء النيء ولا يلبس من المنسوج، فرد عليهم بأن الامتناع والاستنكاف مما ذكر كليًّا عامًّا لما أكل آدم ونكح وسائر الأنبياء كشيث وإدريس ونوح وإبراهيم وإسحاق ويعقوب ويوسف وموسى وداود وسليمان وزكريا وغير ذلك (وَمَا كَانَ لِرسُولٍ أَن يَأْتَى بِعَايَةٍ ﴾ وعلامة وحكم وأمر ونهي ولا يخبر عن إدراك وعلم (إلًّا بإِذْنِ اللهِ الرّعد: 38] وأمره وحكمه (وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَى اللهُ مُو الرّحد ومؤقت معين وشيء مبين (كِنَابُ الله الرّعد: 38] ووقت وحكمة ومن الزمان برهة إذا نزل ذلك الكتاب ظهر ما كانَ مرهونًا به لأمور مرهونة.

﴿ يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ من الموجودات وأعيان الكائنات في وقت اقتضاه ونزول كتاب ارتضاه ﴿ وَيُثِبِثُ ﴾ لدى حضور وقت أراد الله حصول الأمر فيه

وَعِندَهُ، أَمُ الْكِتَبِ الرّعد: 39] واللوح المحفوظ الذي كتب جميع الكتب بأحوالها وأوقاتها ونهايتها وعللها وشرائطها وغير ذلك. وفي بعض الآثار: أن الرجل قد بقي من عمره ثلاثون سنة فيقطع رحمًا فيرد إلى ثلاثة أيام، وإن رجلًا بقي من عمره ثلاثة أيام فيصل فيمد ثلاثين. قال النبي على الله تعالى في آخر ثلاث ساعات بقين من الليل فينظر في الساعة الأولى منهن في الكتاب الذي لا ينظر فيه أحد غيره فيمحو ما يشاء ويثبت». قيل: إن الحفظة يكتبون جميع أعمال بني آدم وأقوالهم فيمحو الله من ديوان الحفظة ما ليسَ فيه ثواب ولا عقاب من الأفعال المباحة والأقوال المرضية ويثبت ما فيه ثواب وعقاب، قيلَ يثبت ضوء الشمس ويمحو نور القمر ﴿ فَهَحَوْناً عَايَةً النّالِ وَجَعَلْناً عَايَةَ النّارِ مُبْصِرةً ﴾ [الإسراء: 12].

(وَإِن مَّا نُرِيَنَكَ) نظهرنك ونجعل الأمرَ (الَّذِي نَعِدُهُمُ إِياه في الدنيا مبصرًا ومرئيًّا وكيف ما دارت الحال أريناك مضادهم، وجعلناه عندَ حلول العذابِ مرئيًّا قبلَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْنَا لَا عليك (الْفِسَابُ [الرّعد: 40] أي حسابهم وثوابهم وعقابهم.

(أُوَلَمْ يَرُوا) ويتأملوا في أحوالهم (أَنَا نَأْتِي ٱلأَرْضَ) أي أرض الكفر (نَنقُهُا مِنَ أَطْرَافِهاً ونفتح على المسلمين من بلادهم فننقص من دار الكفر ونزيد في دار الإسلام، وذلك من آيات النصرة وعلامات الظفر والفرحة ومن تباشير الغلبة عليهم وحلول الغصة لديهم (والله يَحَكُمُ عليهم بالاستهلاك والاستئصال (لا مُعَقِبَ) ولا مؤخر ولا دافع (لِحُكْمِةِ، ولا رادَّ لأمره ولا عائدًا لأطوار خيره (وَهُوَ سَرِيعُ أَلِحَسَابِ) [الرّعد: 41].

﴿ وَقَدْ مَكُرُ الَّذِينَ مِن قَلِهِمْ ﴾ من الكفار مع الأنبياء ﴿ فَلِلّهِ الْمَكُرُ جَمِعاً يَعْلَمُ مَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٌ وَسَيَعْلَمُ الْكُفَّرُ لِمَنْ عُقَبَى الدَّارِ ﴾ [الرّعد: 42] عاقبة الدار وعاقبتها في الآخسرة ﴿ وَيَقُولُ الّذِينَ كَفُرُواْ لَسّتَ مُرْسَلًا قُلْ كَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَمَنَ عِندَهُ عِلْمُ الْكِنْبِ ﴿ وَيَقُولُ الّذِينَ كَفُرُواْ لَسّتَ مُرْسَلًا قُلْ كَفَى بِاللّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَمَن عِندَهُ عِلْمُ الْكِنْبِ ﴿ وَيَقُولُ الدِّعد: 43] أي كتاب العلم أو اللوح المحفوظ ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين. قال النبي على الأجر عمن الأجر عشر حسنات على وزن كل سحاب مضى وكل سحاب يكون إلى يوم القيامة ، وبُعث يوم القيامة من الموفين بعهد الله ».

#### إشارةً وتأويلً

﴿ كَذَلِكَ أَرْسَلْنَكَ فِي أُمَّةٍ ﴾ [الرّعد: 30] إلخ، إشارة إلى أن كل دورة من الأدوار الإفرادية وكورة من الأكوار الوحدانية الأصلية والفرعية الاستقلالية والتبعية والجمعية الإفرادية وجمعية الجمعية إلى ثمان وأربعين دورة وكورة قد أرسل الله فيها رسلًا تترى وأنزل كتابًا وصحفًا متطابقة ومتماثلة ومتوافقة في الحقيقية والنوعية لا الشخصية، وإلا لما توردت الكمالات ولا الأدوار والظهورات وما يلزمها من الأفلاك والحركات، وما يترتب عليها من الدنيا والآخرة ولا الحالات والمقامات ولا الساعات والقيامات وما يتفرع عليها من الميزان والصراط والسعير والجنات ﴿ لِتَتَلُوا عَلَيْهِمُ الَّذِيّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ في بداية الدورة العظمى النورية الجمالية بالنبوة الذاتية ﴿ وَهُمُ يَكُفُرُونَ ﴾ أي الأعيان الظلية الضمنية التي من شأنها الكفر والستر ﴿ بِٱلرَّمْنَ ﴾ الذي هو من مقتضيات النور والوجود والجمال ويقيد الوجوه الظلية الممتد على القابليات الثابتة ، ﴿ قُلَّ ﴾ يا حقيقة ﴿ هُوَ ﴾ أي الهوية الغيبية التي يشار إليها كقوله قل هو الله أحد الله الصمد أي الذات الظاهرة بالتجلي الذاتي في منفتح الدورة العظمي الإلهية التي هي موطن الشؤونات الذاتية التي هي شهود الذَّات بالوجوه الذاتية والمعنونات الأولية ﴿رَبِّي ﴾ ومربّى ومعبودي وشاهدي وشهودي، ﴿ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ﴾ في تمام الأدوار وعموم الأكوان الإفرادية والجمعية الإفرادية وجمعية الجمعية ، ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ والأمور كلها إليه توضحت ﴿ وَإِلَيْهِ مَتَابِ ﴾ [الرّعد: 30] في السر إلى الله ومن الله في الترقيات والتنزلات.

(وَلُوْ أَنَّ قُرْءَانًا سُيِرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ [الرّعد: 31] أي الأعيان العالية والسماوات القبلية والملكية والملكية والملكية (لُوْ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ القبلية والملكية والملكية (لُوْ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خَشِعًا مُتَصَدِّعًا مِن خَشْيَةِ ٱللَّهِ [الحَشر: 21]، (أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلْأَرْضُ الاستعدادية وجعلت حصصًا ليتخصص الأعيان والأكوان الظلية ويتشخص ويمتاز بعضها عن بعض (أَوْ كُلِم بِهِ ٱلْمَوْتُ الرّعد: 31] أي جعلت الأموات الطبيعية متكلمة بالقرآن والكلام الإلهي الذي هو آخر الصفات الذاتية ومجمعها الكفر والكفار الظلية والأكوان الودية الجلالية الضمنية بما آمن به الأعيان النورية الجمالية الوجودية في الأدوار الإفرادية.

فالمقررات إيمان أعيان النور والجمال يغاير إيمان الظل والعدم والجلال لتغاير مقتضاهما وتباين مرتضاها عند الإفراد لأن اقتضاء النور والجمال والوجود وهو الظهور والحضور وارتضاء العدم والجلال هو الخفاء والضمور، وأما عند اجتماعها ودخول الظل والجلال يجب حكم النور والجمال وازدادوا فبهما ظهر حكم الوحدة الجمعية والهيئة الكلية فحينئذ يكون الإيمان إيمان الجمعي الذي يكون كل منهما عين الآخر كالمراح المركب من العناصر الأربعة التي كل منها فيه عين الآخر فالإيمان في الحقيقة صار النفي الذي هو إيمان الظل والعدم والجلال عين الإثبات والإثبات عين النفي فيتحقق التوحيد وصار الإيمان كفرًا والكفر إيمانًا أي لا إله إلا الله (بل لِلّهِ ٱلأَثْرُ جَمِيعًا ﴿ [الرّعد: 13] أي أمر الوجود والعدم، والنور والجمال، والضمور والإيمان والكفر، والخير والشر، والنفع والضر، هو الله الجامع لتمام الأسماء والصفات.

(مَثَلُ ٱلْجَنّةِ ٱلّتِي هِي أرباب الأدوار ومربى الأربعة التي هي مقتضى الأسماء الأربعة التي هي أرباب الأدوار ومربى الأكوار (أَكُلُهَا دَآبِدٌ) أي مقتضى هذه الأسماء وثمراتها وهي تجلياتها المخصوصة والعلم لها والعلم بالعلم بها وهكذا تتضاعف التجليات والعلم بها، فإن التجلي الواحد كالعرض الواجد يتجدد بتجدد الأمثال فتتضاعف إلى عين النهاية، وكذا العلم به فإنه أيضًا يتضاعف التجلي من غير أن يقف إلى أحدها (وَظِلُها) أي ظل الجنة وأمثالها المتجدد شيئًا بعد شيء وآنًا بعد آن، أو ظل الشجرة الذي يتجدّد بتجدّد الشجرة وأطلالها المحسوسة مثل الجنة مبتدأ (أَكُلُها) مع خبره خبر بعد خبر (وَظِلُها) وأظلالها المحسوسة مثل الجنة مبتدأ (أَكُلُها) مع خبره خبر بعد خبر (وَظِلُها) على وألى الأشجار، أو ظل الأكل والأثمار، وأبيت لازم، إشارة إلى الأعيان الإلهية بحسب المراتب والأدوار، وجودات أصلية فرعية ظلية، أما الجنة الإلهية وهي صورة جمعية الذات والصفات السبعة الذاتية في المرتبة الإلهية والواجدية وعالم الجبروت وجود أصلي حقيقي، وفي الملكوت والبرزخ وعالم الملك أيضًا لها وجودات ظلية ويقينات مثلية، وبكل نوع منها أعيان مخصوصة وأكوان منصوصة.

﴿ تِلُّكَ عُقْبَى ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوَّأُ ﴾ [الرّعد: 35] نفوسهم وأجسامهم عن اللذات

الجسمانية والنفسانية هي الجنة الصورية البهية ﴿وَجَنَةٍ عَهْمُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أَوْلِهِ النَّهِ اللهِ عَمِلَا وَلَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

### بِنْ مِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيلَ إِللَّهِ اللَّهِ الرَّحِيلَ إِللَّهِ اللَّهِ الرَّحِيلَ إِللَّهِ اللَّهِ



قال رسول الله على: "من قرأ سورة إبراهيم أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من عبد الأصنام ومن يعبدها". حدثنا محمد بن أبي الأصبغ قال: حدثنا بكر بن سهل الدمناهي قال: حدثنا عبد الغني بن السعيد الثقفي عن موسى بن عبد الرحمن الصنعاني عن بن جريج عن عطاء عن ابن عباس وعن موسى بن عبد الرحمن عن مقاتل بن سليمان عن الضحاك بن مزاحم عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ يِنْسِيمِ اللهِ الرَّحَيْنِ ﴾.

### ﴿ الْمَرْ كِتَنْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْخَرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظَّلْمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِالْدِي الْمُعَرِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ اللهِ اللهُ الل

﴿ الرَّ ﴾ يريد أن الله الرحمن ﴿ كِتَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ ﴾ يريد قرآنًا أنزلناه يا محمد ﴿ لِلْخَرِجَ النَّاسَ ﴾ يريد من الشرك إلى محمد ﴿ لِلْخَرِجَ النَّاسَ ﴾ يريد أهل مكة ﴿ مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّوْرِ ﴾ يريد من الشرك إلى الإيمان ﴿ بِإِذْنِ رَبِّهِم ﴾ يعني بقضاء ربهم ﴿ إِلَىٰ صِرَطِ الْعَزِيزِ الْقَمِيدِ ﴾ [إبراهيم: 1] يريد إلى خدمة الله.

### ﴿ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ. مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ ۗ وَوَيْـلُ لِلْكَنْفِرِينَ مِنْ عَلَى اللَّهُ اللّ

﴿ اللَّهِ اللَّذِى لَهُ مَا فِ السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ يريد لا يملكها وما فيها غيره ﴿ وَوَنْيِلُ لِلكَنْفِرِينَ مِنْ عَذَابِ شَدِيدٍ ﴾ [إبراهيم: 2] يريد واديًا في جهنَّم يقال له ويلٌ

فيهِ عقاب كالبخت وألوان من العذاب لا يوصف.

### ﴿ ٱلَّذِينَ يَسۡتَحِبُّونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَلْذِينَ يَسۡتَحِبُّونَ الْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱللَّهِ عَرَجًا أَوْلَتِهِكَ فِي ضَكَالِمِ بَعِيدِ ﴿ ﴾ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا أَوْلَتِهِكَ فِي ضَكَالِمِ بَعِيدِ ﴿ ﴾

(الذين يَسْتَحِبُونَ الْحَيَوةَ الدُّنِيَا عَلَى الْآخِرَةِ [إبراهيم: 3] يريد يؤثرون الدنيا على الآخرة يريد ما يعجل لهم من الدنيا ، وإن كان حرامًا أخذوه وتهاونوا بأمر الآخرة واستبدلوها مثل قوله تعالى في (هَلْ أَنَى عَلَى الإِنسَانِ) [الإنسان: 1]: (إن هَوَلَا يَعِبُونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا [الإنسان: 27] وراء إمامهم (وَيَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللهِ عَن طاعة الله (وَبَنَوُنَا عِوجًا) يريد ما لم يأمرهم الله به ويستعجلون ما حرم الله عليهم مما أوجب عليه النار (أُولَيِكَ في ضَلَالِ بَعِيدٍ) [إبراهيم: 3] يريد في خبر أن كثيرًا.

### ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ، لِيُسَبِّنَ لَهُمُّ فَيُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَآءُ وَيُهُو ٱلْمَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴿ اللَّهُ مَن يَشَآءُ وَهُوَ ٱلْمَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَا بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾ يريد وأرسلناك بلسان عربي مبين يريد سعد بن بكر هوازن وهو أفصح العرب وهو لغة شبهها جميع العرب ﴿ لِيُجَيِّبُ لَمُمُ ۗ ﴾ يريد ﴿ فَيُضِلُ اللّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ [إبراهيم: 4] يريد العزيز في حكمة ملك الحكم في مجلسه.

# ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَكُنَا مُوسَى بِنَايَكِنِنَا آَتْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَكِتِ اللَّهُ أَلِكُ أَلْكَتِ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَكِتِ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيَكِتِ اللَّهُ اللَّلِكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُولِلْمُ اللللْمُولِلْمُولِي الللْمُولِي الللْمُولِمُ الللْمُولِمُ الللْمُولَالِمُولِمُ الللْمُولِمُ الللَّهُ اللَّلِمُ الللْمُولِمُ الللِهُ الللَّهُ الللْمُولَلِمُ

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِنَايَدِنَا أَنَ أَخْرِجَ قَوْمَكَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى الظُّلُمَاتِ إِلَى اللهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذَكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنِحَاكُمْ مِّنَ عَالَ فِرْعَوْنَ اَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ عَالَ فِرْعَوْنَ اَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ لِللَّهِ عَلَيْحُونَ اَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ لِنَا عَرْمَا وَيُذَيِّعُونَ اَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ لِنَا عَلَيْمُ وَفِي ذَالِكُمْ بَلاّةً مِن رَبِّكُمْ عَظِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن رَبِّكُمْ عَظِيمُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللل

﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذَكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنِحَلَكُمْ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوّءَ ٱلْعَذَابِ ﴿ وَيُدَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمُ وَيَسْتَحْيُونَ فِي سُومُونَكُمْ سُوّءَ ٱلْعَذَابِ ﴿ وَيُدَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمُ وَيَسْتَحْيُونَ فِي اللّهِ عَلَى اللّهِ العَذَابِ ﴿ وَيُدَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمُ وَيَسْتَحْيُونَ فِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ وَكُلُمُ مِلْ اللّهُ وَكُلُمُ مِلْ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ وَكُلُمُ مِلْ اللّهُ وَكُلُوهُ مِ اللّهِ وَكُلُوهُ مِلْ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ وَكُولُوهُ مُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللّهِ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهِ اللهِ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللهِ اللهِ الللّهُ الللّهُ الللّهِ الللهِ الللهِ الللللهِ الللّهُ الللهِ الللهِ اللللللهِ الللللهِ اللللللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللللهِ الللهِ الللللهِ الللهُ الللهِ الللللهِ اللللهِ الللللهُ الللللهِ اللللللهِ الللللهِ الللللهِ اللللهِ اللللهِ اللللهِ الللللهِ الللللهِ الللللهِ اللللهِ الللللهِ الللللهِ اللللهِ الللللهِ اللللهِ الللللهِ اللللهِ اللللهِ اللللهِ اللللهِ اللللهِ الللهِ الللللهِ اللللهِ اللللهِ الللللهِ اللللهِ اللللهِ اللللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ ا

### ﴿ وَإِذْ تَأَذَٰ كَ رَبُّكُمْ لَهِن شَكَرْتُمْ لَأَزِيدَنَّكُمٌّ وَلَهِن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴿ وَلَهِن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴿ وَلَهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَإِذْ تَأَذَٰكَ رَبُكُمُ ﴾ وإذ قسم ربكم وإذ ختم ربكم مآلًا بعزته وقوته ﴿ لَإِن اللَّهِ مَا لًا بعزته وقوته ﴿ لَإِن اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلَّا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكَفُّرُواْ أَنْهُمْ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَ ٱللَّهَ لَغَنِيٌّ حَمِيدً ﴿ ﴾

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكُفُرُوا أَنَهُمْ وَمَن فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَ اللَّهَ لَغَنِيٌ جَمِيدُ ﴾ [إبراهيم: 8] يريد لا ينقص كفرهم من ملكوت الأشياء، ولا يزيد طاعتكم لله ملكًا، والله غني عن خلقه حميد إلى أوليائه وأهل طاعته.

﴿ اَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبُوا الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادِ وَتَمُوذُ وَاللَّهُ عَالَمُهُمْ بِالْبَيّنَتِ وَاللَّهُ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيّنَتِ وَاللَّهُ عَامَةُمُ أَلَّا اللَّهُ جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيّنَتِ فَرَدُوا أَيْدِيهُمْ فِي اَفْوَهِهِمْ وَقَالُوا إِنّا كَفَرْنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ، وَإِنّا لَفِي فَرَدُوا أَيْدِيهُمْ فِي أَفُوهِهِمْ وَقَالُوا إِنّا كَفَرْنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ، وَإِنّا لَفِي فَرَدُوا أَيْدِيهُمْ فَرِيبٍ اللَّهِ مُرِيبٍ اللَّهِ مُرِيبٍ اللَّهِ مُريبٍ اللَّهِ مَريبٍ اللَّهِ مَريبٍ اللَّهُ مَريبٍ اللَّهُ مَريبٍ اللَّهُ مَريبٍ اللَّهُ اللَّهُ مَريبٍ اللَّهُ اللَّهُ مَريبٍ اللَّهُ اللَّهُ مَريبٍ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الللل

﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ ﴾ يريد لم يبلغكم ﴿ نَبَوُّا ﴾ يريد خبر [إبراهيم: 9] ﴿ ٱلَّذِينَ مِن

قَبِكُمْ قَوْمِ نُوجِ وَعَادٍ وَتَمُودُ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَا اللهُ الكَثرتهم (جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَتِ) يريد كما جئتكم، إما العصا واليد والبحر والجراد والقمل والضفادع والدم (فَرَدُوّا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَهِمْ) [إبراهيم: 9] يريد لمثل ما قال في سورة آل عمران: (عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلُ مِنَ الْفَيْظِ)، (وقَالُوا إِنَّا كَفَرَنَا بِمَا أَرْسِلْتُم في سورة آل عمران: (عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنامِلُ مِنَ الْفَيْظِ)، (وقَالُوا إِنَّا كَفَرَنَا بِمَا أَرْسِلْتُم يريد بهم وعصوا أمره كما قال في سورة هود: (وَعَصَوا رُسُلَهُ وَاتَبْعُوا أَمْنَ كُلُ جَبَّادٍ رسل ربهم وعصوا أمره كما قال في سورة هود: (وَعَصَوا رُسُلَهُ وَاتَبْعُوا أَمْنَ كُلُ جَبَّادٍ عَنِيد الإيمان إلى قوله: (أَلَمْ تَرَ إِلَى النَينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللهِ عِنيد) [الآية: 59] يريد معاند الإيمان إلى قوله: (أَلَمْ تَرَ إِلَى النَينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللهِ إبراهيم كُثُولُ وَأَحَلُوا فَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَادِ) [إبراهيم: 28] إلى قوله إلى النار: بسم اللَّه إبراهيم خليله في بحار حليه وحصاد محبته ليهتدي عباده من الظلمات إلى نور الرحمن (الحَمَّدُ لِيَّهِ النَّذِي وَهُبَ لِي عَلَى الْكِبَرِ إِسْمَعِيلُ وَإِسْحَقُ إِنَّ رَقِي لَسَعِيعُ اللَّهَا إِلَى أَنْ رَقِي لَسَعِيعُ اللَّعَاقِ (إلَّهُ مَدُلُ الْأَرْضُ عَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمُونَ وَالسَّمُونَ أَوْرَولِ اللهِ الْوَاحِدِ الْقَهَارِ) [إبراهيم: 18] يوم (الحيم والنشور. والنشور. والنشور.

(الرّ حَيَثُ أَنْرَانَهُ إِلَيْكُ) أقول: هذا كتاب من اللّهِ وقرآن (لِلْمُخْرِجَ النّاسَ مِنَ الظُّلُمُنَةِ) ظلمة الكفر والضلال والشّرك (إِلَى النّورِ) [إبراهيم: 1] والإيمان والهياته وكمال الإيقان وقوة الأمان، وإنما جمع الظلمات إشعارًا بأن مواقع الإيمان ومقتضيات الضلال وأسباب ظلمات العصيان كثيرة، وأن طريق الحق وإن رفيق السلوك إلى الحق وهو المرشد الهادي والممد المبادي إليه من الأنبياء والأولياء والحكماء الإلهية ألا يكون إلا واحدًا، لأنه المتحقق بأخلاق الحق واحدًا وطريقه واحدًا (وَأَنَّ هَذَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَنبَيعُوا السُبُلُ فَنَفَرَق واحدًا وطريقه واحدًا (وَأَنَّ هَذَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَنبَيعُوا السُبُلُ فَنَفَرَق إلا بالله الشرّ (بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْمُحِيدِ) [إبراهيم: 1] صراط به إظهارًا لهذا السّر (بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَى صِرَطِ الْعَزِيزِ الْمُحِيدِ) [إبراهيم: 1] صراط به النور بتكرير العامل، أو استئناف على أنه جواب لمن يسأل عنه، أي نور فقيل: الي صراطِ اللّهِ العزيز، وإضافته إلى اللّهِ إما لأنه مقصوده أو مظهره ومنبئه ومرشده، ومخصص الوصف من التنبيه على أنه لا يذل سالكه ولا يغل ولا يذم مالكه.

(الله الله الله الذات بين الصفتين للإشعار بأن حق سائر طريق الحق ووظيفته سالكة إنما ظل اسم الذات بين الصفتين للإشعار بأن حق سائر طريق الحق ووظيفته سالكة أن يجعل الحق نصب عين بصيرته، وأن يتطرق مما عداه وينحرف عما سواه إلى حقيقة كلية جمعها في وسط قلبه ومركز محيط عيبه ملحوظة لفؤاده وسره ﴿وَوَيُلُ لِلْكَيْفِرِينَ ﴾ المختصة بالكافرينَ السائرينَ للحق المنحرفين عن الوسط للحق إلى الطرفين أي الإفراط والتفريط أو أهل الكتاب الذينَ توغلوا في النقلة والتقيد والتقيد والمشركين الذينَ انغمسوا في الضلال والغباوة والكسالة، وكلاهما في النار والجحيم يذوقان ﴿مِنْ عَذَابٍ شَكِيدٍ ﴾ [إبراهيم: 2] بالنار التي من شأنها تفريق المخالفات وجمع المتماثلات لنخرج في الآخرة في العقبى والآخرة عن ظلمات الطبيعة وغياهب مقتضى الغضب والشهوة القبيحة والشنيعة إلى عالم النور الذي هو شبح الكل ووطنه الأصلى. قال النبي ﷺ: «حب الوطن من الإيمان».

(اَلذِينَ يَسْتَحِبُونَ الْحَيُوةَ الدُّيْا) التي هي الظلمات وشهواتها ولذاتها الفانية وحطاماتها الفانية ويؤثرونها (عَلَى الْآخِرَةِ) ونعيمها ولم يبالوا بالسعير وجحيمها (وَيَصُدُّونَ) العباد في كل البلاد ويمنعونهم (عَن سَبِيلِ اللّهِ) وهو الشريعة والطريقة (وَيَبْغُونَهُ) عَوجًا (إبراهيم: 3] نيفًا واعوجاجًا وانحرافًا وإزعاجًا يتوفى لهم بحذف الجار أو أصل الفعل إلى الضمير، ويطلبونَ ويؤثرونَ الزيغ والاعوجاجَ ليصدونهم عن اللَّهِ وعبادته وطاعته ومعرفته، والاستحباب هو الإيثار والاختيار الموصول بصلته يحتمل الجر ليكونَ صفة للكافرينَ والنصب على الذم والرفع، أما على الذم أو على أنه مبتدأ (أولئك) فإنما آثر المستقبلَ في المحبة إلى أنهم كانوا يطلبونَ المحبة من نفوسهم في الاعوجاج بأن تكون مستندة إلى دليل عقلي أو برهان نقلي. قرأ الحسن بضم الياء وكسر الصاد من الأفعالِ يقال: ليصده عن كذا، واصدد، والهمزة دخلت على صد لينقله من غير المتعدي أو المتعدى. وأما صد بمعنى منع لا يحتاج إلى الهمزة إلا أن يجعل متضمنًا عظمًا وسدًا عميمًا.

﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ ﴾ [إبراهيم: 4] أي فقه قومه الذي هوَ منهم وبعث فيهم.

وَيَهُدِى مَن يَشَاءً مَن يَشَاءً ولا يعلم مضل إلا منه ولا يُعلَمُ من لا يؤمن الله ومن يُشَاءً ومنع الأيه الله يعلم من لا يؤمن إلا هو، فالمراد بالإضلال التخيلة ومنع الألطاف وبالهداية التوفيق واللطف فكان ذلك كناية عن الكفر والإيمان هذا خلاصة كلام المفصل صاحب الكشاف في هذا المقام، وأنتَ خبير بأن الإيمان في نفسه وكذا عدم الإيمان في نفسه ممكن، والعبد أيضًا ممكن، فالإيمان والكفر لا يقعان بنفسهما إلا بنفس العبد لأنه نسبة يعني إليهما من حيث إنها قابلة لهما على السواء، فلا بدّ من مخصص ومرجح وموجه وخالق يخلق أيها شاء في نفس العبد في أي وقت شاء وبأي كيفية أراد لأحدهما، وليس ذلك المخصص إلا واجب الوجود المريد المختار (وَهُو الْعَزِيزُ القوي القاهر الغالب والله غالب على أمره (المحكوم) [إبراهيم: 4] الحاكم الذي يحكم على عباده كيف يشاء إما بالإيمان أو بالكفر، أو العليم الذي يعلم صلاحية حالهم وكيفية مآلهم بأن الأصلح لهم إما الهداية أو الفلالة، فيحكم على مقتضى الأصلح وإما الإيمان والهداية أو الكفر والفلال والغواية.

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا مُوسَى بِعَايَدَتِنَا ﴾ أي اليد والعصا وفلق البحر وغير ذلك ﴿ أَنَ أَخُرِجٌ قَوْمَكَ ﴾ والإرسال فيه معنى القول و(أن) إما للتفسير، أي قلنا لهم،

ففسر القول وهو اخرج أمر، ويجوز أن يكون للناصبة التي يؤول العقل أمرًا كان أو غيره، والذي يدل على أولوية الناصبة ﴿ وَذَكِرَهُم بِأَيَّنِمِ اللَّهِ ﴾ [إبراهيم: 5] أي خوفهم وأنذرهم بأيام الله، ولوقائعها وبالبلاء التي وقعت على الأمم الدارجة والأقوام الهازجة، وأعلمهم وثبتهم بأيام النعم التي أنعم الله وأسبغها عليكم ظاهرة وباطنة، ﴿ إِنَ فِي ذَلِك ﴾ الذكر والتذكير والإرسال ﴿ لَآينَتِ ﴾ وعلاماتِ ﴿ لِلْكُ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ [إبراهيم: 5] يصبر على بلائه ويشكر على نعمائه وآلائه وفي صيغة المبالغة إشعار بكثرة نعم الله ووفور بلائه وما بهما أصل الإيمان بل هما الإيمان. قال النبي ﷺ: «الإيمان نصفان نصف في الصبر ونصف في الشكر». قيل: الشكر قيد الموجود وصيد المفقود.

(وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذَكُرُواْ يِعْمَة ٱللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَنِهَاكُمْ مِنْ ءَالِ فِرْعَوْتُ اذكروا نعم اللّهِ وقت إيجابه إياكم يجوز أن ينتصب بعليكم إن جعلت ظرفًا مستقرة غير صلة النعمة، وذلك إذا أريد بها العطية دون الأنعام وإذا كانت بمعنى الإنعام فلا يعمل، والفرق إنك إذا قلت: نعمة الله عليكم، فإذا جعلت صلة لم يكن كلامًا حتى يقول: إنه فائض أو نازل أو إلهام أو وارد أو غير ذلك، وإلا يكون كلامًا. ويجوز أن يكون بدلًا من نعمة اللّه أي اذكروا وقت إنجائكم بدل كلامًا. ويجوز أن يكون بدلًا من نعمة اللّه أي اذكروا وقت إنجائكم بدل الاشتمال (يسُومُونَكُمُ شُوءَ ٱلعَذَابِ وَبِيانًا له، وذكر الواو إشعار بأن التذبيح سورة البقرة بلا واو لكونه مفسرًا للعذاب وبيانًا له، وذكر الواو إشعار بأن التذبيح أمر زائد على جنس العذاب كان جنس آخر أشد من سائر أجناس العذاب كما قيلَ: النار والعار ﴿ وَفِي ذَلِكُمُ مَ بَلاَ مُن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ [إبراهيم: 6] وإذا كانت قيلَ: النار والعار ﴿ وَفِي ذَلِكُمُ مَ بَلاَ البلاءَ هي النعمة لأنها ابتلاء بالنعمة والمحنة والنقمة ونبلوكم بالشر والخير فتنة.

﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمُ ﴾ أي أذن لكم ربكم، نظيره تواعد وأوعد، وتفضل وأفضل. وفي تعقل معنى ليس في أفعل، أي أذن ربكم إيذانًا لطيفًا زايدًا ينتفي عنده الشكوك ويختفي دونه الشبه والعقول ﴿ لَإِن شَكَرْتُمُ لَأَزِيدَنَكُمُ ۗ وَلَبِن كَفَرْتُمُ لِأَزِيدَنَكُمُ ۗ وَلَبِن كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَابِي نَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: 7] يريد كمًّا ومديدٌ كيفًا همًّا وغمًّا.

﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ إِن تَكُفُرُواْ أَنَكُمْ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا فَإِنَ ٱللَّهَ لَغَنَّ ﴾ [إسراهيم: 8] عن

إيمانكم وكفركم وعن طاعاتكم وعصيانكم «يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم كانوا على قلب عبد بار لما زاد في ملكي شيء، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وإنسكم وجنكم على قلب عبد فاجر لما نقص من ملكي شيء». ﴿ حَيدُ ﴾ [إبراهيم: 8] مستحق للحمد على وجه الأتم الأكمل الأعم ويستغرق جميع الحامدينَ لأن الله خالقه وموجده.

﴿ أَلَةَ يَأْتِكُمْ نَبَوُا الَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ قَوْمِ نُوجٍ ﴾ من جملة كلام موسى وقوله: أو كلام مستأنف من اللَّهِ ﴿ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَّا اللَّهُ ﴾ ودًّا ونسبًا ومددًا وحسبًا. عن ابن عباس رضي الله عنه: أن بين عدنانَ وإسماعيلَ ثلاثون أبًا لا يعرفون.

وكانَ ابن مسعود إذا قرأ هذه الآية قال: «النسابونَ الذين يدعونَ علم الأنساب سيما قبل نوح، فإن العلمَ بمن تقدم على نوح إلى آدم متغير جدًّا بل متعذر وقد نفى الله علمهم عن العباد». ﴿ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِنَاتِ ﴾ والدلالات الواضحات والإمارات المظهرات ﴿ فَرَدُّوا أَيْدِيَهُمْ فِي اَفْوَهِهِمْ ﴾ [إبراهيم: 9] فعضوها غيظًا وتضجرا مما جاءت به الرسل لقوله تعالى: ﴿ عَضُوا عَلَيَكُمُ ٱلْأَنَائِلَ مِنَ الْفَيْظُ ﴾ [آل عِمران: 119] أو ضحكًا واستهزاءً وضعوا عند غلبة الضحك يدهم على فمهم ﴿ وَقَالُوا إِنَّا كُفَرْنَا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ عَلَى فلم تنفع دعوتكم لنا ولم يقع في حيز الإصابة عندنا فأعرضوا عنا ولم يشوشوا الحال علينا.

قيل: الأيدي جمع يد وهي النعمة أي ردوا أنعم الأنبياء التي هي من أجل النعم وهي النصيحة والموعظة والإرشاد والدعوة إلى الله ولما أوحي إليهم من الشرائع وَالأحكام الإلهية ﴿وَإِنَّا لَفِي شَكِّ مِتَّا تَدْعُونَنّا ٓ إِلَيّهِ مُرِيبٍ ﴾ [إبراهيم: 9] موقع في الريب والشكّ وإظهار البغض وإفشاء العيب.

#### إشارة وتأويل

(الرَّ كِتَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ) إلى آخره وإنما ذكر الكتاب في كل (الَم) أو (الَمر) إشعارًا بأن في جميع الأدوار والأكوار الأربعة الإفرادية والجمعية قد بعث الله الأنبياء فيها، وأنزل عليهم الكتب، ووقع الشرائع، وأمرهم أن يدعو الخلق إلى الحق، وبالإيمان به وبتوحيده وبقبول أحكامه، وقد عرفت سائر

النكات والأسرار في سورة يوسف (لِنُخْرِجَ النَّاسَ) أي الأعيان النورية الجمالية الأصلية والفرعية الإفرادية والجمعية الاستقلالية والتبعية (مِنَ الظُلْمَاتِ) [إبراهيم: 1] الظلية الجلالية الإجمالية المنسوبة إلى المولود الجني الذي هو في ضمن المولود الإنسي فإن كل عين مشتمل على مولودين: إنسي منسوب إلى النور والجمال بالوجود، ومولود جني هو مربوب الظل والجلال والعدم، فإن كان حكم فردارية التعبير للنور والجمال كان اقتضاء المولود الإنسي ظاهر، والمولود الجني شيطانك يوسوس في صدرك ويخالف حكم المولود الإنسي والمولود الجني شيطانك يوسوس في صدرك ويخالف حكم المولود الإنسي ضمنًا خفيًا، إلا إذا أقرّك حكم العناية الإلهية فإنه يدخله في حكم المولود الإنسي ويطبقه كما أشار إليه النبي عليه فلا أن الله عز وجل أعانني عليه فلا قالوا: وإياك يا رسول الله؟ قال: وإياي إلا أن الله عز وجل أعانني عليه فلا يأمرني إلا بالخير».

﴿ وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمُ ﴾ وأمر وحكم عليكم يا بني إسرائيلَ قوى النفسانية والغلبة والتنزيه بأحكام الجمال والنور والظل والجلال يشكر نعمه الظاهرة والباطنة والتجليات الإلهية الذاتية والصفات الأفعالية والآثارية ﴿لَبِن شَكَرْتُهُ لَأَزِيدَنَّكُمُّ ﴾ أى علمتم هذه التجليات التي تركتموها وَشرفكم بها آنًا فآنًا في الآفاق والأنفس، لأزيدنكم من أنواع التجليات والعلم بها، والعلم بالعلم متضاعفة إلى غير النهاية، فإن التجلى الواحد متضمن تجليات غير متناهية بتجدد الأمثال مثل العرض الواحد الذي يتجدد بتجدد الأمثال، بل الممكنات كلها، فإن كلَّا من حيث هو ممكن يحتاج في كل آنٍ وساعة وزمان إلى مرجح يرجح وجوده على عدمه، ويحصل له وجود غير الوجود السابق، وكذا تتضاعف الموجودات وتتعاطف الظهورات على ذات الممكن وماهيته، فالعارف بأطوار الوجود وتضاعفه يحصل له من اللَّهِ كل حين يعلم وجوده، ويتعلق بكل علم، ويعلم أن العلم علم من غير إدراك إلى غير نهاية والإحاطة بهذه العلوم والإدراكات، نعم وكرم من الله تعالى وإن كانت شكرًا والنعمة الواحدة تتضمن نعمًا غير متناهية وشكرًا غير متناه ﴿ وَلَبِن كَفَرَّتُم مِ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: 7] ونعمهم نعم الله المذكورة ولم تؤدوا شكرها على هذا الوجه إن عذابي لشديد، وهو التحسر والندامة، وهو التأسف واللوم والملامة التي يخلق الله في نفوسهم، وهم يتعذبون بها عذابًا شديدًا، وينتقمون انتقامًا، ويعاقبون عقابًا عنيدًا، والثاني معلوم بالتأمل الصحيح.

﴿ اللهُ قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللهِ شَكُ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِللهَ السَّمَوَةِ وَٱلْأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِللهَ أَجَلِ مُسَمَّى قَالُوا إِنْ لِيغْفِرَ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرِكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى قَالُوا إِنْ النَّمْ إِلَا بَشَرُ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ عَابَآؤُنَا فَأَتُونَا أَنتُمْ إِلَا بَشَرُ مِّنْكُ عَالَى يَعْبُدُ عَابَآؤُنَا فَأَتُونَا فَأَتُونَا فَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

﴿ قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللّهِ شَكُ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ الْفِي خلق اللّهِ السماوات والأرض شك ﴿ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ مَن ذُنُوبِكُمْ مَيْوَخِرَكُمْ ﴾ يريد يدعوكم إلى طاعته ويمتعكم في الدنيا في النعم والصورة ﴿ إِلَتَ أَجَلِ مُسمَّى ﴾ يريد الموت ثم يثيبكم بالجنة ﴿ قَالُوا إِنْ أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثْلُنا ﴾ يريد ما يشاء لحمًا ودمًا ويدًا ورجلًا ﴿ تُرِيدُونَ أَن تَصُدُّونَا عَمَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنا ﴾ يريد تردونا عن عادة آباءنا ﴿ فَأَتُونَا بِسُلُطَنِ مُبِينٍ ﴾ [إبراهيم: 10] يريد بحجة بينة.

﴿ قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَّا بَشَرُ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَاءُ مِن عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن تَأْتِيكُم بِسُلْطَنٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ مَنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن تَأْتِيكُم بِسُلْطَنٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهُ مَنْ عَبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن تَأْتِيكُم بِسُلْطَنٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهُ مَنْ عَبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن تَأْتُونِ لَلْكُ اللَّهُ مَنْ عَبَادِهِ وَمَا كَانِي اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ مِنْ عَنْ عَلَى اللَّهُ مَنْ عَلَى مَن عَبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَن تَأْتُونِ اللَّهُ مِنْ عَلَى مَن عَلَى اللَّهُ عَلَى مَن عَلَى مَن عَبَادِهِ وَمَا كَانِ لَنَا أَن تَأْتِيكُمُ مِنْ عَلَى مَن عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى مَن عَلَى مَن عَبَادِهِ وَمَا كَانِ لَنَا أَن تَأْتِيكُمُ مِنْ عَنْ عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى اللّهِ فَلْمَانُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى مَن عَلَى مَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى اللّهُ عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَيْ عَلَى مَا عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَيْكُمُ عَلَيْكُونَ اللّهِ فَالْمَالَةُ عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى مَن عَلَى مَا عَلَى مَن عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَيْكُونِ اللّهِ فَعَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى مُن عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَيْكُونُ مَنْ عَلَى مَا عَلَ

﴿ قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن غَنَ إِلَّا بَشَرٌ مِّ مَثْلُكُمْ مركب من لحم ودم ونأكل ونشرب ونلبس ﴿ وَلَكِنَ اللَّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآءُ ﴾ يريد يعطي النبوة والدين من يحب ﴿ مِنْ عِبَادِهِ وَ وَمَا كَانَ لَنَا أَن نَأْتِيكُم بِسُلُطَنٍ ﴾ يريد بحجة ﴿ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ في ذلك ويقضى حفظه له ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [إبراهيم: 11].

﴿ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَنُوَكَ لَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَا شُبُلَنَا وَلَنَصْبِرَنَّ عَلَىٰ مَآ ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَمَا لَنَآ أَلَّا نَنُوَكَ لَ عَلَى ٱللَّهِ وَقَدْ هَدَنَنَا شُجُلَنَا ﴾ يريد دينه الواضح المستقيم ﴿ وَلَنَصْبِرَنَّ عَلَى مَآ ءَاذَيْتُمُونًا ﴾ يريد على ما تفعلون بنا ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [إيراهيم: 12] يريد المتصدقين.

### ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ مِّنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُكَ فِي مِلْقَالَ اللَّهِ مَا يُعْمِمُ لَنُعْلِكُنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكُنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِمْ مَنْهُمْ لَنُهُلِكُنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّالِمُ اللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَكُمْ مِّنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُكَ فِي مِلْتِنَا ۗ يريد في ديننا ﴿ فَأَوْجَنَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ ﴾ يريد النبيين ﴿ لَنَهُلِكُنَّ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [إبراهيم: 13] يريد المشركين.

### ﴿ وَلَنُسُكِنَنَّكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَالِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَخَافَ وَخَافَ وَخَافَ

﴿ وَلَنُسُكِنَنَكُمُ ٱلْأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ أي أرض الجنة ﴿ وَلِكَ ﴾ أي أرض الجنة ﴿ لِمَنْ خَافَ مَقَامِى ﴾ أي خاف مقامه بين يدي ﴿ وَخَافَ وَعِيدِ ﴾ [إبراهيم: 14] يريد ما أوعدت أعدائي.

### ﴿ وَأَسْتَفْتَحُواْ وَخَابَ كُلُّ جَبَّ ارٍ عَنِيدٍ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ وَاسْتَفْتَحُواْ يريد دعوا ﴿ وَخَابَ كُلُ جَبَى لِهِ عَنِيدٍ ﴾ [إبراهيم: 15] يريد أبا جهل والنضر بن الحرث بن علقمة بن كلدة بن عبد الدار والأسود بن عبد الأسد وزمعة بن الأسود والعاصم بن هشام مثل قوله تعالى في الأنفال: ﴿ إِن تَسْتَقْبِحُواْ فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَالِ: ﴿ إِن تَسْتَقْبِحُواْ فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَالِ : ﴿ إِن تَسْتَقُوا فَقُو خَيْرٌ لَكُمُ اللّهُ مَعَ وَإِن تَعْوَدُواْ نَعُدُ وَلَى تَعْفِي عَنكُم فِي فَقَد أَجبت دعاؤكم ﴿ وَإِن تَعْبَوُا فَهُو خَيْرٌ لَكُمُ اللّه مَعَ وَإِن تَعْوَدُواْ نَعُدُ وَلَى تَعْفِي عَنكُم فَيَا وَلَوْ كُثُرَتْ ﴾ يريد كشرتكم ﴿ وَأَنَّ اللّه مَعَ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه مَ أَقبل قطعنا الرحم وإنا لا نعرف ».

### ﴿ مِّن وَرَآبِهِ، جَهَنَّمُ وَيُسْقَىٰ مِن مَّآءِ صَدِيدٍ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ مِن وَرَآبِهِ عَهَمَمُ وَيُسْفَىٰ مِن مَّآءِ صَدِيدٍ ﴾ [إبراهيم: 16] القيح والدم يخرج من فروج الزنا.

### ﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِ مَكَانِ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ وَمِن وَرَآبِهِ عَذَابُ غَلِيظٌ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ يَتَجَرَّعُهُ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ يريد تجرعه بالكره ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ ﴾ [إبراهيم: 17] يريد من كل معرة في جسده ﴿ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ وَمِن

وَرَاآبِدِ عَذَابٌ غَلِيظٌ ﴾ [إبراهيم: 17] يريد أمامه يوم القيامة وهو الذي وصفه من ساعة المموت، فإنه يموت إلى النفخة الأولى وذلك قوله تعالى في سورة يس بعد النفخة الأولى وفي الثانية: ﴿قَالُوا يَنَوَيْلُنَا مَنْ بَعَثَنَا مِن مِّرْقَدِنَا ۗ هَنَا ﴾ يقول الملائكة: ﴿هَنَا مَا وَعَدَ الرَّمُنَ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ [الآية: 52].

﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ ٱشْتَدَّتَ بِهِ ٱلرِّبِحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُواْ عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ كَالَاكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ كَالَاكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ كَالَاكَ هُوَ ٱلضَّلَالُ ٱلْبَعِيدُ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(مَّنَلُ ٱلَذِيبَ كَفَرُوا بِرَيِهِمْ أَعْمَاهُمْ ) يريد جحدوا قدرة ربهم وثوابه وعذابه وانتقامه وعقابه (كرَّمَادٍ ٱشْتَدَّتَ بِهِ ٱلرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ ) [ابراهيم: 18] يريد إنها نسفته فلم يبق شيئًا منه كذلك عمل الكافر الذي يريد بعمله وجه اللَّهِ لا يقبله لأنه أشرك باللَّهِ وكذب نبيه ولو وحد اللَّهَ وكذب نبيه لم يقبل الله توحيده ولو صدق نبيه ووحد اللَّه، وقال كما قال عنه آمنت باللَّهِ وآمنت بما جاء به محمد الا النجم فإني أكفر بها فأنزل الله: (فَيْلَ ٱلْإِنسَنُ مَّ ٱلْفَرَهُ فَي مِن أَي شَيْءٍ خَلَقَمُ الله سلّط عليه كلبك أسد الفاجرة»، فلما انتهى إلى الشام بلغه عن غير نفاق وهو لا يدري أين الفاجرة فتوجه إلى مصر حتى نزل القاهرة فجعل الأهل والرفقة يحرسونه على السبع فلما دنى من الرفقة وثب حتى وقع عليه فشق جوفه (مِمّا كَسَبُوا عَل فأتى السبع فلما دنى من الرفقة وثب حتى وقع عليه فشق جوفه (مِمّا كَسَبُوا عَل الخسرانَ الكبيرُ .

### ﴿ أَلَةٍ تَرَ أَنَ ٱللَّهَ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِالْحَقِّ ۚ إِن يَشَأْ يُذْهِبَكُمْ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ إِن يَشَأْ يُذْهِبَكُمْ وَمَا ذَالِكَ عَلَى ٱللَّهِ بِعَزِيزٍ ﴿ اللَّهِ عَزِيزٍ ﴿ اللَّهِ عَزِيزٍ ﴿ اللَّهِ عَزِيزٍ ﴿ اللَّهِ عَالِمِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَزِيزٍ ﴾

﴿ أَلَةً تَرَ أَكَ اللّهَ ﴾ يا محمد ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ ﴾ يريد ليسَ فيها شيء مِنَ الباطل إنما الباطل من الشيطان (إن يَشَأُ يُذَهِبَكُمُ وَيَأْتِ بِحَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ مِنَ الباطل من الشيطان (إن يَشَأُ يُذَهِبَكُمُ وَيَأْتِ بِحَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ [إبراهيم: 19] يريد أنسكم يا معشرَ الكفار وأخرج من أصلابكم من يعبدني ولا يشرك بي شيئًا ﴿ وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللّهِ بِعَزِيزٍ ﴾ [إبراهيم: 20].

(قَالَتُ رُسُلُهُمْ أَفِي اللهِ شَكُ البراهيم: 10] أقول: دخول الهمزة الإنكارية على الظرف إشعار بأن الإنكار إنما هو في المشكوك فيه لا الشكّ لوقوعه إلا أنه لقيام البرهان الكشفي وإلزام البيان العقلي وإلزامه البيان النقلي ارتفع الشكّ عن الممدخول فيه وانقطع الريب في الأول عنه وارتفع أصل الشرك في ذاته تعالى وصفاته ونعته (فَاطِر السَّمَوَتِ وَالاَرْضُ ) نفي الشكّ في فاطريته لما تقرر أن الكلام المنفي إذا كانَ فيه قيد وصفي ووصف عرفي أو شرعي تعلق النفي وَالإنكار إلى ذلك والقيد والوصف والموصوف به يدعوكم في الحالة التي يناديكم (يَدَعُوكُمُ اللهيمان لوجوده وذاته وصفاته وبتوحيده (لِيغَفِر لَكُمُ مِن ذُنُوبِكُمُ أي يستر ذنوبكم الصادرة عنكم في أوان الكفر وزمان العصيان والخسر، ومن جعله للتبعيض قال بالتفرقة بين الخطابين بالمؤمنين والكافرين (يَكَأَيُّا اللَّيِنَ ءَامَنُوا مَلَ أَذُلُكُو نُوبِكُمُ اللهِ بخلاف ما بينهم وبين العباد من الظلم قيل: المراد يغفر لهم ما بينهم وبين اللهِ بخلاف ما بينهم وبين العباد من الظلم والمظالم ونحوها من الحقوق (وَيُؤخِرَكُمُ إِلَى أَبِلِ مُسَمَّى أي أي وقت قد سمّى مقداره وقدر امتداده إلى غاية محدودة ونهاية معهودة.

(قَالُوا إِنَّ اَنتُمُ إِلَّا بَشَرُ مِنْكُنا) في الصورة وما يلزمها من الحلات البشرية والهيئات البدنية لا فضل لكم علينا ولا فضل بينكم وبيننا فلم يختصون بالنبوة ويتفوقون علينا دوننا ولو أرسل اللَّهُ إلى البشر رسولًا لجعلهم من جنس أفضل منهم ليستحق التفضيل ويتحقق التفوق وهم الملائكة وما إن علموا التفضل في الجامعية التي هي أمانة الإله عرضها على السماوات والأرض والملائكة فما حملوها بل حملها الإنسان، ولذا استحق الخلافة وجعله خليفة بين الخلق، فالتفضل إنما هو بالجامعية لا بالعلو والشرف (تُريدُونَ أَن تَصُدُّونَا) وتردعونا (عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَاَوُنَا واستحقاقكم بهذه المرتبة أو على صحة إدعائكم النبوة لأنهم لم يغيروا ما يجدونه من البينات والحجج والدلائل والآيات واقترحوا عليهم آية أخرى تعنتًا ومكابرة ولجاجًا ومجادلة وفجاجًا قالت لهم رسلهم حيث سلمنا ما ذكرتم.

﴿ وَالْتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِن نَحْنُ إِلَّا بَشَرُ مِنْلُكُمْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِمِ - ﴾ [إبراهيم: 11] بالنبوة والحكمة والولاية ﴿ وَمَا لَنَاۤ أَلَّا نَنُوَكَ لَ عَلَى اللَّهِ ﴾ وقد

تحقق أن لا ينال شيء إلا بقضائه وقدره ﴿ وَقَدْ هَدَىٰنَا سُبُلَنَا ﴾ أوصلنا إلى النجاة وعلو الدرجات ﴿ وَلَصَّرِنَ عَلَى مَا ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوَكِّلُ ٱلْمُتَوَكِّلُونَ ﴾ [إبراهيم: 12].

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِحَنَكُمْ مِّنْ أَرْضِنَا ۚ أَوْ لَتَعُودُكَ فِي مِلْتِناً ﴾ أي لنصبرنَّ عودًا في ملتنا وفيما نحن عليه واستعمال حاد بمعنى صار شائع وبتضمنه معنى الصيرورة ذائع ﴿ فَأَوْحَنَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكُنَّ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [إبراهيم: 13] المقيدين في التقليد والمنغمسين في الكفر والشرك.

﴿ وَلَشَكِنَكُمُ ٱلْأَرْضَ ﴾ التي سكنوا الكفار فيها ﴿ مِنْ بَعْدِهِم ۗ وعقيب إهلاكهم وهلاكهم ذلك الوحي هلاكهم، والموحى وهو هلاك الكفار وإسكان المؤمنين في أرضهم ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِ ﴾ وقيامه بين يدي ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عَلَى حَالَ العباد جَنَّنَانِ ﴾ [الرحمٰن: 46] وهو موقف الحساب لأنه موقف الله فيه على حال العباد يوم القيامة أو إفحام المقام، أو خاف مني في ذلك المقام، قيل: خاف قيامي وحفظى لأعماله وإحصاء أفعاله وأحواله ﴿ وَخَافَ وَعِيدٍ ﴾ [إبراهيم: 14].

(وَاسِّتَفْتُحُواْ) [إبراهيم: 15] واستنصروا للَّه على أعدائهم (إن تَسُتَفَيْحُواْ فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَكَتُحُ [الانفال: 19] أو استحكمت آيات الله وسألوه القضاء والفضل بينهم من الفتاحة والفتوحة وهي الحكومة كقوله: (رَبَّنَا اَفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِاللَّحَقِ بِينَهُم مَن الفتاحة والفتوحة وهي الحكومة كقوله: (رَبَّنَا اَفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِاللَّحَقِ بِينهُم مِن الفتاحة والفتوحة وهي الحكومة كقوله: (رَبَّنَا اَفْتَحُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِاللَّحَقِ وَأَتَ خَيْرُ الفَالِيمِينَ [الأعراف: 89] عطف على (فأوحى إليهم) وقرأ بالناس عطفًا على لنه للنه الله الذي لا وخسر وهلك (كُلُ جَبَادٍ عَنِيدٍ) [إبراهيم: 15] الجبار الذي لا يكون إلا لله أو الجبار الذي يجبر الخلق على مراده والعنيد المعاند والمكابر للحق ومجانبته أو المعرض عن الحق. قيلَ: هو الذي أبي أن يقول لا إله إلا الله.

﴿ مِن وَرَآبِهِ عَهَمَ مُ [إبراهيم: 16] أي أمامه نحو ﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ ﴾ [الكهف: 79] أو بعده ﴿ وَيُسْفَىٰ مِن مَّآءِ صَكِيدٍ ﴾ [إبراهيم: 16] أي دم قيح يجري من أبدان الكفار، أو ما يسيل من فروجهم.

﴿ يَتَجَرَّعُهُ ﴾ ينجاه ﴿ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ [إبراهيم: 17] ويشربه لا مرة واحدة بل جرعة بعد جرعة بمراريته وشدة نتنه وحرارته، عطف على التعدد من وراء جهنم ويلقي فيها ما يلقي ربي ﴿ وَلَا يَكَادُ يُسِيغُهُ ﴾ ولا يقارب أن يسيغه دخل

كاد على المضارعة للمبالغة، يعني ولا يقارب أن يسيغه فكيف تكون الإساغة كقوله: ولم يراها أو لم يقرب من دونها، فكيف يراها بل يغص ويلتصق بحلقه ويطول عذابه، والسوغ جواز الشراب على الحلق وجريانه فيه بسهولة وقبوله (وَيَأْتِيهِ ٱلْمُوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ كان أسباب الموت ومتشفيًا كلها قدر ما لبث عليه وتبايعت لديه وأحاطت به من جميع الجهات تطبيقًا (وَمَا هُوَ بِمَيتِ أَي لا يموت حتى ليستريح لأنه تتعلق نفسه عند حنجرته لما يصيبه من الآلام، وقيل: من مكان جسده حتى من إبهام رجله أي من أصل الشعرة ومن جميع الجهات الست فيه فيموت ولا ترجع إلى مكانها من حق له فتنفعه الحياة نحو لا يموت فيها ولا يحيى (وَمِن وَرَابِهِ عَذَابٌ غَلِيظٌ البراهيم: 17] قيلَ هو الخلود في النار.

(مَّنَلُ الَّذِيرِ) كَفَرُوا بِرَتِهِمُ المثل مستفاد للصفة التي فيها غرابة (أَعْمَلُهُمُ كُرَمَادٍ) جملة مستأنفة على تقدير سؤال سائل كيف يقول مثلهم وصفتهم وأعمالهم، فقيل: (أَعْمَلُهُمُ كُرَمَادٍ) الحبر (أَشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ جعل العصيف لليوم، ولما فيه وهو الريح مثل يوم ماطر وليلة ماطرة وهو اشتداد حركته لوصف المحل بوصف الحال مثل نهاره صائم وليله قائم وعين ذلك (لَّا يَقْدِرُونَ مِنَا كَسَبُوا عَلَى شَيْءً في الآخرة أن لا يزول له أثرٌ فيه من الثواب كما لا يقدر من الرماد المصير في الربح على شيء، وهو فذلكة العقل ونتيجة تعقله وثمرة إدراكه وفائدة تخيله (ذَلِكَ) أي هم يحسبونَ أنهم يحسنونَ وهو الجهل المركب الذي يتوارد أمراض النفوس (هُو الضَّلَلُ ٱلْبَعِيدُ) [إبراهيم: 18].

(أَلَوْ تَرَ أَنَ اللّهَ خَلَق السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِالْحَقِّ يُريد والقسط والحكمة والمعاندة الصريحة والأعراض الصحيحة لا عيب ولا شهوة (إن يَشَأ يُذْهِبَكُمُ ) أي قادر وقوي على أعدائكم وإذهابكم وأفعالكم جميعًا (وَيَأْتِ بِعَلْقِ جَدِيدٍ ) أي قادر وقوي على أعدائكم خلقًا محددًا يكونون على أشكالكم وأمثالكم (وَمَا ذَلِكَ) الخلق الجديد (عَلَى ألله بِعَزِيزٍ) [إبراهيم: 20] ممتنع ومتعذر بل هو أهون على اللّه وأيسر دون اللّه.

#### إشارة وتأويل

(قَالَتَ رُسُلُهُمْ) أي صاحب الأدوار ومصاحب الأكوار ومراتب الأطوار السبعة القلبية أو القوى الفعلية والمبادئ الروحانية ذوات الشهوة والمشاهدة والتجليات الأسمائية والأفعالية الوجودية والأطوار الشهودية (أَفِي اللهِ شَكُ ) أي التجلي الإلهي الجمعي والجمع الكمالي (فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ [إبراهيم: 10] في الأدوار النورية الجمالية الوجودية الصريحة المربعة الأصلية والفرعية، والأرض أي الأكوار الظلية الجلالية المربعة. واعلم أن الأدوار إما آفاقية أو نفسية، والآفاقية إما جمالية نورية أو جلالية ظلية، وكل منها إما أصلي أو فرعي، إفرادي جمعي أما الآفاقي وكل ذي مرة لها سماوات والأرض وعناصر وطول وعمق وعرض.

أما السماوات الدورة العظمى النورية فهي العقول والجواهر النورية العلمية، وأرضها أرساها وهي الاستعدادات الذاتية التي اقتضاها التجلي الذاتي في بداية الدورة الإلهية التي يفصّل أحكامها في الأدوار النورية الوجودية الجمالية، تصور أنواع العلوم وهي التعقل والتوهم والتخيل والشعور والإحساس، وأعيان هذه الدورة هي الصور العلمية التي سميت بصور الملائكة العالية والجواهر النورية والأعيان العقلية، وسماوات الدورة الكبرى وهي النفوس والأرواح المجردة، وأرضها هي القابليات التي أفاضت التجليات الأسمائية في الدورة العظمى، وأعيانها هي الأرواح والنفوس العاملة، وسماوات الدورة الوسطى هي الأسباح وأعيانها هي الأرواح والنفوس العاملة، وسماوات الدورة الوسطى هي الأسباح النورية والأرباب النوعية والمثل النورية وأرضها هي الصور الخيالية والمثل البرزخية والطبيعة المتوسطة بين الأجرام السماوية الشهادية وبين الأرواح وهي أصل الصور الجسمية والهيولي لقبول الهيئات العنصرية والأمزجة المركبة والبسيطة، وأعيانها هي الأعيان الخيالية والأكوان الظلالية، وسماوات الدورة الصغيرة على الأفلاك والأجرام العالية والأجسام السماوية، وأرضها هي العناصر والمواليد وأعيان هذه الدورة هي النجوم والكواكب الثانية والسيارة والعناصر والمواليد وأعيان هذه الدورة هي النجوم والكواكب الثانية والسيارة والعناصر والمواليد الثلاثة والمعدن والنبات والحيوان وأفراد الإنسان.

أما سماوات الأكوار الظلية الجلالية الآفاقية فهي باطن الأدوار النورية

الوجودية الضمنية، فإنها تكون خفية ضمنية إذا كانت فرداريّة أدوار النور والجمال صريحًا. وأما إذا انتقلت الفرداريّة من النور والجمال عند انقضاء فردانيتها إلى الظل والجلال واختفت فرداريّة الدورة النورية الوجودية في الكورة الظلية العدمية الجمالية وصارت الأكوار صراحة ومقتضياتها واضحة جريحة، وأما مدة الأدوار والأكوار فهي متساوية في المدة والعدة والكمية والكيفية لأنهما توأمان في الوجود متطابقتان في الأحوال والشهود. وسماوات الأكوار هي عيب سماوات الأدوار وباطنها، وكذا الأرض والأطيان، فإن أعيان الكورة العظمى هي الأمور التي هي غيب العقول وأسرارها وبواطنها، وأعيان الكورة الكبرى هي الشياطين، وأعيان الكورة الوسطى هي الإجمالية، وأكوان الدورة الصغرى هي الجان والإنسان، وهذه الأكوار وآدمها هي الصورة الجامعة التي اختفت فيها الجان والإنسان، وهذه الأكوار وآدمها هي الصورة الجامعة التي اختفت فيها نقائض كلما ظهرت في الدورة النورية من أنواع العلوم وهي الجهلات المقابلة لأنواع العلوم والإدراكات، وتلك الجهات هي مقتضيات الذات الأحدية باعتبار الثقة العدمية والظل والجلال.

وأما مقتضيات الدورة النورية الجمالية الوجودية فقد علمتها، والمقصود من الدورات والمكونات هو أن تتفضل أسرار الذات وأنوارها بواسطة اقتضاء النور والجمال والظل والجلال في الأدوار والأكوار في الأعيان الوجودية والأكوان العدمية، وأنت خبير بأنه كلما كانت الدورات أقرب إلى الذات الأحدية ومحيط الوحدة الذاتية التي اندمجت فيها الأدوار والأكوار ومقتضياتها، كما كانت تلك الدورة أعظم وأكبر، ومدة أيامها أطول وأكثر، وأعيانها في غاية العظم، مثلًا الدورة العظمى النورية وهي أولى الدورات أكبر وأعظم، وأعيانها وهي الملائكة وهي العقول في غاية العظم، كما ورد في الخبر في وصف عظم إسرافيل وميكائيل وجبرائيل وعزرائيل، وهكذا كلما يتصور يتنزل الدورة يتصغر وأيامها تصغر وأعيانها تحقر، وقد ورد في الخبر أن الملائكة تتصغر إلى أن تنتهي إلى حد تكون وأعيانها تحقر، وقد ورد في الخبر أن الملائكة تتصغر إلى أن تنتهي إلى حد تكون يبلغ إلى المركز فحينئذ يتلاشى، فكلما كانت بعيدة من المركز وأقرب إلى المحيط يبلغ إلى المركز فحينئذ يتلاشى، فكلما كانت أبعد من المركز وأقرب إلى المحيط كانت أجزاؤها أعظمَ ومقدار درجاتها أوسعَ. روي أن آدمَ الصفي عليه السلام كان

عظيم الجثة جسيم البنية طويل القامة، حتى كانَ في بداية الحال آدم رأسه يتصل بالسماء فاشتكت الحيوانات إلى الله فقصره فصار بحيث كان بين خطوتيه ثلاثة أيام. وهذا الآدم، وهو آدم آخر الدورة الصغيرة الفرعية النورية الجمالية، وآدم الدورة الصغيرة الأصلية يكونَ أعظمَ منه، فإن كل دورة من الأدوار الأربعة النورية ينقسم إلى أصلية وفرعية، وكل منها أربعة أنواع، وكل نوع منها مدة ولها عدة، فعدة مدة الدورة العظمى الأصلية النورية ثلاثمائة وستونَ يومًا من الأيام ومقدار هذا اليوم ألف سنة (وَإِنَّ يَومًا عِندَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنةٍ مِّمًا تَعُدُّونَ [الحج: 17] وأما الدورة الوسطى النورية فأيضًا قسمان: أصلية وفرعية، والأصلية عظمى وكبرى وصغرى، وعدة مدة الدورة الفطر النورية الأصلية ثلاثمائة وستونَ يومًا ومقدار يومها خمسونَ ألف سنة (فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنةٍ (المعارج: 4).

وأما مقدار الدورة العظمى النورية الأصلية ثلاثمائة وستون سنة يومًا من الأيام الإلهية، ومقدار كل يوم من أيام الدورة الإلهية ثلاثمائة وستون دورة، وكل دورة ثلاثمائة وستون دورة من الأدوار التي مقدار يومها خمسون ألف سنة. هذه مقادير الأدوار الأصلية النورية، وأما مقدار فروع كل منها من جنس الأصل فهي أيضًا أربعة عظمى وكبرى ووسطى وصغرى، ومقدار مدة الأصل تنقسم على فروعها، مثلًا مقدار الدورة الأربعة الصغرى الأصلية ثلاثمائة وستون ألف سنة، ومقدار الدورة الوسطية ومقدار الدورة الوسطية النورية ثلاثة آلاف وستون ألف سنة، ومدة الدورة الصغيرة ثلاثمائة وستون سنة.

وكذا الحال في الأدوار الأصلية الباقية النورية، فإن الدورة العظمى هي ثلاثمائة وستونَ ألف سنة، والفرق إنما هوَ في اليوم فإن يوم الدورة الصغرى هو أربعة وعشرونَ ساعة زمانية ويوم الدورة الوسطى هو مائة سنة ﴿قَالَ كُمْ لَبِثْتُ قَالَ لَبِثْتُ عَامِ ﴾ [البقرة: 259].

ويوم الدورة الكبرى هو ألف سنة ويوم الدورة العظمى النورية خمسون ألف سنة ويوم الدورة العظمى الإلهية هي ثلاثمائة وستون دورة من الأدوار الزمانية وفي كل دورة دنيا وآخرة، ولدنياها سموات وأرض، وكذا لكل كورة وآخرة ولدنياها سموات وأرضها عكس سموات الأدوار وأرضها، فإن سموات الأكوار وأرضها علوًا كما يرى القائم في طرف وأرضها، فإن سموات الأكوار يرى سفلًا وأرضها علوًا كما يرى القائم في طرف

الماء الراكد، والحياض السماء سفلًا والأرض عاليةً ومرتفعة والأشجار منتكسة، وذلك لأن الأكوارَ هي باطنة الأدوار وَموطنها هو عالم المثال والبرزخ، وعالم الملكِ هو عكس عالم البرزخ والمثال، فأعيان عالم البرزخ من السماوات والأرض وما فيها لا بدّ وأن يكون على عكس ما في الملك.

﴿ أَلَةً تَرَ أَنَ اللَّهَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ ﴾ أي الأدوار الأصلية النورية ﴿ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقَّ ﴾ أي الأدوار الفرعية النورية أو الأدوار والأكوار النورية الظلية وأعيانهما ﴿إِن يَشَأُ يُذْهِبَكُمُ وَيَأْتِ بِعَلْقِ جَدِيدِ ﴾ [إبراهيم: 19] إشارة إلى انقضاء اقتضاء الدورة النورية الصغرى وانتقالها إلى الدورة العظمي النورية وإنشاء الأعيان المختصة بها، ومنها إلى الكبرى، ومنها إلى الوسطى، ومنها إلى الصغرى النورية وإلى الأكوار الظلية الجلالية العظمي والكبري والوسطى والصغرى الظلية والجلالية، أو إلى انتقال مقتضيات كل دورة ومرتبة من دورة ومرتبة إلى دورة ومرتبة أخرى، مثلًا أعيان اللاهوت وهو الشؤونات الذاتية ينتقل بواسطة الحركة الدورة العظمي الإلهية الأصلية الذاتية من الوحدة الحقيقية إلى المرتبة الواحدية، وعالم الجبروت إلى الصور العلمية والحقائق الإلهية من الأحدية الذاتية والوحدة الحقيقية إلى المرتبة الواحدية وتحقق بالصور العقلية والملائكة العالية والحقائق الأسمائية، ومنها إلى مرتبة الملكوت وعالم الأرواح وتحققت بالنفوس المدبرة والأرواح القدسية والألواح الأثنية، ومنها إلى عالم الملك ومرتبة الشهادة، ويغيب تصور الأجرام السماوية والأجسام العنصرية والمواليد الثلاثة، ثم اجتمعت بهذه الصور والمعاني العالية والسافلة البسيطة والمركبة في مرتبة الناسوت وتغيب بالصورة النوعية الإنسانية والحقيقة الجمعية الإلهية والكونية وأعيانها الكاملة المكملة المستجمعة لجميع الأسماء الإلهية وَالكونية، فإذا استكملت الجمعية انتقلت من الناسوت إلى اللاهوت: يا عبدي أطعني أجعلك مثلي وليس لي مثل «لا يزال العبد يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ويده ورجله ولسانه، بي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي وبي ينطق».

ثم انتقلت منه هذه المرتبة مع ما كان معها واستفاضت واجتمعت فيها من الأسرار والأحدية الذاتية وغيب الأزهار الواحدية والأنوار الإلهية إلى الواحدية والجبروت وتحققت بما فيها من الحقائق الأسمائية والدقائق الصفاتية في مدة

الدورة الإلهية العظمى التي تنفصل خصائصها الذاتية ونصائصها الأحدية أولًا في النشوءات الذاتية، ثم في الدورة العظمى النورية يتحقق بالصور العلمية، ثم بمقتضيات سائر الأسماء السبعية الذاتية أعني القدير والمريد والسميع والبصير والمتكلم، بواسطة حركات سماوات الدورة العظمى النورية وهي عقلية، والحركات أيضًا عقلية وهي علوم حضورية وإدراكات شهودية والفرق هذه العلوم الحضورية والإدراكات الشهودية وبين العلوم والإدراكات الشهودية التي تحصل في الدورة الصغرى النورية في مرتبة الناسوت لكونها منتهية غير نافذة إلى ما دونها، ينعكس الشهود وينقلب إلى الشاهد ويصير شهودًا فحينئذٍ يتحقق شهود الشهود والإدراك والعلم بالعلم إلى غير النهاية والباقي ظاهر واضحٌ.

﴿ وَبَرَزُوا لِلّهِ جَمِيعًا فَقَالَ ٱلضَّعَفَتُوا لِلّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوّا إِنَّا كُمْ بَعَا فَهَلَ أَنتُم مُغَنُونَ عَنَا مِنْ عَذَابِ ٱللّهِ مِن شَيْءٍ قَالُوا لَوْ هَدَننا ٱللّهُ فَهَلَ أَنتُم مُغَنُونَ عَنَا مِن عَذَابِ ٱللّهِ مِن شَيْءٍ قَالُوا لَوْ هَدَننا ٱللّهُ لَمَدَيْنَكُمْ سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَجْزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ ﴿ لَهُ اللّهِ مَن الْمَنهُ وَلَا لِلّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا لِللّهِ مَن المنهزمين ومثل المقسمين يوم القيامة (فَقَالَ ٱلضَّعَفَتُوا لِلّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا لِي حَمِيعًا لَهُ يَعْنُونَ عَنَا مِنْ عَذَابِ ٱللّهِ مِن المنهزمين ومثل المقسمين ﴿ إِنّا كُمْ تَبَعًا فَهَلَ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَا مِنْ عَذَابِ ٱللّهِ مِن شَيْءٍ قَالُوا لَوْ هَدَننا ٱللّهُ لَارَشدناكم ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مُحِيصٍ ﴾ [إبراهيم: 12] يريد من جار ولا ملجإ ولا فرج.

﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطُنُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَ ٱللّهَ وَعَدَّكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِّ وَوَعَدَّتُكُمْ فَاللّهَ وَعَدَ الْحَقِ وَعَدَ الْحَقِ وَوَعَدَّتُكُمْ فَاللّهَ عَلَيْكُمْ مِن سُلطَنٍ إِلّا أَن دَعَوْنُكُمْ فَاللّهَ عَلَيْكُمْ مِن سُلطَنٍ إِلّا أَن دَعَوْنُكُمْ فَاللّهَ عَنْمَ لَيْ فَاللّهَ عَلَيْكُمْ مِن سُلطَنٍ إِلّا أَن دَعَوْنُكُمْ فَاللّهَ عَلَيْكُمْ إِنِي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسكُمْ مَا أَنا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُه بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنتُه بِمُصْرِخِكُمْ إِنِي فَلَا تَلُومُونِ وَن قَبَلُ إِنَّ الظَّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيهُ إِنَّ الْعَلَيْ وَقَالَ اللّهُ بَينَ العبادِ وَقَالَ الشَّيْطُنُ ﴾ يريد إبليس ﴿لَمَا قُضِى ٱلْأَمْرُ ﴾ يريد حينَ قضى الله بين العبادِ فصار أهل الجنة إلى منازلهم وكراماتهم ونعيمهم وأمر أهل جهنم إلى العذاب فصار أهل الجنة إلى منازلهم وكراماتهم ونعيمهم وأمر أهل جهنم إلى العذاب ﴿ إِن اللّهَ وَعَدَكُمْ وَعَدَ ٱلْحَقِ وَوَعَدَتُكُمْ ﴾ [إبراهيم: 22] يريد بالباطل والغرور قام

إبليس فصالح بين أوليائي فاجتمعوا إليه فقال إن الله وعدكم وعدَ الحق ووعدتكم ﴿ وَاَ أَخَلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِن شُلطَنِ ﴾ يريد من حجة أحتج بها عندكم ﴿ إِلَّا أَن دَعُونُكُم فَاسْتَجَنْتُم لِيّ ﴾ يريد فصد قنموني وقبلتم مقالي ﴿ فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنفُسكُم مَّ اَن يممُ يَخِكُم ﴾ يريد بمعيني من أَنا يممُ يَخِكُم ﴾ يريد بمعيني من عذاب الله ﴿ إِنّي كَفَرْتُ بِمَا أَشَرَكُمُ وُنِ مِن قَبَلُ ﴾ يريد في الدنيا يريد أني جحدت بما كنتم تطيعوني في الدنيا ﴿ إِنَ الظّلِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴾ [إبراهيم: 22] يريد أن المشركين لهم عذاب وجيع.

### ﴿ وَأَدْخِلَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

(وَأَدُخِلُ النِّينَ ءَامَنُوا يريد صدقوا النبي عَيَيْ وما جاء به من عند الله وعكم أو أَدُخِلُ النَّهِ الله علم الله بفرائضه وحقوقه (جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ الدادت على الصفات وعلى الأوهام وعلى العقول (جَلِينَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمُّ يريد شاء أنهم لا يموتون ولا يمرضون ولا يسقمون ولا يتعبون ولا يعملون، ناعمين مسرورين خالدينَ مخلدينَ قد انقطعت الصفة عما هم فيه (تَحِينَهُمُ فِيهَا البيان سَلَمُ [إبراهيم: 23] يريد أن اللَّه يحيّيهم السلام من عنده ويعطيهم بعطايا البيان (عَلَى سُرُرٍ مُنْقَبِلِينَ) [الصافات: 44] لا يرى بعضهم قفاء بعض كلما التفت رأى وجهًا يسرّه ويحبه أحسن من القمر ليلة البدر.

### ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ أَصَلُهَا وَأَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةٍ أَصَلُهَا وَالسَّكَمَاءِ ٢

(أَلَمْ تَرَ) يا محمد (كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً ﴾ لا إله إلا الله (كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ ) يريد النخلة (أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّكَمَاءِ ) [إبراهيم: 24] كذلك أصل لا إله إلا الله ثابت عند الله في قلب المؤمن وفروعها في السماء، يريد يسمو حتى يزيد يرتفع بين يدي الرحمن فينظر الله إليه قائمًا فما ظنّك بمن نظر الله إليه بالرحمة كذلك النخلة أصلها ثابت وفروعها في السماء.

### ﴿ تُوْقِيَ أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ۗ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

﴿ثُوَّقِ أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ﴾ يريد كل ستة أشهر طلعها طيب رخص، وستة أشهر رطب طيب وتمر ﴿يَإِذْنِ رَبِّهَا ۗ وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ﴾ يريد لأهل مكة ﴿لَعَلَهُمْ يَتَذَكَّرُونَ﴾ [إبراهيم: 25] يريد يتعظوا.

### ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ٱجۡتُثَتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَوْمَ لَكُونِ مَا لَهَا مِن قَوْلِ مَا لَهَا مِن

﴿ وَمَثَلُ كَامِهَ خَبِيثَةِ ﴾ وهو الشرك باللّه ﴿ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ يريد الثوم، وقال بعضهم: هي كل شجرة لا يطيب ثمرها كالحنظل والكشوت وهو بحال لو ﴿ أَجْتُثَتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ ﴾ يريد ليس لها أصل ثابت كذلك الشرك باللّه ليسَ له حجة ولا شيء ﴿ مَا لَهَا مِن قَرَارٍ ﴾ [إبراهيم: 26] يريد مصير صاحبها النار.

### ﴿ يُشَيِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِ ٱلْآَيْتُ ٱللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴿ اللَّهُ ﴾ اللَّهُ مَا يَشَآءُ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ يُثَيِّتُ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يريد الذينَ صدقوا بمحمد وبما جاء به منه عند الله ﴿ يُأَلِّفُولِ اللهُ اللهُ الله ﴿ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَفِ الْآخِرَةِ ﴾ يريد في القبر والبعث ﴿ وَيُضِلُ اللهُ أَلَّا لَهُ الظَّلِمِينَ ﴾ يريد المشركين ﴿ وَيَفْعَلُ اللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ [إبراهيم: 27] يريد ما يفعل بهم في البعث فعل الحساب.

#### ﴿ ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴿ ﴾

﴿ أَلَمْ تَكَ﴾ يا محمد ﴿ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرًا ﴾ يريد أبا لهب وأبا طالب وجميع قريش ﴿ وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ [إبراهيم: 28].

#### ﴿جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَا ۗ وَبِئْسَ ٱلْقَرَادُ ﴿ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُلْلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

﴿ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَ ۚ كَا يُرِيدُ أَحِلُوا نَفُوسُهُم دَارُ الشَّقَاءُ وَالْعَمَى وَالْبُوارُ هُو الْعَمَى جَهَنَم يَصْلُونَهَا يُرِيدُ إِنَّ اسْتَغَاثُوا جَهْنَم يَصْلُونَهَا يُرِيدُ إِنَّ اسْتَغَاثُوا

لم يغاثوا وإن صاروا فحمًا أعيدوا خلقًا جديدًا مثل قوله تعالى: ﴿ كُلَّمَا خَبَتَ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا ﴾ [الإسراء: 97] يريد كلما صاروا فحمًا جدد خلقهم وغلظ عليهم في العذاب ومناهم فيه من العذاب أعظم ما يوصف.

## ﴿ وَجَعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا لِيُضِلُّواْ عَن سَبِيلِةِ ۚ قُلْ تَمَتَّعُواْ فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

﴿وَجَعَلُواْ سِنَهِ أَنَدَادًا ﴾ يريد من الحجارة والخشب وغير ذلك ﴿ لِيُضِلُواْ عَن سَبِيلِهِ عَن دين اللّهِ ﴿ قُلْ ﴾ يا محمد لهم ﴿ تَمَتَعُوا ﴾ يريد في الدنيا ﴿ فَإِنّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النّارِ ﴾ [إبراهيم: 30] يريد لو كان في الدنيا مريضًا سقيمًا لم ينم ليلًا ولا نهارًا ، خائفًا لا يجد ما يأكل ولا يشرب، لكانَ هذا كله نعيمًا عندما يصير إليه شدة العذاب، ولو كانَ المؤمن في الدنيا يأكل المخ والأجنحة ولا يبأس ولا يسقم ولا يجوع ولا يعرى لكان هذا كله يؤسر عندما يصير إليه من يفهم الآخرة.

## ﴿ قُل لِعِبَادِى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَفَنَاهُمْ سِرًّا وَعَلاَئِيَةً مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوَمُّ لَا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خِلَلُ ﴿ آَلَ ﴾

(قُلْ) يا محمد (لِعِبَادِى اللّهِينَ اَمنُوا ) يريد صدقوا من المهاجرين والأنصار والتابعين بإحسان (يُقِيمُوا الصّلَوة ) يريد لأوقاتها (وَيُفِقُوا مِمّا رَزَقَنَهُم ) يريد يتفضلون به عليهم (سِرَّا وَعَلانِية مِن قَبْلِ أَن يَأْتِى يَومٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَلُ ) [إبراهيم: 31] يريد لا بيع ولا شري ويريد بالخلال الخليل من قوله في الزخرف: (اللَّخِلاَء يُومَينِم بعضُهُم لِبَعْضِ عَدُولُ إِلَّا المَنتَقِبِن ) [الآية: 67]، ومثل قوله في البقرة: (يَتَأَيّهُا اللّهِينَ عَامنُوا أَنفِقُوا مِن طَيِبَنتِ مَا كَسَبْتُم ) [الآية: 76] يريد تصدقوا مما رزقناكم من الحلال الذي رحبتم وملكتم من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا تجارة ولا خلة ولا شفاعة، يريد أن الملائكة لا تشفع إلا لمن ارتضى، والكافرون يريد الجاحدون، هم الغالبون يريد هم المشركون. قال بعض أهل العلم: يريد بالخلال خلال النفس مثل قوله في سورة (ص): (وَمَا يَظُرُ هَوُلاَءَ إِلَّا صَيْحَةُ وَجِدَةً بالخلال خلال النفس مثل قوله في سورة (ص): (وَمَا يَظُرُ هَوُلاَءَ إِلَّا صَيْحَةُ وَجِدَةً بالنّه عِن فَوْقِ اللّه الله من نفس.

# ﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ عَنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِهِ عِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارُ ﴿ اللَّهُ الْأَنْهَارُ ﴿ اللَّهُ الْأَنْهَارُ ﴿ اللَّهُ الْمُرْفِحَةُ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَارُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمُّ اللَّهُ لَكُمُّ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ لَكُمُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّلْمُ اللَّلْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

(وَبَرَزُوا لِلّهِ جَمِيعًا ﴾ [إبراهيم: 12] أقول: خرجوا وظهروا من قبورهم إلى الله يوم القيامة ويعبره بالماضي لتحقق وقوعه كأنه وُجِدَ وثَبَتَ، نحو: ﴿ وَنَادَىٰ اَصَحَبُ النَّارِ أَصَحَبُ النَّارِ أَصَحَبُ النَّارِ أَمْ اللهِ وَلَا عَرَاف وَ وَالبروز إنما هو بالنسبة إلى نفوسهم وأبصارهم لأختفاء بروزهم وظهورهم للَّه ولنفوسهم لا لله ﴿ لا يَعْزُبُ عَنَدُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَتِ وَلاَ فِي اللهُ وَلا يَعْزُبُ عَنَدُ مِثْقَالُ ذَرَةٍ فِي السَّمَوَتِ وَلا فِي اللهُ وَلا فِي اللهُ وَلا يَعْزُبُ عَندُ مِثَقَالُ اللهُ وَلا فَي اللهُ وَلا فِي اللهُ وَلا فَي وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلَا اللهُ وَلا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلا اللهُ وَلَا اللهُ وَلا اللهُ وَلَا اللهُ وَلِهُ وَلِهُ

(قَالُوا) المستكبرون والمتبعون والقادة المعتدون لاعتراضهم والرد عليهم (لَوَ هَدَننَا الله ) أي لو كانَ هدى الله في الدين على الصراط المستقيم والدين القويم (لَهَدَينَكُمُ ) إليه وأوصلناكم لديه لكن ما هدانا الله لهذا فسخرتم كأنكم معذورون، فلما أضلنا أضللناكم ودعوناكم إلى الضلال فحينئذ (سَوَآءٌ عَلَينَا) وعليكم (أَجَزِعْنَا) واضطربنا وفزعنا (أَمْ صَبَرَنا) على العذاب وشدة الأخذ والعقاب وفقدان ذلك النظر الصعاب (ما لنا مِن مَحِيصِ) [إبراهيم: 21] في هذه والعقاب وفقدان ذلك النظر الصعاب (ما لنا مِن مَحِيصِ) البراهيم إلا عناية الله وعموم رأفته وهجوم عاطفته ورحمته. وإنما قالوا: هذا بعد مكثهم في النار خمسمائة عام واستغاثهم بخزنة النار كما قال تعالى: (وَقَالَ ٱلّذِينَ فِي ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ

جَهَنَّمَ أَدُعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَّا يَوْمًا مِّنَ ٱلْعَدَابِ فقالت الخزنة ردَّا عليهم: ﴿ قَالُواْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطُنُ ﴾ في هذه الحالة لأهل النار ﴿ لَمَّا فُضِيَ ٱلْأَمْرُ ﴾ أي حكم بدخول أهل الجنة الجنة ودخول أهل النار النارَ بعدَ الفراغ عن الحسنات والسيئات فقام إبليس خطيبًا بينهم فخطبهم وقال يا أهل النار ﴿إِنَ ٱللَّهَ وَعَدَكُمُ اللَّهِ وَأُوعِدِكُم مِن النار ﴿ وَعَدَ ٱلْحَقِّ اللَّهِ اللَّهِ عَمدتكم عندَ إغوائكم بما وعدت فصدق وعد الحق ووقع، أما أنا ﴿ فَأَخَلَفْتُكُمُّ ﴾ وظهر خلف وعدي عندكم ﴿وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِّن سُلْطَنِ ﴾ وبرهان عقلي وحجة وبيان نقلى ﴿إِلَّا أَن دَعَوْنُكُم العصيان وترك الطاعة وترك الإيمان ﴿ فَاسْتَجَبُّتُم لِّي ﴾ وقبلتم منى تلك الدعوة بلا برهان ﴿فَلَا تَلُومُونِ ﴾ في هذه الحالة لأني الجأتكم على المعصية والكفر وما كانَ لي عليكم من ولاية وسلطانٍ ﴿ وَلُومُوا أَنفُسَكُم ﴾ بأنها لِمَ قبلت دعوتي فإن اللَّهَ قضى على بالإغراء وخلقني لهذا الأمر فأنا امتثلت طاعة اللَّهِ وأمره وأنتم خالفتم ﴿مَّا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ ﴾ ومغيثكم ومعينكم ﴿وَمَاۤ أَنتُد بِمُهْرِجِيٌّ ﴾ ولا ينجى بعضنا بعضًا من عذاب اللَّهِ لا صراخ من صرخ وهو الإعانة والإغاثة ﴿ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكَتُمُونِ مِن فَبَلُّ ﴾ هذا اليوم وتبرأت منه (ما) مصدرية أي بريء بإشراككم إياي في الدنيا كقوله: ﴿ إِنَّا بُرَءَ ۚ وَأُ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفْرُنَا بِكُرْ وَبِدًا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُم الْعَدَوة ﴾ [المُمتَحنَة: 4] الآية، قيل: من قبل متعلق بكفرت و(ما) موصولة أي كفرت من قبلُ حين أُبيتُ السجود لآدمَ بالذي أشركتمونيه بالله ﴿ إِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيعٌ ﴾ [إبراهيم: 22] يحتمل أن يكونَ من جملة قول إبليس، وإنما حكى الله عز وجل بما سبقوا لهُ في ذلك الوقت ليكونَ لطفًا وعناية واستطابة لقلوب الصالحين بالنظر إلى عاقبتهم والاستعداد لما أريد لهم من الوصول إليه وأن يتصوروا في أنفسهم ذلك المقام الذي يقول فيه الشيطان ما يقول ليخافوا

ويعلموا ما خلصكم منه وينجيكم.

﴿ وَأَدْخِلَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجَرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَالُ خَالِدِينَ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِ تَّ عَيْنَهُمُ مَ فِيهَا سَلَامُ ﴾ [ابراهيم: 23] أي هدية بعضهم لبعض هي السلام أي تحية الملائكة لأهل السلام بإذن ربهم متعلق بـ (تحيتهم) هي مبتدأ (سلام) خبره فقيلَ المحيي هو اللَّهُ عز وجل.

وَالَمْ تَرَ كَيْفَ صَرَبُ اللّهُ مَثَلًا الم تعلم أن هذا مثال اعتمده ووصفه وبينه أو قول مساير لسببه شيء بشيء (كَلِمة طَيِّبة وهي لا إله إلا الله (كَشَجَرَة طَيِّبة الله تفسير لقول ضرب الله مثلًا لقولك ويجوز أن يكونَ مثلًا وكلمة طيبة منصوبًا بضرب أي ضرب وجعل كلمة طيبة مثلًا ثم قال: (كَشَجَرَة طَيِبة على أنها خبر مبتدأ محذوف أي هي كشجرة طيبة (أصّلُها ثَابِتٌ) في الأرض (وَفَرَعُها في مبتدأ محذوف أي هي النخلة أو هي شجرة في الجنة كذلك هذه الكلمات السّكماء [إبراهيم: 24] وهي النخلة أو هي شجرة في الجنة كذلك هذه الكلمات راسخة وثابتة في قلب المؤمن بالمعرفة والتصديق بالله وبتوحيده وإذا تنطق بها عرجت فلا تحجب ولا تمنع حتى تنتهي إلى اللّه (إلّه يضعَدُ ٱلْكُلُمُ ٱلطّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ الصّلِحُ يَرْفَعُهُم الله الله قبل أن يحال بينكم وبينها ولقنوا بها موتاكم».

(ثُوَّتِ أُكُلَهَا) ثمرتها وينتجها (كُلَّ حِينٍ) ووقت (بِإِذِنِ رَبِهاً) [إبراهيم: 25] أي يؤكل النخل في كل وقت ليلًا ونهارًا صيفًا وخريفًا وشتاءً تمرًا ورطبًا وبسرًا كذلك شجرة إيمان المؤمن وأكُل كل الأعمال الصالحة لا ينقطع أبدًا لا في الدنيا ولا في الآخرة كما قال النبي عَيَّة: «يموت ابن آدم وينقطع عمله إلا عن ثلاث: الولد الصالح يدعو له، والصدقة الجارية، والعلم المنتفع به». وإنما مثل الإيمان بالشجرة إذ الشجرة لا تكون ولا تثبت إلا بثلاثة أشياء: عرق وأصل ثابت وفرع عالي ثابت، كذلك الإيمان لا يتم إلا بثلاثة: تصديق القلب، والقول باللسان، والعمل بالأركان. وإنما خصت بالنخلة لأنها خلقت من بقية طين آدم لقوله عليه والصلاة والسلام: «أكرموا عمتكم النخلة فإنها خلقت من بقية طين آدم»، وهي برزخة وواسطة بين النبات والحيوانات كالمرجان فإنه برزخ بين المعدن والنبات والحيوانا المعجم (وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْنَالُ لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ والسَادِ والحيوان المعجم (وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْنَالُ لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ والمَديوان المعجم (وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَلْسَالُ لِلنَّاسِ لَعَلَهُمْ والمَديوان المعجم (وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَلْسَالُ للنَّاسِ لَعَلَهُمْ والمَديوان المعجم (وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَلْسَالُ اللهُ ال

﴿ وَمَثَلُ كَامِهَ خَبِيثَةِ ﴾ وهي الشرك والأقوال القبيحة ﴿ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ وهي الحنظلة والكثوب وهو المشهور بالعشبة ﴿ اَجْتُثُتُ ﴾ [ابراهيم: 26] اختلعت واستؤصلت من الاجتثاث والجثة وهي الانبساط في الأرض والازدياد بلا ثبات وتأصل.

(يُثَيِّتُ اللهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِالْقَوْلِ الشَّابِ وكلمة التوحيد والإيمان باللَّهِ أو البرهان والحجة القاطعة من الله الثابتة عند اللَّهِ أفاضها في قلوب العارف باللَّهِ إما بالاستدلالِ أو بالكشف والشهود باللَّهِ وهو الذي اطمأنت به القلوب وتوقدت به الغيوب (في المُعَيَّوْةِ الدُّنِيَا) قيل: الموت (وفي الآخِرَةِ) في القبر هو أول منزل من منازل الآخرة قيل: في فجوة وهي القبر في ما فعله والقبر هو برزخ بين الدنيا والآخرة ومن قال فيه ما قال هو صادق وفي الآخرة هو البعث.

قال عنه أصحابه أتاه الملكان فيقعدان فيقولان: ما كنتَ تقول في هذا الرجل محمد؟ عنه أصحابه أتاه الملكان فيقعدان فيقولان: ما كنتَ تقول في هذا الرجل محمد؟ فأما المؤمن فإنه يقول: عبد الله ورسوله فيقال: انظر إلى مقعدك قد أبدلك الله مقعدًا من الجنة، فيراهما جميعًا وأما المنافق والكافر فيسألانه: ما كنت تقول في هذا الرجل؟ يقول: لا أدري كنت أقول ما يقول الناس، فيقال له: لا دريتَ ولا تليتَ، فيضرب بمطراق من حديد ضربة فيصيح حتى يسمعها منه ثلاثة غير النقلين». وفي رواية يقول: هو عبد الله ورسوله أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا عبده ورسوله وفي الآخرة بعدَ الخروج عن القبور والبعث والحشر والنشور.

﴿ وَيُضِلُ اللهُ الظَّالِمِينَ ﴾ ولا يهدي المشركين إلى الجواب ولا إلى القول بالصواب لا في القبر وموقف الحساب ﴿ وَيَفْعَلُ اللهُ ﴾ في الدارين ﴿ مَا يَشَآمُ ﴾ [برهيم: 27] من التوفيق بالإيمان ومن عدمه بالخذلان.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّيِنَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كُفْزًا ﴾ [إبراهيم: 28] أي بكفران نعمة اللَّهِ وجحدها فوضعوا مكانَ الشكّ كفرًا وكأنهم غيروا الشكر إلى الكفر وبدلوه تبديلًا ونظيره ويجعلون رزقكم إنكم تكذبونَ أي شكر رزقكم حيث وضعتم التكذيب موضعه.

وجه آخر: وهو أنهم بدلوا النفس النعمة من الإيمان كفرًا، أو على أنهم لما

كفروها فما سلبوها فبقوا مسلوبي النعمة موصوفين بالكفر، وهم أهل مكة أسكنهم الله حرمه وجعلهم قوائم بيته، ثم أكرمهم بمحمد وكفروا نعمه بدل ما يريهم من الشكر العظيم أو أصابهم الله بالنعمة في الرجاء والسعة لما يلاقهم الرحلتين فكفروا نعمته يضربهم بالقحط سبع سنين فجعل لهم الكفر بدل النعمة وأحلوا قومهم وأتباعهم وقبيلتهم وأشياعهم دار البوار والهلاك يوم بدر فإنهم قتلوا فيه ﴿جَهَنَمُ يَصَلَونَهَا وعلف بيان لدار البوار ﴿وَيِئُسَ ٱلْقَرَارُ ﴾ [إبراهيم: 29].

(وَجَعَلُوا لِلّهِ أَندَادًا) وأمثالًا وليسَ له ند (لِيُضِلُوا) عبادَ اللّهِ (عَن سَبِيلِةٍ) طريقه المستقيم الذي ينجي ويوصل سالكه إلى دار السلام (قُل تَمَتَعُوا) وعيشوا في الدنيا كما تشاؤون وعلى أي وجه تريدون (فَإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النّادِ) [إبراهيم: 30].

#### إشارة وتأويل

(وَبَرَزُواْ بِلَهِ جَمِيعًا) في القيامة العظمى والمحشر الكبرى في آخر الدورة الصغرى الفرعية الجمالية (فَقَالَ الضَّعَفَتُوُا) أي الأعيان الكلية الجزئية والنفوس الشخصية الناقصة عند انتقال نوبة التدبير إلى الفرداريّة الظلية الجلالية الضمنية وارتجال الأعيان الكلية الكافية والجزئية الناقصة لدى استكمالهم في مراتب الأدوار من مرتبة الناسوت إلى مرتبة التجلي في عالم اللّايقين واللاهوت كما علمت.

(لِلَّذِينَ اَسْتَكُبُرُواً) [إبراهيم: 2] واستكملوا في مدارك الأدوار ومسالك الأكوار الإفرادية والجمعية الإفرادية والجمعية الجمعية من الأكوان الكاملة والأكوار الفاصلة وكل منها يتضمن أتباعًا من الأعيان الجزئية والأكوان الناقصة ويستتبعها استتباع النفوس الكلية من النفوس الجزئية لا ينفك عنها أصلًا والنفوس الجزئية ليستكملن في ضمن النفوس الكلية، والحال أن النفوس يحملها بل الأعيان بكليتها حصص وجودية وقصص كونية جودية مرتبة الواحد منها على الآخر، وأما بعضها كلية والبعض الآخر مرتبة إنما هو بمشيئة الذاتية التي خصصت كلها من الأعيان الأولية والشؤونات الذاتية التي تميزت بعضها عن بعض تميزًا ذاتيًا في هذا التجلي الذاتي بنعت كلية وصفة أصلية متضمنة لأعيان أخرى وشؤونات جزائية أخرى.

(فَقَالَ الشُّعَفَرُوُّ) أي النفوس الجزئية والأتباع البعضية التي تضمنتها النفوس الكلية (لِلَّذِينَ اسْتَكُبُرُوًّ) [إبراهيم: 21] أي النفوس الكلية والأعيان الأصلية التي كلمها الله بحكمه البالغة ومشيئته الذاتية وجعلها أصلًا وغيرها من الحصص فرعًا متفرعًا عليها في الأدوار إلى أن حصل فيها استعداد الكمال الجمعي فحينئذ يكمله ويجعله كاملًا أصلًا وغيره من الجزئيات تابعًا له ومتفرعًا عليه، وهكذا أن كل الجزئيات بعضًا بعد بعض، ويتفرع عليه البعض الآخر كما يشاهد في سلسلة الأنبياء والأولياء، فإن من أولاد آدم أولهم وأقدمهم في الاستكمال والتكامل هو شيث ثم ابنه قينان، وبما ينقطع في الظاهر طريق الاستكمال والتكميل وينتقل التكميل في الباطن والسر، وهكذا ينتقل ظاهرًا وباطنًا إلى أن ينتقل إلى خاتم النبوة، ثم ينتقل منه إلى أصحابه إلى أن سدّ الأنبياء الأبواب كلها إلا باب علي كما قال النبي علي ". .

وهكذا ينتقل من بعض أهل البيت إلى البعض إلى أن ينتهي إلى خاتم الولاية المطلق فحينئذٍ يسري أثر الولاية في تمام الأعيان حتى الجماد والنبات وعموم الحيوان فحينئذِ تنتقل الولاية إلى حكم الألوهية فيسمع صدى أنا الحق من كل عين وشخص في كل مكان وأين، وهذه الحالة إنما يظهر في آخر الدورة لأنه يجتمع الأفياض كلها ويظهر في كل عين وشخص، ونفثوا السر الإلهي عن كل مظهر جزئي وشخص عيني فحينئذ ينتقل حكم فردارية الدورة الأخرى والإلهبة ويستأنف الدورات، وعند انتقال الفرداريّة من دورة إلى دورة يقوم قيامه وتظهر ساعة وتظهر نفختان أحدهما لدى انقضاء الدورة الأولى، والثانية في بداية الدورة الأخرى بهذا تظهر الأعيان التي قد اختفت في الدورة الأولى وخزنتها وهي الكورة الجلالية العدمية التي كانت في ضمنها تواقة لها، وحينئذ تتبدل الأحوال فكل ما كانت كلية صريحة في الدورة الأولى صارت في هذه الدورة ضمنية خفية، وكلما كانت فيها خفية ضمنًا صارت صريحةً ظاهرة، والضعفاء والأتباع مستكبرينَ أقوياء، فما دامت الأعيان الكلية والجزئية مترددين في الأدوار والأكوار الإفرادية لا يخلق عن استكبار، فإذا أردوا حبًّا مزجيًّا وحصلت بينهما صورة جمعية مبنية كلية مجرد الأعيان من الضعف والاستكبار وتحققت بالهداية الحقيقية، واستخلصت عن عذاب التردد في النشآت الجزئية والشؤونات

الشخصية، وصار العذاب عندهم عين العذب وأعذب العذاب ﴿ أَجَزِعْنَا ﴾ في الانتقال من الدورة النورية الجمالية إلى الجلالية ﴿ أُمْ صَبَرْنَا ﴾ في الكورة الجلالية ﴿ مَا لَنَا مِن مَحِيضٍ ﴾ [إبراهيم: 21] ومهرب عن التردد وعذابه.

(وَقَالَ الشّيَطُنُ ) أي المولود الجني الذي هو مربوب الظل والجلال وكان ضمنيًا خفيًّا (لَمَّا قُضِي الْأَمْرُ ) [إبراهيم: 22] عند انقضاء اقتضاء فرداريّة النور والجمال الذي كان صريحًا وانتقل حكم الارتضاء إلى الجلال الذي كان ضمنًا ، واستكمال المولود الإنسي أطاعه المولود الجني الضمني، ودخل المولود الإنسي والجني في الخفة الجمالية ، والذي لم يستكمل منه المولود الإنسي لعدم مطاوعة المولود الجني والمولود الإنسي لعدم دخوله تحت سلطنة المولود الإنسي ودخلا المولود الإنسي : (فَلا تَلُومُونِ المولود الجني المولود الإنسي : (فَلا تَلُومُونِ وَلَومُوا الفَيْكُمُ ) المولود الجني للمولود الإنسي : (فَلا تَلُومُونِ وَلَومُوا الفَيْكُمُ ) [إبراهيم : 22] لأنكم قصرتم وتكاسلتم في إصلاح نفوسكم وإنجاح نفوسنا وإنا مجبولون بالمخالفة بكم لأن الذي نحن في حكمه وهو الظل والجلال يباين الَّذي أنتم في حكم سلطانه وهو النور والجمال، إلا أن اللَّه تعالى لما جعل حكمه صريحًا وإخفاتًا فيكم جبريًّا ما يغير لكم في حكمه وأنتم ما أجريتم الحكم علينا فظلمهم علينا وعليكم ، فصنعتم الفيض النازل من العوالم الخمس وهي اللاهوت والجبروت والملكوتِ والملك والناسوت .

ففيض اللاهوت هو الوجود والذّاتِ وفيض الجبروت وهو العلم وفيض الملكوت هو الحياة وفيض الملك وهو الجسم وفيض الناسوت وهو الصورة المحمية بأنكم بما لم تعلموا نسبة هذه الأفياض ومبادئها ويأخذها إليكم فكأنكم صنعتموها فلو أدركتم هذه الأفياض ونسبتها إلا أدركناها لكوننا تابعين لكم فتدخل الجنة لكن ضيعتم إدراكها فدخلتم نار الندامة ومكثتم فيها خمسة مائة يزول في كل مائة عام ظلمة فالحجاب الحاصلة في نفوسنا من انتفاء الإدراك والعلم بنسبة تلك الأفياض إلينا فهذه المناظرة إنما تكون وتجري عند الله عند رفع الحجاب في القيامة الآفاقية والأنفسية.

﴿ قُل ﴾ يا محمد ﴿ لِعِبَادِى الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يريد صدقوا من المهاجرين والأنصار والتابعين بإحسان ﴿ يُقِيمُوا الصَّلَوة ﴾ يريد لأوقاتها ﴿ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنَهُم ﴾ يريد يتصدقوا مما تفضلت به عليهم ﴿ سِئًا وَعَلانِهَ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا

خِلَالً ﴾ [إبراهيم: 31] يريد لا بيع ولا شراء، ويريد بالخلال الخليل من قوله تعالى في الزخرف: ﴿ ٱلْأَخِلَاءُ يُوْمَيِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوً ﴾ [الآية: 67]. وقال بعض أهل العلم: الخلال هو خلال النفس ﴿ وَمَا يَنْظُرُ هَمَوْلَاءٍ إِلَّا صَيْحَةً وَبَعِدَةً مَا لَهَا مِن فَوَاقٍ ﴾ [ص: 15] يريد ما لها من نفس.

﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ ٱلثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ الللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآبِبَيْنِ ﴾ يريد ليعرفوا النهار من الليل والليل من النهار هو وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلنَّلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾ [إبراهيم: 33] يريد ليبتغوا في النهار من فضله ونفوسنا بطاعته وفرائضه، والليل لتسكنوا فيه وجعل في ذلك لكم.

﴿ وَءَاتَىٰكُمْ مِن كُلِ مَا سَأَلْتُمُوهُ ﴾ يريد صلاحَ دنياكم ومعادكم ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَتَ ٱللهِ لَا تَحُصُّوهَا ۚ ﴾ يريد: وإن تعدوا يا عبادي نعمتي لا تحصوها ﴿ إِنَ ٱلْإِنسَكَنَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ﴾ [إبراهيم: 34] يريد أبا جهل ظلومًا لنفسه كفارًا لنعمة ربه.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ ﴾ أخبر أن إبراهيم وأخبر عن دعائه لهم ﴿ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ عَامِنًا ﴾ يريد مكة يريد اجعله حرمًا لتفرقته ولدي ﴿ وَاَجْنُبُنِي وَبَيْنَ ﴾ يريد اعصمني ﴿ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: 35].

﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَّلُمْنَ ﴾ يريد الأصنام ﴿ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِّ ﴾ [إبراهيم: 36] يريد غير ولده ﴿ فَمَن تَبِعَنِى ﴾ يريد على ديني بالتوحيد لكَ والمعرفة بكَ ﴿ فَإِنَّهُ مِنِيً ﴾ يريد من ولدي ومن غير ولدي ﴿ فَإِنَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ومن غير ولدي ﴿ وَمَنْ عَصَانِ ﴾ يريد من ولدي ومن غير ولدي ﴿ وَإِنَّكَ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [إبراهيم: 36] رأفة على عباد اللَّهِ يريد اغفر لمن تابَ وارحم من عصاكَ.

﴿ رَبُّنَاۤ إِنِّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِ ﴾ يريد إسماعيل ﴿ بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ ﴾ يريد وادي مكة ومكة كلها واد ﴿ رَبُّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَوة ﴾ يريد ليعبدوك ويوحدوك ويعظموك ويوقروك يريد ﴿ وَأَجْعَلُ أَفْعِدُة مِن النَّاسِ ﴾ يريد المؤمنين من ذريته وغير ذريته ويوقروك يريد ﴿ وَأَرْدُقُهُم مِن النَّاسِ ﴾ يريد المؤمنين من ذريته وغير ذريته ﴿ أَنْهِم ﴿ وَأَرْدُقُهُم مِن النَّمَرُتِ لَعَلَّهُمْ يَشَكُرُونَ ﴾ [إبراهيم: 37] يريد كي يوحدوك ويعظموك، فبعث الله جبرائيل حتى اقتلع الغار من الشام في يريد كي يوحدوك ويعظموك، فبعث الله جبرائيل حتى طاف بها حولَ الكعبة موضع يقال لها الأردن وهو نهر ثم أقبلت الثمرات حتى طاف بها حولَ الكعبة

أسبوعًا فبذلك سميت الطائف ثم أنزلها جبالَ تهامةَ وهي مكة.

﴿ رَبِّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِي وَمَا نُعْلِنُ ﴾ وما ننوي في قلوبنا قبلَ أن يكونَ وما هو في قلبنا اليومَ مما نضمر من طاعتك ومحبتكَ وعبادتكَ وما في قلوبنا من عظمتك وجبروتك تعاليتَ ربي وتقدست ﴿ وَمَا يَغْفَىٰ عَلَى اللهِ مِن شَيْءٍ ﴾ يريد مما كانَ ومما هو كائن إلى آخر الأبد ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [إبراهيم: 38].

﴿ اَلْحَمَٰدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَّ إِنَّ رَبِي لَسَمِيعُ ٱلدُّعَاءِ﴾ [إبراهيم: 39] يريد دعاء من أطاعه.

﴿رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْقِ﴾ يريد خالصًا لوجهك ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِيُۗ﴾ مخلصين لكَ ﴿رَبِّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءٍ﴾ [إبراهيم: 40] يريد عبادتي.

(رَبَّنَا أَغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى ﴾ قالَ بعض العلماء يريد أولاد إسماعيل وإسحاق ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يريد ولده ومن غيرهم (يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ ﴾ [إبراهيم: 41] يريد من لقاكَ مؤمنًا مصدقًا فتجاوز عن إساءته.

(قُل لِعِبَادِى اللَّذِينَ ءَامَنُوا يُقِيمُوا الصَّلَوة) أقول: مجزوم على جواب الأمر (وَيُنفِقُوا مِمّا رَزَقْنَهُمْ سِرًا وَعَلانِيةٌ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَومٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ أِي في يوم القيامة الصغرى والكبرى أي الموت وَالبعث أي الآفاق والأنفس لقوله عليه الصلاة والسلام: «من مات فقد قامت قيامته»، (وَلا خِلنَلُ [إبراهيم: 31] جمع خليل نحو كبر وكبار أي شفيع يعني ينفقوا ابتغاءً لمرضاتِ اللَّهِ وطلبًا لتلقاء وجهه الأعلى فلا يفعله إلا المؤمنونَ الخلص ليبعثوا عليه ويأخذوا به (يَومٌ لَا بَيّعٌ فِيهِ وَلا خِللُ أي أي لا انتفاعَ للمبايعة ولا المخالّة، وخلة لينفع لهم شفاعة الأخلاء المفعول له محذوف وجواب الأمر دال عليه تقديره: (قُل لِعِبَادِي اللّذِينَ ءَامَنُوا يُقِيمُوا الصَّلَوة وَتُنفِقُوا مِمّا رَزَقَنَهُمْ ).

(اللهُ الذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ) مبتداً وخبره (وَأَنزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآءُ فَاخَرَجَ بِهِ ء مِن الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُّ منصوب بأخرج يشتمل الطعوم والمشروب من الثمرات بيان له حال منه وبالعكس، فيجوز أن يراد به المصدر فينصب بالعلية المصدرية لأن أخرج بمعنى رزق (وَسَخَرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِةً وَسَخَرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِي وَ الْبَحْرِ بِأَمْرِةً وَسَخَرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِي وَ الْمَحْرِ بِأَمْرِقَ وَسَخَرَ لَكُمُ الْفُلْكَ لِتَجْرِي وَ الْمَحْرِ بِأَمْرِقَ وَسَخَرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ ) وأراد به وحكمه حيث توجهتهم (وَسَخَرَ لَكُمُ الْأَنْهَارَ)

[إبراهيم: 32] لاكتساب أسباب المعايش وإحياء الماء الزلال للغراس.

### ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآبِبَيْنِ ۖ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلْيُّلَ وَٱلنَّهَارَ ﴿ ﴾

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ دَآيِبَيْنِ ﴾ يدأبان ويجريان على الدأب والعادة لمصالِح العباد في أقطار البلاد إلى يوم التناد ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ ﴾ [إبراهيم: 33] متعاقبين تارة يتساويان وأخرى يزيد النهار على الليل على حسب عرض البلاد وازدياده فكلما ازدادَ العرض في جانب الشمال أو انتقلت الشمس في هذه الجهة ازداد النهار حسب ازدياد العرض، إلى أن بلغت الشمس في عرض يساوي تمام الليل الكلي، وهو يصير عامة طول النهار يومًا وليلةً وفي ذلك اليوم لا تطلع الشمس يماثل الأفق، ثم يرفع شيئًا فشيئًا، وذلك في عرض (سفين وبلغار) ثم يزداد النهار على اليوم بليلة عند ازدياد العرض، فإذا بلغ سبعين درجة كانَ طول النهار أربعة يوم وليلة، وهكذا يزداد طول النهار إلى ستة أشهر عند صورة العرض تسعين، فتكون النسبة في هذا العرض يوم وليلة، اليوم ستة أشهر والليل أيضًا ستة أشهر، وإذا انتقلت الشمس إلى جانب الجنوب وازداد الليل على النَّهار كما ازدادَ العرض إلى جانب الجنوب ازدادَ الليل قياسًا على ازدياد النهار له لازدياد العرض، إلى أن بلغ العرض إلى تسعين فبلغ غاية طول الليل ستة أشهر، فهذه الحالة هي للشمالين وللجنوبين يكون بالعكس نهارهم لأهل الشمال وليلهم نهار ولهم ولهذا كرر قوله تعالى: ﴿ تُولِجُ ٱلَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَتُولِجُ ٱلنَّهَارَ في أَلُّكُونًا ﴾ [آل عِمرَان: 27].

## ﴿ وَءَاتَىٰكُمْ مِن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ ۚ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۗ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۗ إِنَ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ﴿ إِنَّ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۗ الْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَارٌ ﴿ إِنَّ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۗ

(وَءَاتَنكُم) في هذه الحالة الحالات والتعبير بالماضي للتحقق (مِن كُلِ مَا سَأَلَتُمُوهُ ) أي بعضها من جميع المسؤولات حسب تعدد المصالِح الدينية والدنياوية، ووفق تحدد الحكمة النظرية والعملية المنزلية والمدنية، سواء كانَ السؤال بلسان القال أو ترجمان الحال، وما يحتمل الموصول والمصدرية، والثانية في موضع الحالِ إذ جعل كل مقطوعًا عن الإضافة منونًا يكون التنوين

عوضًا عن المضاف إليه، أي أعطاكم الله من كل شيء بسؤال كان أو بغير سؤال، فإن السؤال معطى بلا سبق سؤال أو استدعاء الاستعدادات الذاتية غير مسبوق باستدعاء آخر، إذ السؤال مقصود بالغير لا بالذات، فلا يحتاج إلى سؤال آخر، وبأن الاستعدادات الذاتية غير مجعولة ليحتاج إلى استعداد آخر وأن تعُدُوا نِعْمَتَ وبأن الاستعدادات الذاتية غير مجعولة ليحتاج إلى استعداد آخر وأن تعُدُوا نِعْمَتَ الله لا تُحَمُوها ولا تطيقوا أعداد أجناسها فضلًا عن أنواعِها وأشخاصِها وأصنافها، لأنها لا تتبدل وتتضاعف وتزيد، وتتعاطف آنًا فأن القدرة على العد والعلم بعدها أيضًا وهلم جرًّا فنعمة العد تتضمن نعمًا غير متناهية، فما ظنك بالنعم نفسها (إن آلإنسَنَ لَظُلُومٌ بالإغفال عن شكرها أو الإهمال عن عدها والانتقال إلى كفرها وإذا أردفه يقول (كفَارٌ) أو الإهمال عن عدها والانتقال إلى كفرها وإذا أردفه يقول (كفَارٌ) البراهيم: 34] أو لأنه إما لأنه ملتام عن القوة الغضبية والسبعية التي هي معدؤها التعدي والظلم، أو من القوة الشيطانية الخبيثة التي هي مقتضى الكفر والعصيان في نفسه، متناه قد يجاوز عن حدّه بتضمنه النعم الظاهرة والباطنة الغير المتناهية.

## ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ رَبِّ ٱجْعَلْ هَنَذَا ٱلْبَلَدَ ءَامِنَا وَٱجۡنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعۡبُدَ الْمَالَ وَآجُنُ بَنِي وَبَنِيَّ أَن نَعۡبُدَ اللَّهُ عَالَمَ الْمَالَ الْمَالُولُ اللَّهُ الْمَالَ الْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالَ الْمَالُولُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُلِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

(وَإِذْ قَالَ) اذكر وقت قول (إِبْرَهِيمُ) عند إتمام الكعبة وبنائها (رَبِّ اَجْعَلَ هَذَا الْبَلَدَ) أي بلد مكة باعتبار ما سيأتي وإلا عند إتمام الكعبة ما كان عندَها عمارة غيرها ولا بناء سواها بدليل قوله بوادٍ غير ذي زرع عندَ بيتك المحرم (عَامِنَا) ذا أمن وأمانة وأمان عن تطرق الآفات وتفرق العاهات وتلحق البليات أو سكانها ومن دخله كان آمنًا، والفرق بين هذا وبين قوله: اجعل هذا بلدًا. إن السؤال في الأول أزاله الخوف عنه ويصير آمنًا في نفسه عن العباد والتخريب، والثاني جعله من البلادِ الآمن أهلها (وَاجْنُبْنِ) بعدني واجعلني (وَبَيْنَ) أي مع أبنائي (أن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ) الإمن أهلها (وَاجْنُبْنِ) بعدني واجعلني (وَبَيْنَ) أي مع أبنائي (أن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ) للإمن أهلها (وَاجْنُبْنِ) بعدني واجعلني (وَبَيْنَ) أي مع أبنائي (أن نَعْبُدُ الْأَصْنَامَ) بناهيمية والسبعية النوعية لما اقتضت أمرًا نوعيًا لا بدّ وأن يشترك في جميع أفرادها، بل عصمتهم إنما هي من اللَّهِ وإن الإنسان لكونه ملتامًا من القوى المتضادة البهيمية والسبعية والشيطانية هو ظلوم جهول كفار كما ملتامًا من القوى المتضادة البهيمية والسبعية والشيطانية هو ظلوم جهول كفار كما قال تعالى: (إث آلإنسَان لَطَلُومُ كَفَارُ الطبيعة والشيطانية هو ظلوم جهول كفار كما قال تعالى: (إث آلإنسَان لَطُلُومُ كَفَارُ الطبيعة والشيطانية على المتضادة البهيمية والسبعية والشيطانية على الله على المتضادة البهيمية والسبعية والشيطانية عنه الله على المتضادة البهيمية والسبعية والشيطانية على القوى المتضادة البهيمية والسبعية والشيطانية المن القوى المتضادة البهيمية والسبعية والشيطانية المنائية والشيطانية والشيطانية المنائية والشياء المنائية والشيطانية والمنائية والشيطانية والمنائية والشيطانية والشيط

### ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِّ فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ. مِنِّيٌ وَمَنْ عَصَانِي فَرَبِ إِنَّهُ أَنْ مَا يَعُمُ الْحَبَّ الْمُثَالِيةِ وَمَنْ عَصَانِي فَالْمُرُ رَّحِيمٌ الْمِثَالِيةِ الْمُثَالِقِيقِ الْمُثَالِقِيقِ الْمُثَالِقِ اللَّهُ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقِ اللَّهُ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقِ اللَّهُ الْمُثَالِقِ اللَّهُ الْمُثَالِقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِقِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

(رَبِّ إِنَّهُنَّ) أي الأصنام (أَضَلَلْنَ كَثِيرًا) أي يضل الله كثيرًا أو الشيطان بها أو يضل كثير (مِنَ النَّاسِ) عن طريق الهدى إلى طريق الهوى من المجاز المرسل (فَمَن تَبِعَنِي) في الأعمال والأفعال والأحوال والأقوال وبحقيقتي وشريعتي (فَإِنَّهُ مِنِّ ) إذ المعلول والتابع إنما يكون على صورة العلة وسيرة المتبوع (وَمَن عَصَانِ) وتخلف عني فيها (فَإِنَّكَ غَفُورٌ) وستير وساتر عليه ما قد سلف وفات عنه وتلف (رَحِيمٌ) [إبراهيم: 36] بإعطاء النعمة واقتضاء الرحمة وإفضالها عليه.

# ﴿ رَبَّنَا إِنِيّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعِ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ فَأَجْعَلْ أَفْتِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَٱرْزُفْهُم مِّنَ لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ فَأَجْعَلْ أَفْتِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَٱرْزُفْهُم مِّنَ لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ فَأَجْعَلْ أَفْتُهُمْ يَشْكُرُونَ الْآَ

﴿ رَبّنًا إِنّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيّتِي ﴾ وأقمت بعض ولدي إسماعيل وأولاده ﴿ بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْكِ ٱلْمُحَرَّم ﴾ [إبراهيم: 37] حرم الله عنده ما لم يحرم عند غيره. جاء إبراهيم عليه السلام بهاجر زوجته وبولدها في موضع منها عند مكان البيت فوق زمن في أعلى المسجد وما كان في ذلك اليوم بمكة أحد من الإنسان ولا واحد من الحيوان إذ كانت خالية من الماء والعشب والكلأ ثم انطلق إبراهيم فتبعه زوجته، وقالت: يا إبراهيم أتذهب وتتركنا بهذا الوادي الذي ليس فيه إنسي ولا شيء له حسّ، فقالت ذلك مرارًا ولم يلتفت إبراهيم إليها ولا إلى ابنها فتحدثت إن ذلك من الله ليس لإبراهيم فيه اختيار فرجعت إلى إسماعيل فرأت أن ماء قد نبع بين يديه فانطلق إبراهيم حتى بلغ إلى الثنية حيث لا ترونه فاستقبل توجهه البيت فدعا بهذه الدعوات ورفع يديه فقال: ﴿ رَبّنًا إِنّ أَسّكَتُ مِن ذُرّيّتِي ﴾ إلى ﴿ يَشْكُرُونَ ﴾ .

وأم إسماعيل وضعته وشربت من ذلك الماء حتى نفذ ما في السقاء فعطشت وعطش ابنها وهي تنظر إليه، فانطلقت كراهية أن تنظر إليه وهو يبكي طالبًا للماء، فوجدت الصفا أقرب جبل في الأرض، فتوجت إليه ثم استقبلت الوادي تنظر هل

ترى أحدًا، فهبطت من الصفاحتى إذا بلغت الوادي فرفعت طرف درعها ثم سعت سعي الإنسان المجهود حتى جاوزت الوادي، ثم أتت المروة فقامت عليها ثم نظرت هل ترى أحدًا فلم تر أحدًا صنعت ذلك سبع مرات وفعلته، فلذلك يسعى الناس بين الصفا والمروة، فلما أشرفت على المروة سمعت صوتًا فإذا هو الملك عند موضع زمزم ينحت بعقبه أو بجناحه حتى نبع الماء فجعلت تخوضه وتفرق وهو يفور بعدما تفرق.

عن ابن عباس: قال النبي على: «رحم الله أم إسماعيل لو تركت زمزم أو قال لو لم تفرق مِنَ الماءِ لكانت زمزم عينًا معينًا». قال: فشربت ورضعت ولدها فقال لها الملك: لا تخافوا الضيعة فإنَّ ههنا بيت اللَّهِ يبنيه هذا الغلام وأبوه وإن اللَّهَ لا يضيع أهله، وكانَ البيت مرتفعًا منَ الأرض كالرابية يأتيه السيول فيأخذ عن يمينه وشماله، وكانت كذلك حتى مرت بهم رفقة من جرهم أو أهل بيت من جرهم مقبلين على طريق كذا فنزل في أسفل مكة فرأوا طائرها قالوا: هذا الطائر يريد لنا على الماء وعهدنا بهذا الوادي وما فيه ماءً، فأرسلوا جربًا أو جربين فأتاهم بالماء فرجعوا وَأخبروهم بالماء فأقبلوا وأم إسماعيل عندَ الماء: أتأذني لنا أن ننزلَ عندكَ قالت: نعم ولكن لا حق لكم في الماءِ قالوا: نعم، فأرسلوا إلى أهلهم فنزلوا معهم حتى إذا كانوا بهما أهل أبيات منهم. وشبّ الغلام وتعلم العربية، فلما أدركَ زوجوه امرأةً منهم وماتت أم إسماعيل، فجاء إبراهيم ودخل في بيت إسماعيلَ، وما كانَ إسماعيلُ في البيت فسأل زوجته عن إسماعيلَ فقالت: راحَ في الصيد قال: هل عندك من الطعام؟ قالت: لا، فلما رجع إسماعيل وجد أبيه إبراهيم فكانت امرأة إسماعيلَ قد أساءت الأدب بإبراهيم حينَ سألها من الطعام، فخرج إبراهيم عن البيت وقالَ لامرأة إسماعيلَ: إذا رجع بعلك أقرئي عليه سلامي، وقولي إنَّ عتبة داركَ غير مستقيم فلما سأل إسماعيل عن أبيه أخبرت عنه مستخفةً به فقالَ إسماعيل عليه السلام: ما قالَ ذلكَ الشيخ؟ قالت: قال إن عتبة داركَ غير مستقيم قال إسماعيل: ذلك الشيخ هو أبوي إبراهيم وأنت أسأتِ الأدب معه اخرجي عن بيتي فإني طلقتك.

فتزوج امرأة أخرى فجاء إبراهيم ودخل بيت إسماعيل فاستقبلته وألزمته وأجلسته فقال إبراهيم: هل عندك من طعام؟ قالت: نعم، فأحضرت اللحم

واللبن فلما أكله قالت له: رحمك الله أريد أن أغسل بدنك وثيابك. وسأل عن إسماعيل فقالت: ذهب إلى الصيد، فلما غسلت ثيابه وبدنه ورأسه وفرغ منه قد أثرت قدماه في الحجر الذي قام عليه، فلما رجع إسماعيلُ وقد خرج إبراهيم مِن البيت وقال لامرأته: إذا جاء بعلك أقرئي، مني السلام وقولي إن عتبة دارك قد استقامت فقال: إن ذلك الشيخ هو أبي وأشارت إلى موضع قدميه وتأثيرهما فأخذه مقامًا وكذا اعتبر كل مما صنعت أم إسماعيل منسكًا من مناسك الحج.

(رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَوة) متعلقة (بأسكنتُ) أي ليؤدوا إسماعيل وأتباعه الصلاة عند بيتك المحرم وإن ذكرك وعبادتك ولما يعمر به مساجدك متبركين بالبقعة التي شرفها على البقاع مُستصعدين بجوارك وهم المسلمون ومناجاتك متفرقات إليك بالقلوب عنده وبالطواف والركوع والسجود مستنزلين الرحمة (فَأَجْعَلُ أَفْتِدَةً مِنَ النَّاسِ) بعض أفئدة الناس وقلوبهم وخلاصة توجههم، ولو قالت أفئدة لعمت أنناس الترك والهند والروم والفرس وجميع أصناف الناس وعموم الخلائق جميع الناسِ الترك والهند والروم والفرس وجميع أصناف الناس وعموم الخلائق أشَوِيَ إِلَيْهِمُ ويميل لديهم ويحبهم وهو مقول القول لفعل جعل (وَأَرْزُقَهُم مِنَ النَّمَرَتِ) أي ارزق سكان القرى ذوات الماءِ (لَعَلَهُمْ يَشَكُرُونَ) [إبراهيم: 37].

### ﴿ رَبَّنَاۤ إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَخْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَرَبَّنَاۤ إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَكَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِى وَمَا نُعْلِنُ ﴾ مما في نفوسنا وخبايا ضمائرنا وخبايا سرائرنا ﴿وَمَا يَخْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ كائن ﴿فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ وما عليها ﴿وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [إبراهيم: 38] من جملته قول إبراهيم:

## ﴿ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ ٱلَّذِى وَهَبَ لِى عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَّ إِنَّ رَبِّي لَا الْمُعَلِّمِ اللَّهُ عَلَى اللُّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَّهُ

(ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ ٱلَّذِى وَهَبَ لِى) وجاد لي وأعطاني (عَلَى ٱلْكِبَرِ إِسْمَعِيلَ وَإِسْحَنَّ إِنَّ رَبِّي لَسَعِيعُ ٱللَّعَابَ [إبراهيم: 39] بأن ولد إبراهيم إسماعيل وأعطاه له وهو ابن تسعة وتسعين سنة ثم إسحاق وهو ابن مائة واثني عشر سنة.

#### ﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيَّ رَبَّكَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ رَبِّ ٱجْعَلْنِي مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِّيَّتِيٌّ ﴾ ومتممها بالأركان وآدابها وشرائطها وسببها ﴿ رَبُّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَآءِ ﴾ [إبراهيم: 40] وأجب دعوتي واستجبها.

#### ﴿ رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿ رَبُّنَا ٱغْفِرْ لِى وَلِوَلِدَى ﴾ إن تابا وأسلما قيل إن أمه كانت مسلمةً فقيل قال ذلك قبل أن يدين حال أبيه ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ كلهم، وتخصيص المؤمنين بالذكر إما للتغليب أو للقلة ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴾ [إبراهيم: 41] أي يقوم الناس للحساب.

#### إشارة وتأويل

(قُل) يا حقيقة محمد (لِعِبَادِى) الأعيان الثابتة التعليم والحقائق الإلهية (اللهيئ اَمنُوا) في الفطرة الأولى والنشأة العليا في بداية الدورة العظمى والكبرى والوسطى والصغرى النورية الجمالية الوجودية الصريحة إيمانًا وجوديًّا، والظلية الجلالية العدمية إيمانًا عدميًّا سلبيًّا تنزيهيًّا، والصورة الجمعية بين الموجود التشبيهي والعدمي التنزيهي كما يفصح كلمة لا إله إلا الله (يُقِيمُوا الصَّلَوة) الإفرادية والفردارية أو الجامعة لهما جمعية كاملة وهيئة كلية شاملة وهي الصلاة الحقيقية (وَيُنفِقُوا مِمّا رَزَقَنهُمُ (إبراهيم: 13] من الحالات والمقالات النورية الجمالية والعلوم على ما يقتضيه الظل والجلال.

(الله النورة العطمية والإدراكات الحقيقية الوجودية ، رزقت في فردارية النور والجمال الأكوان الظلية والإدراكات الحقيقية الوجودية ، رزقت في فردارية النور والجمال رسِرًا صريحًا والأحوال والحالات العدمية الجلالية في ضمن النور والجمال (سِرًا وعلى ما وعَلَانِيةً) في فردارية الجمال إلى الظل والجلال لا بيع في ذلك اليوم على ما يقتضيه النور والجمال ولا السر ولا خلال الجلالية (وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاء مَاءً) أي سماء الدورة العظمى النورية ماء العلوم الحقيقية والحقيقة السرية (فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ اللهُ كُوار والأكوار الإلهية والكونية (رِزْقًا) وغذاء الأرواح هو الإدراكات الكونية المتعلقة بحقائق الأكوان من المجردات الطبيعية والأجرام الفلكية والعناصر وما يتركب منها الأكوان من المجردات الطبيعية والأجرام الفلكية والعناصر وما يتركب منها

والأحوال المتعلقة بها، وغذاء السر والفؤاد هو شهود التجليات، وغذاء النفوس وهو التدبير والتصرف في الغير، وغذاء القلوب هي الأخلاق المرضية والملكات الفاضلة والأوصاف الحميدة، وغذاء البدن هو الأجسام النباتية والحيوانية.

وَسَخَرَ لَكُمُ الْفُلْكَ [إبراهيم: 32] إشارة إلى الطوفانات المائية التي في الأدوار والأكوار وهي إما كلية أو جزئية، أما الكلية فهي عند انطباق دائرة معدل النهار على منطقة البروج دون اجتماع الكواكب السبعة السيارة في نقطة صغر الحمل إلى ما الجزئية فهو عند اقترانها في الواحدة من المثلثات والبروج المائية وسَخَرَ لَكُمُ ٱلأَنْهَارَ [إبراهيم: 32] العظيمة التي يقتضيها أرباب الأدوار المادية وهي العلم والحياة والقدرة والإرادة التي مظاهرها في الجنة هي أنهار الماء واللبن والخمر والعشب في الدنيا النيل والفرات والجيحون والسيحون كما ورد في الحديث: «أن النيل والفرات والجيحون والسيحون يخرج من الجنة»، وإشارة إلى الأعيان الكلية الظاهرة في الأدوار والأكوار التي يدير الله بها الأعيان الجزئية الباقية ويقال لها أرباب كما قال عليه الأحوار والأكوار التي يدير الله بها الأمطار وملك الأشجار وملك الأشمار».

وَمَلَكُوتُهَا وَالْقَمْرُ وَالْقَمْرُ وَآبِينَيْ إلى رب الدورة النورية وباطن الشمس وملكوتها والقمر وباطنه وملكوته رب الدورة الظلية الجلالية (وَسَخَرَ لَكُمُ اليَّلَ وَالنَّهَارُ [إبراهيم: 33] الإلهيين، فإنّ الدورة النورية بأدوارها الأربعة الأصلية والفرعية وهي يوم واحد ونهار إلهي والكورة الظلية الجلالية المربعة الأصلية والفرعية وهي مع الأدوار الأربعة الأصلية والفرعية ليل واحد إلهي. والنسبة السرمدية عبارة عن ثلاثمائة وستين يومًا من أيامها واحد هو هذا اليوم، فسبحان الله من سرمدية ذاته وبقائه وديمومية صفاته وامتداد شهود لقائه لا بداية له ولا نهاية لتلقائه.

﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمِمُ رَبِّ اَجْعَلُ هَذَا اللَّهِ اللهِ مَلَا مَكَة الدورة الكبرى التي هي أول دورة من الأدوار الغيبية وهي بلدة الأرواح وغيب صور الأشباح ﴿ اَمِنَا ﴾ من تطرق فساد عالم الملك وكساد أسواق أجرام الفلك والتغيرات الزمانية والتحولات العنصرية ﴿ وَاَجْنُبُنِي وَبَيْنَ أَن نَعْبُدُ ٱلأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: 35] الخيالية والأوثان الوهمية، وهي إدراكات المعاني الجزئية في ضمن المحسوسات الظاهرة

والمحسوسات الباطنة، فمن سعى من القوى النفسانية والمبادئ الروحانية والمنادي الربانية، فإنه مني وجزء غيبي وبعض من كلية عيني وحصة عن جمعية غيبي.

(رَبِّ إِنَّهُنَّ) أي الأصنام الخيالية والأوثان والإدراكات الوهمية (أَضَّلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِنُ [إبراهيم: 36] أي القوى الروحانية والمبادئ النفسانية وهي الشاعرة العشرة الشاعرة دينًا (رَبَّنَا إِنِّ أَسَكَنتُ مِن ذُرِيَّتِي) [إبراهيم: 37] من المبادئ العقلية وهي القوة النظرية والعملية (بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ) [إبراهيم: 37] وهي عالم البرزخ والخيال المبدئي وهو خال عن زرع عالم الملك، وقس على هذا سائر الأرباب وباقي البينات والرموز والإشارات. يريد:

﴿ وَلَا تَحْسَبَكَ ٱللَّهَ ﴾ يا محمد ﴿ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلْلِمُونَ ﴾ يريد المشركين يريد أهل مكة يريد ﴿ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشْخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَنُ ﴾ [إبراهيم: 42] يوم القيامة تشخص أبصار الخلائق أي القرى.

﴿ مُهَطِعِينَ مُقَنِعِي رُءُ وسِمِمُ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرَفُهُمٌّ وَأَفِّدَتُهُمْ هَوَآءٌ ﴾ [إبراهيم: 43] يريد خرجت القلوب من مواضعهم فصارت في الخفاء وتشخص بصيرة إلى الهواء.

وَانَّذِرِ النَّاسُ [إبراهيم: 44] يا محمد يريد أهل مكة وذلك إنها أم القرى وهي وسط الدنيا ومن تحت الكعبة سطحت الأرض لا يهدم ساحلها وسطحت السواحل، فلو أن أهل مكة اتبعوا النبي على ما اختلف اثنان ويقال لو آمن الوليد ابن المغيرة ما خالف رسول الله، وهو الوحيد ابن الوحيد كذلك كان يدعى في الجاهلية، وكان نزل سبحانه وتعالى في بدر (دَنْ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا إِنَّ وَجَعَلْتُ لَمُ مَلًا مَّ مَنْدُودًا [المدثر: 11 - 12] يريد بين مكة إلى الطائف وبنين شهودًا عشرة ملا مَنْدُودًا [المدثر: 11 - 12] يريد بين مكة إلى الطائف وبنين شهودًا عشرة حصورًا لمكة ومهدت له تمهيدًا ووسعت عليه في المعيشة ثم يطمع أن أزيد من حكمي وفرائضي (سَأَرْهِقُمُ صَعُودًا) [المدثر: 15] يريد حجرة في جهنم لا يدري ما أهوالها ولا قعرها تحتها يريد مرهقة يريد يلجي إلى أن يصعدها وكلما يصعد وينزل يقع في قعر لا يدري منتهاه (يَوْمَ يَأْنِهِمُ الْمَذَابُ) يريد يوم البعث (فَيَقُلُ الّذِينَ طَيَوْنَ عَرِيدًا إِنَّهُ كَانَ لِاَنْ الله تبارك طَلَمُواً يريد أشركوا (رَبَّنَا أَخْرَنَا إِنَّ أَجَلِ قَرِيبٍ يريد أن الرجعة إلى الذنيا (غُمِّ عَوْدًاك ) يريد توحيدك (وَنَشَعِ الرُسُلُ ) يريد محمد علي وجده قال الله تبارك دَعَوَنَك ) يريد توحيدك (وَنَشَعِ الرُسُلُ ) يريد محمد علي وجده قال الله تبارك

وتعالى: ﴿أُوَلَمْ تَكُونُواْ أَقْسَمْتُم مِّن قَبْلُ﴾ يريد خلقهم في الدنيا ﴿مَا لَكُم مِّن زَوَالِ﴾ [إبراهيم: 44] يريد إنكم تتبعوا.

﴿ وَسَكَنتُمُ فِي مَسَكِنِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ ﴾ [إبراهيم: 45] يريد فعلتم فعل المشركين قبلكم عمرو بن لحي فما دونه ﴿ وَتَبَيَّنَ لَكُمُ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ ﴾ يريد بتمردهم. وقال غيرهم من الأمم: ﴿ وَضَرَبْنَا لَكُمُ ٱلْأَمْثَالَ ﴾ [إبراهيم: 45] في القرآن.

﴿ وَقَدْ مَكُرُواْ مَكْرُهُمْ ﴾ يريد ما مكر النمرود بإبراهيم ﴿ وَعِندَ اللّهِ ﴾ يريد إذ خص الله حجتهم وجعل دائرة السوء عليهم ﴿ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَرُولَ مِنْهُ الجَمَالُ ﴾ [إبراهيم: 46] يريد يخلق الله الأصنام قبضة بيضاء ولم يقبض الله عليها طرفة عين والسماوات يريد تبدل وتطوى يريد الفتح والنصر وإظهار الدين ﴿ إِنَّ اللّهَ عَزِيزُ ذُو اَنْفِقَامِ ﴾ [إبراهيم: 47] يريد أن الله تعالى شديد الانتقام.

﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ ۗ وَبَرَزُوا لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ﴾ يريد ليس كمثله شيء ﴿ ٱلْقَهَارِ ﴾ [إبراهيم: 48].

﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِـذِ ﴾ يريد يوم القيامة ﴿ مُّقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴾ [إبراهيم: 49] يريد في سلاسل الحديد والأغلال.

﴿ سَرَابِيلُهُم مِن قَطِرَانِ ﴾ يريد النحاس المذاب بالقطران تسود الوجوه ﴿ وَتَغْشَىٰ وَجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ ﴾ [إبراهيم: 50].

(لِيَجْزِى اللّهُ كُلُ نَفْسِ مَا كَسَبَتُ يريد ما عملت (إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ) [ابراهيم: 51] لا يقبل أهل الجنة إلا في الجنة ولا أهل النار إلا في النار، ومثل قوله تعالى في الفرقان: (أَصْحَبُ الْجَنَّةِ يَوْمَبِ ذِخَيْرٌ مُسْتَقَرَّا وَأَحْسَنُ مَقِيلًا) [الفُرقان: 24] تعالى في الفرقان: (وَقَلِمْنَا إِلَى مَا يريد مستقرهم في ظل عرشهم والمقيل في الجنة وقال في الكفار: (وَقَلِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ) يريد ما عملوا من عمل يريدون يومئذ به وجهي (وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَهُ هَبَاءٌ مَنشُورًا) [الفرقان: 23] يريد التراب الذي يخرج من سنابك الخيل إذا ركضت.

﴿ هَاذَا بَلَنَّ لِلنَّاسِ ﴾ يريد ما نزلنا إليك من قصة إبراهيم ودعائه لولده وما يرى

منه من عبادة الأصنام وما دعاء المؤمنين والموحدين والمصدقين (وَلِيُنذَرُوا بِهِ عَيا محمد قومك (وَلِيَعْلَمُوا أَنَمَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ يريد لا إله غيره وحده لا شريك له (وَلِيعَلَمُوا أَنْهَا هُوَ إِلَهُ وَحِدٌ يريد لا إله غيره وحده لا شريك له (وَلِيدَ كُرَ أُولُوا الْأَلْبَ والبصائر والله أعلم. أقول:

### ﴿ وَلَا تَحْسَبَتَ ٱللَّهَ غَلْفِلًا عَمَّا يَعْمَلُ ٱلظَّلْلِمُونَ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْمِ تَشْخُصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴿ إِنَّا ﴾ تَشْخُصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴿ إِنَّا ﴾

(وَلَا تَحْسَبُكَ الله عَمَا يَعْمَلُ الطَّلِمُونَ الْإِبراهيم: 42] قد استحالت الغفلة على الله تعالى لأنها ذهول ونسيان وجهول يتفشى من أعباء يحصل من التدبيرات البدنية للنفس والله منزه من النفس والبدن هذا تسلية للظلوم وتهديد على الظالم (إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشَخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَرُ البراهيم: 42] وتنفتح بلا انغماض وتقليب ولا تحسبن للثبات على الاستقامة والتجند على التوجه إلى الله وحضور القلب بالله لأنّ الله حاضر على العبد ناظرٌ إليه بلا فتور ولا تصور، والخطاب إما للرسول على وجه يتضمن الخطاب لجميع الأمة عامًّا حكمه وإن والمناب بالمورد خاصًا.

#### ﴿ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرُفُهُمٌّ وَأَفْتِدَتُهُمْ هَوَآءٌ ﴿ ا

(مُهْطِعِينَ) مسرعين إلى من يدعوهم وأملي النظر إليه من غير أن يتطرق عنه وينعطف إلى غيره (مُقْنِي رُءُوسِمٍ ) رافعها إليه من غير التفات إلى طرف آخر (لا يَرَدُّ إِلَيْمٍ طَرَفُهُ وَ لا يرجع من الدواعي إليهم نظرهم ولا ينقلب منه لديهم بصرهم بل عيونهم مفتوحة ممدوحة من غير تحريكٍ لأجفان وتقلبت الحدقة إلى غيره من الأعيان (وَأَقْنِدُ أَهُم هُوَآه ) [إبراهيم: 43] جمع فؤاد وهو وجه القلب الذي يلي الروح والوجه الآخر الذي يلي النفس هو الصدر وهواء خلاء وفضاء لم يشغله أجرام ولا أرض وأجسام بل هو خالٍ عن تمام الأشغال وعموم الأحوال يقال قلت فلان هواء يعني خال عن الصور والمعاني كلها لا يشغله شأن عن شأن وكذا يقال للأحمق قلبه هواء أي صفر وخالي عن الخير فكل أجوف خال عن الشواغل هو هواء يعني أن القلب في ذلك زائلة عن أماكنها والأبصار شاخصة عن هول ذلك اليوم وشدة فزعه.

# ﴿ وَأَنذِرِ ٱلنَّاسَ يَوْمَ يَأْنِيهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَا أَخِرْنَا إِلَىٰ الْكَافِ وَلَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْعَذَابُ فَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رَبَّنَا أَخِرْنَا إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبِ نَجِبُ دَعُوتُكَ وَنَتَ عِ ٱلرُّسُلُ أَوَلَمْ تَكُونُواْ أَقْسَمْتُم مِّن أَوَالِ قَلَهُ مَا لَكُم مِّن زَوَالِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

﴿ وَأَنذِرِ النَّاسَ وَحَوِّفُهُم ﴿ يَوْمَ يَأْنِهِمُ الْعَذَابُ ﴾ وهو يوم القيامة وهو مفعول به لأنذر ﴿ فَيَقُولُ اللَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ وأشركوا وكفروا ﴿ رَبَّنَا آخِرْنَا ﴾ أنظر وأمهلنا ﴿ إِلَىٰ آجَلِ وَبِهِ سؤالهُم أَن يردوا ويرجعوا إليها ﴿ يُحِبُ دَعُوتُك ﴾ جواب الأمر وجزاؤه ﴿ وَنَشَيعِ الرُّسُلُ ﴾ فيجابون ﴿ أَوَلَمْ تَكُونُوا أَفْسَمْتُم ﴾ وحلفتم في دار الدنيا ﴿ مِن فَي لَكُ مَا لَكُمُ مِن زَوَالِ ﴾ [إبراهيم: 44] عن الدنيا ولذاتها بل أنتم باقون فيها أبدًا يعني يقولون بأن العالم قديم ونحن بالنوع قديم لا تزول الدنيا قط فلا حشر ولا بعث ولا نشر وأقسموا بالله جهد إيمانهم أنه لا يبعث من مآب.

## ﴿ وَسَكَنتُمْ فِي مَسَكِنِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمْ ٱلْأَمْثَالَ ﴿ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمْ ٱلْأَمْثَالَ ﴿ فَا لَكُمْ الْأَمْثَالَ ﴿ فَالْمَالِ اللَّهِ اللَّهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُمْ ٱلْأَمْثَالَ ﴿ فَاللَّهِمْ لَا عَلَيْهِمْ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَسَكَنتُمُ فِي مَسَكِنِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ﴾ [إبراهيم: 45] بالكفر والعصيان أي مساكن قوم نوح وأماكن زمرة صالح وثمود وغيرهم من فرعون ونمرود ﴿ وَبَهَ يَكُنُنَ لَكُمُ ﴾ ويظهر ويتعين لديكم ﴿ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ ﴾ من التعذيب بعد العقاب ﴿ وَضَرَبْنَا لَكُمُ ﴾ وبينا لكم وعينا لكم ﴿ ٱلْأَمْنَالَ ﴾ [إبراهيم: 45].

﴿ وَقَدْ مَكَرُواْ مَكْرَهُمْ وَعِندَ اللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِن كَانَ مَكْرُهُمْ لِوَقَدْ مَكْرُهُمْ لِيَّاتُ اللَّهَ لِتَرُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴿ فَيَ فَلَا تَحْسَبَنَ اللَّهَ مُغْلِفَ وَعْدِهِ وَرُسُلَهُ وَ إِنَّ اللَّهَ عَرْبِيلٌ ذُو النِّقَامِ ﴿ فَيْ اللَّهُ عَرِيلٌ ذُو النِّقَامِ ﴿ فَيَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَرْبِيلٌ ذُو النِّقَامِ ﴿ فَيَ اللَّهُ اللّ

﴿ وَقَدْ مَكُرُواْ مَكْرُهُمْ ﴾ العظيم الذي أسرعوا فيه جهدهم ﴿ وَعِندَ اللّهِ مَكْرُهُمْ ﴾ إما مضاف إلى الفاعل كالأول أي مكتوب عند اللهِ مكرهم الذين مكرهم به وهو عذابهم الذي يستحقون يأتيهم بغتة من حيث لا يشعرون ﴿ وَإِن كَاكَ مَكْرُهُمُ لِيَرُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ ﴾ [إبراهيم: 46] وإن عظم مكرهم ويبالغ في الشدة فضرب زوال الجبال منه مثلًا للقائمة وكمال تفاقمه أي وإن كان مكرهم سوء لإزالة الجبال

معدًّا لذلك وقد جعلت إن نافية واللام مؤكدة لها نحو ما كان الله ليضيع إيمانهم أي ومحال أن تزول الجبال بمكرهم على أن الجبال مثل لآيات الله وشرائعه لأنها بمنزلة الجبال الذاتية بنيانًا وتمكنا وقواه لتزول بلام الابتداء على معنى وإن كان مكرهم من الشدة بحيث يزول من الجبال وينقطع عن أماكنها كناية عن كمال الميثاق وتمام التمكن في الأدوار بأن الزمان ومرة الدوران وكرة ينفي الأرض والجبال وبثلثهما وآيات الله وبنيانه وطريقه وثبوته ثابتة في تمام الأدوار والأكوار لم يتغير ولم يتبدل.

حكي عن أمير المؤمنين علي كرم الله وجهه في معنى هذه الآية: أنها نزلت في نمرود الجبار والذي حاج إبراهيم في ربه إن كان يقول إبراهيم حقًّا وما يقول صدقًا فلا أنتهي حتى أصعد إلى السماء فأعلم ما فيها فعمد إلى أربعة أفرخ من النسر فرباها حتى شبت فاتخذ تابوتًا وجعل له بابًا منه أعلى وبابًا منه أسفل وقصد مع رجل في التابوت وجعل على رؤوسها اللحم وربط التابوت بأرجل النسور وخلاها نظرت وصعدن طمعًا في اللحم حتى مضى يوم وصعد إلى الهواء وأبعدن التابوت عن نظر الخلق فقال نمرود لصاحبه: افتح الباب الأعلى وانظر إلى السماء هل قربنا منها؟ ففتح ونظر فقال: إنَّ السماء كهيئتها ثم قال: افتح الباب الأسفل وانظر إلى الأرض كيف تراها؟ فقال: أرى الأرض مثل الجنة والجبال مثل الدخان فطارت النسور يومًا آخر مخالفة الريح بينهما وبين الطيران فقال لصاحبه: افتح البابين؟ ففتح الأعلى فإذا السماء فنودى: أيها الطاغي أين تريدُ؟ قيل: كان معه غلام معه قوس وسهام فرمي سهمًا إلى السماء فعاد إليه السهم ملطخًا بالدم الحاصل من سمكة في بحر في الهواء قد قدت بإذن اللهِ وأمره نفسها بالطيبة لنفس نمرود بأنه قد أصاب من السماء بشيء ظنًّا بأنه قد خرج من الملائكة نفر فقال: ضربت له السماء بالسهم، ثم أمر نمرود وصاحبه بأن يصوب الخشبات الموضوعة عليها اللحم وهبطت النسور بالتابوت فسمعت حقيقة التابوت والنسور ففزعت الخلائق وظنوا النسور قد وجدت تجددًا عظيمًا من السماء وبأن الساعة قد قامت فكادت السماء والجبال أن يزول عن أماكنها وذلك هو قول وإن كان لتنزول منه الجبال ﴿ فَلا تَحْسَبَنَّ ٱللَّهَ مُخْلِفَ وَعْدِهِ ـ رُسُلَهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُ ذُو ٱننِقَامِ ﴾ [إبراهيم: 47].

#### ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوَتُ ۖ وَبَرَزُواْ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّادِ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَالسَّمَوْتُ ﴾ [إبراهيم: 48] يعني يبدل هذه الأرض التي يعرفونها إلى أرض أخرى غير هذه المقرونة والتبديل إما في الذات ﴿ كُلُّمَا نَضِعَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ [النساء: 56]، فالله يبدل السماوات بما فيها من الكواكب من ذات وصورة وشكل إلى صورة وذات وشكل آخر بأن أذهب هذه السماوات وكل ما فيها من الكواكب وخلق بدلها ومكانها سموات وكواكب أخرى وكذا الأرض. عن على رضى الله عنه: يبدل أرضًا من فضة وسماوات من فضة إلى أرض وسماوات من ذهب، وأما في الأوصاف والأشكال بأن بدلت من التربيع والتثليث إلى الأسطوانة والمخروطة والاستدارة عن ابن عباس المراد هو الشانع (فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ﴿ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوْجًا وَلَا أَمْتًا ﴾ [طه: 106\_107]، والسماوات هي هذه كما أن المبدل منها إما أعظم أو أصغر على مستدير أو غير مستدير والأرض أيضًا إما أعظم أو أصغر بمستديرة أو غير مستديرة أو بيضى أو عذيبي أو ثلجي فصار في الوقت الثاني مثل الأول أو غيره وذلك بإرادة الفاعل المختار الذي يفعل من يشاء بقدرته ويحكم بعزته وإرادته قال النبي عليه السلام: «يحشر الناس يوم القيامة على أرض بيضاء وعفراء». وأيضًا تكونُ الأرض يوم القيامة خبزة واحدة يكفئان الخبز بيده كما يكفي أحدكم خبزه في السفرة إنزالًا لأهل الجنة ﴿ وَبَرَزُواْ بِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَارِ ﴾ [إبراهيم: 48].

#### ﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَبِلْ مُقَرَّنِينَ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴿ اللَّهُ الْأَصْفَادِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ

﴿ وَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ يَوْمَهِ فِي مُقَرَّنِينَ ﴾ أي يوم القيامة مقرنين مشددين بعضهم ببعض ﴿ فِي ٱلْأَصْفَادِ ﴾ [إبراهيم: 49] وفي القيود والأغلال وفي الأطناب والسلاسل والجبال.

#### ﴿ سَكَابِيلُهُم مِن قَطِرَانِ وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(سَرَابِيلُهُم) قميصهم جمع سربال (مِن قَطِرَانِ) نسبة النفظ الأسود وأنتن وأمتن يجلب من شجرة الأبهل تطلى به جلود الحيوانات (وَتَغْشَىٰ) وتستر وحُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ [إبراهيم: 50] ويعلو بها ويفوق عليها.

﴿ لِيَجْزِى ٱللَّهُ كُلَّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ (أَنَّ) ﴾ ﴿ لِيَجْزِى ٱللَّهُ كُلُّ نَفْسِ مَّا كَسَبَتُ ﴾ من خير وشر ونفع وضر وبرد وحر في بروبحر ﴿ إِبَّ ٱللَّهِ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [إبراهيم: 51].

﴿ هَاذَا بَلَكُ ۗ لِلنَّاسِ وَلِيُنذَرُواْ بِهِۦ وَلِيَعْلَمُوٓاْ أَنَّمَا هُوَ اِلَـٰهُ وَحِدُ وَلِيذَكَرَ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴿ ﴾

﴿هَنذَا﴾ القرآن والكتاب والفرقان ﴿بَلَغُ لِلنَّاسِ﴾ وتبليغ وكناية لهم في التذكير والموعظة ﴿وَلِيُنذَرُوا بِهِۦ﴾ وليخوفوا به ﴿وَلِيَعَلَمُوۤا أَنْمَا هُوَ إِلَنهٌ وَحِدٌ وَلِيذَكّرَ أُولُوا ٱلأَلْبَبِ﴾ [إبراهيم: 52].

### 



﴿ يِنْ عِنْ خطرات الأنفس ﴿ الرَّغَيْلِ ﴾ [لأنفس ﴿ الرَّغَيْلِ ﴾ الذي جعل في سماء الألوهية بروج ربوبيته وزينها بنجوم سمائه وصفاته الذاتية ﴿ الرِّجَيْبِ ﴾ الَّـذي ﴿ قَالَ هَـٰذَا صِرَطُ عَلَىٰ مُسْتَقِيثُ ۞ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْمِمْ شُلْطَنَنُ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ﴾ [الحجر: 41-42] على طرايق الحسن وروايق النفس.

﴿ الرَّ ﴾ يريد أن اللَّهُ الرحمن ﴿ يَلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَابِ ﴾ يريد ما افترض على عباده الأحكام ونصائص رسوم الأعلام ﴿ وَقُرْءَانِ مُّبِينِ ﴾ [الحجر: 1] يريد خير الأولين والآخرين.

﴿ زُبِّهَا يَوَدُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يريد الذين في الطباق السبع من جهنم ﴿ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ [الحجر: 2] يريد حيث أخرج المسلمين من جهنم من الطابق السابع برحمة اللَّهِ وبالتوحيد بعد ما مستهم النار فصاروا كالحميم وكالجريدة المحترقة مثل قوله تعالى في المدثر: ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ ﴿ أَي عَالُواْ لَمْ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِينَ ﴾ [المدّثر: 42 - 43] يريد من الموحدين فيخرج كما خرج ﴿ وَلَوْ نَكُ نُطُّعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴾ [المدثر: 44] فتخرج لما خرجوا ﴿وَكُنَّا غَنُونُ مَعَ ٱلْحَابِضِينَ﴾ [المدثر: 45] يريد أن للَّهِ ولدًا وأن له شه بكًا ﴿ وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِنُومِ ٱلدِّينِ ﴾ [المدثر: 46] يريد الجزاء يوم الثواب ويوم العقاب ﴿ حَتَّى أَنَنَا ٱلْيَقِينُ ﴾ [المدثر: 47] يريد الموت ﴿ فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنفِعِينَ ﴾ [المدثر: 48] كما نفعهم الموحدين.

﴿ ذَرُهُمْ ﴾ يا محمد ﴿ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِمِمُ ٱلْأَمَلُ ﴾ [الحجر: 3] أي

يفضلهم طول الأمل ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر: 3] تهديد من الله ووعيد.

﴿ وَمَاۤ أَهۡلَكُنَا مِن قَرۡيَةٍ ﴾ يريد أهل القرية ﴿ إِلَّا وَلَهَا كِنَابٌ مَعۡلُومٌ ﴾ [الحجر: 4] يريد إلا أهل يتهيأون إليه.

(مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا) يريد بأنه مدة الوقت الذي وقّت لها (وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ) [الحجر: 5] وما يؤخرون.

﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهَا الَّذِى نُزِلَ عَلَيْهِ الذِّكُرُ الذكر النبي ﷺ ﴿ إِنَّكَ لَمَجْنُونُ ﴾ [الحجر: 6] استهزأوا استهزاء منهم لأنه لو أيقنوا من أنه نزل الذكر ما قالوا ﴿ لَمَجْنُونُ ﴾ ولكنهم استهزأوا كما قال قوم شعيب لشعيب: ﴿ إِنَّكَ لَأَنتَ الْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ﴾ [هود: 87] استهزاءً منهم لأنهم يريدون إنك أنت السفيه الجاهل.

﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَتِهِكَةِ ﴾ يريد فلا جئتك بالملائكة حتى يصدوك ﴿ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِفِينَ ﴾ [الحجر: 7].

قال الله تبارك وتعالى: ﴿مَا نُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ يريد بالعذاب ﴿وَمَا كَانُوَا إِذَا مُنظَرِينَ ﴾ [الحجر: 8] يريد إذا نزلت الملائكة لم يناظروا إلا بالحق يريد نفسه تبارك وتعالى.

﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ ﴾ مما أنزل من الكتب على الأنبياء ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَكَغِظُونَ ﴾ [الحجر: 9] يريد لمن صدق به وآمن.

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا ﴾ يا محمد ﴿ مِن قَبْلِكَ ﴾ يريد آتينا ﴿ فِي شِيَعِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [الحجر: 10] في الأمم الأولين.

﴿ وَمَا يَأْتِهِم مِن ﴾ قبلك يا محمد ﴿ إِلَّا كَانُواْ بِهِ، يَسَنَهْزِءُونَ ﴾ [الحجر: 11] يريد كثيرًا ما استهزأ بك قومك بعد طول إكرامهم ورضائهم عنك.

﴿ كَنَالِكَ نَسَلُكُمُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الحجر: 12] يريد نسلك الشرك وندخله في قلوب المشركين المكذبين كما نسلك الخرزة في الخيط.

﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِهِ ۚ ﴾ لا يصدقون القرآن ﴿ وَقَدْ خَلَتْ سُنَّةُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [الحجر: 13] يريد معنى مثل الأولين.

﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونٌ ﴾ [الحجر: 14] يريد فطفقوا فيه يصورون وينظرون فيه إلى ملكوت اللهِ وقدرته وسلطانه وإلى عبادة الملائكة

الذين هم من خشية ربهم مشفقون.

﴿لَقَالُواۤ إِنَّمَا سُكِرَتُ أَبْصَنُرُنَا﴾ حجزت أبصارنا وجعلت مسحورة فاضربوا منه بهذا وافترقوا وقالوا: ﴿بَلْ نَحَنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ﴾ [الحجر: 15] قالوا من السحر، قالوا: مخلوقين نحن على السحر.

﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا ﴾ يريد بروج الشمس والقمر وسائر الكواكب وقال بعضهم قصورًا ﴿ بُرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ [الحجر: 16].

﴿ وَحَفِظْنَهَا مِن كُلِّ شَيْطَنِ رَجِيمٍ ﴾ [الحجر: 17] يريد بحفظه إياها محمد ﷺ قوله: أوحي إلى أنه استمع وإنا كنا نقعد منها قبل اليوم مقاعد المستمع ممن يستمع كان يريد مدينتي محمد نجد له شهابًا وصعدًا يريد نارًا نرمى بها ولما قال في الصافات: ﴿ إِلَّا مَنْ خَطِفَ اَلْخَطْفَةَ فَانْبَعَهُم شِهَابٌ ثَاقِبٌ ﴾ [الآية: 10] نارًا محرقة.

﴿ إِلَّا مَنِ ٱسَّدَقَ ٱلسَّمْعَ فَأَنْبَعَهُم شِهَابُ مُّبِينٌ ﴾ [الحجر: 18] يريد لأهل الأرض.

﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا ﴾ يريد بسطناها ﴿ وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَسِى ﴾ يريد الجبال لئلا يمتد بابها ﴿ وَٱنْبَتّنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونِ ﴾ [الحجر: 19] يريد من الثمار مما يكال ويوزن.

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحَيْنِ الرَّحَيْنِ

#### ﴿ ﴿ اللَّهُ عَلَىٰ ءَايَتُ ٱلْكِتَابِ وَقُرْءَانِ مُّبِينِ ﴾

(الرَّ تِلْكَ مَايَتُ الْكِنَبِ) أقول: إن أول الأوائل ومبدأ الأدوار ومنتهى الأكوار، وآخرها تلك المكاتبات وتلك السكونات في الدورات والكورات آيات الكتاب الإلهي، وهذه السورة هي آيات الكتاب (وَقُرَءَانِ مُبِينِ) [الحجر: 1] عطف بيان لكتاب الذي فيه الأحكام قواعد الحلال والحرام وترجمان أعلام عقائد أهل الإسلام ويمكن أن يراد بالكتاب ما كتب فيه الأحكام الشرعية الفرعية، وبالقرآن ما جمع فيه الأصول والفروع أو بالعكس قيل المراد هو التوراة والإنجيل.

#### ﴿ زُبُهَا يُودُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴿ ﴾

(رُبَمَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُواً حين عاينوا المسلمين مظفرًا منصورًا ومكرمًا مسرورًا وكونهم في أيديهم اليسر مقهورًا في الدنيا أو وقت حلول الموت وانقطاع الأمل أو يوم القيامة، ربما قرأ بالفتح والراء والتخفيف، وفيه ثمان لغات ضم الراء وفتحها والتشديد والتخفيف وبتاء التأنيث ودونها وما كافة عن الجر، فيجوز دخول الراء على الفعل وحقه أن يكون مع الماضي إلا أنه لما كان المترقب في أخبار الله تعالى كالماضي في تحققه أجراه مجراه، وقيل: ما يكره موصوله كقول الشاعر:

وربما تكره النفوس في الأمر له فرجة كَحَلُ العقال الله على الأعلى الذان بأنهم (لَوْ كَانُوا) أي رب شيء يكره معه النفوس وفي معنى التعليل إيذان بأنهم (لَوْ كَانُوا) يودون الإسلام مرة فبالحري أن يسارعوا إلى الله فكيف وهم يودونه كل ساعة، وقيل لدهشتهم بأحوال القيامة وأهوالها تمنوا ذلك، روى أنه إذا اجتمع أهل النار في النار، ومنهم من يشاء الله من أهل القبلة فيخرجون ههنا قال الكفار: ولمن في النار من أهل القبلة اسم (مُسْلِمَيْنِ) قالوا: بلى قالوا: كانت لنا ذنوب فأخذنا بها فيغفر الله لهم بفضل رحمته فيأمر بكل من كان من أهل القبلة فيخرجون، فحينئذ (يَوَتُ اللَّذِينَ كَفُرُوا لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ [الحجر: 2] ربما ههنا للتكثير إلا أن اشتغالهم بالعذاب لا يفزعهم للندامة ولما يخطر ببالهم إلا أحيانًا.

### ﴿ ذَرْهُمْ يَأْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَيُلْهِمْ ٱلْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾

﴿ ذَرَهُمُ ﴾ يا محمد ودعهم ﴿ يَأْكُلُوا ﴾ ما أرادوا وكم أرادوا وكيف أرادوا في أي وقت أرادوا ﴿ وَيَتَمَتَّعُوا ﴾ وينتفعوا من الدنيا وما فيها ﴿ وَيُلْهِمِمُ ٱلْأَمَلُ ﴾ بشغلهم وبفعلهم ليوقعهم طول الأعمال واستقامة الأحوال عن الاستعداد بعمل المعاد ﴿ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحجر: 3] نتائج ما يعملون يوم القيامة وفي هذه الآية تهديدان ونوعان من التخفيف كما لا يخفى.

### ﴿ وَمَاۤ أَهۡلَكُمٰنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِنَابٌ مَّعۡلُومٌ ۗ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَمَا أَهَلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ ﴾ وأهلها ﴿ إِلَّا وَلَهَا كِنَابٌ مَّعَلُومٌ ﴾ [الحجر: 4] وأجل مرسوم.

## ﴿ مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَنْخِرُونَ ﴿ ١

﴿مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا﴾ أصلًا وقطعًا ﴿وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ﴾ [الحِجر: 5] أبدًا يعني أن زمان الموت ووفاته لا يتقدم ولا يتأخر مما قدره الله تعالى وعينه فمنه لبيان استغراق النفى.

# ﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِى نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴿ ﴾

(وَقَالُوا) أي مشركو مكة (يَكَأَيُّهَا الَّذِي نُزِّلُ عَلَيْهِ الذِّكُرُ [الحِجر: 6] القرآن الذي يذكر النفوس والأرواح التي قبلت في المعاهد الأزلية والمعاقد الأولية والعهود الجارية بينهم وبين الله في مقام (السَّتُ بِرَيِّكُمُّ قَالُوا بَلَنَ [الأعراف: 172]، (إنِّكَ لَمَجْنُونُ [الحِجر: 6] بهذا الحكم منهم حد الاستهزاء وتعريض كما قال فرعون في موسى إن رسولكم الذي أرسل إليكم لمجنون ليس من قبيل ما قالوا في شعيب عليه السلام: إنك لأنت الحليم الرشيد، إشعار بأن طور النبوة خارج عن طور العقل إذ العقل لإقامة أحكام الشرائع ووصول التكاليف لا لإدراك سر الربوبية كما صرح به الرسول عليه السلام: «العقل لإقامة سرّ العبودية لا لإدراك سر سر الربوبية كما وقد سبق أن ورد في السابق:

كيفية المرء ليس المرء يدركه فكيف كيفية الجبار في القوم هـو النبي أنشأ مبتدعًا فكيف يدركه مستحدث القسم

#### ﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَائِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴿ ﴾

﴿ لَوْ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَتُمِكَةِ إِن كُنْتَ مِنَ ٱلصَّلِقِينَ ﴾ [الحِجر: 7] ركب لو مع ما كما ركب مع لا ، بمعنى لست يا محمد برسول ولا نبي إذ لو كنت نبيًّا لجئته بالملائكة التي تصدقك فحينئذ يكون من الصادقين كما قال عمر رضي الله عنه: لولا علي لهلكتم .

# ﴿ مَا نُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَا كَانُوٓاْ إِذَا مُّنظَرِينَ ۞

(مَا نُنَزِلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِيُ تنزيلًا مثليًّا بالحق والتنافي للصدق وعلى الوجه الذي تقتضيه الحكم الإلهية، وبين أنها لو نزلت الملائكة لهلكوا كما قالوا: لو أنزلناه ملكًا لقضي الأمر، والحال أن منكم منذر يأتكم من شعيب كلمتنا بإيمانهم قبل الحق ههنا هو الوحي (وَمَا كَانُوا إِذًا مُنظَرِينَ اللَّهِجِدِ: 8] أي وقت أنزل

الملائكة المستلزم للإهلاك (مُنظرِينَ) ممهلين وإذا جواب جزاء الشرط مقدر أي لو أنزلنا الملائكة لما كانوا ممهلين.

#### ﴿ إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنفِظُونَ ۞﴾

(إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ) والقرآن على محمد كيف شئنا حتى وأين أردنا ﴿وَإِنَّا لَهُ لَكُو لِكَا فَا لَكُو وَالْمَكُر لَكَ وَالْمُكُونَ ﴾ [الحِجر: 9] من التحريف والنسخ أو محمد من الكيد والإهلاك والمكر والافتراء.

## ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي شِيعِ ٱلْأَوَّلِينَ ۞

﴿ وَلَقَدَّ أَرْسَلْنَا مِن قَبِلِكَ ﴾ رسلًا وآتينا ﴿ فِي شِيَعِ ٱلْأَوِّلِينَ ﴾ [الحِجر: 10] والأمم المتقدمين والشيعة أي القوم الذي انتفعت كلمتهم وطريقتهم ومذهبهم من أشياعه إذا اتبعه.

## ﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ - يَسْنَهْزِءُونَ ۞

(وَمَا يَأْتِيمِ) فهي الشيع الأولين (مِّن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ. يَسْنَهْزِءُونَ ﴿ ﴾ [الحِجر: 11] تسلية للنبي وتطييب لقلبه وتنبيه، وما للحال لا تدخل إلا مضارعًا أو ماضيًا قريبًا منها حكاية للحال الماضية.

#### 

و (كَذَلِكَ نَسَلُكُهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ [الحِجر: 12] مشركي قومك يعني سلكنا وأدخلنا الكفر والتكذيب والاستهزاء بالرسل في قلوب شيع الأولين كذلك نسلكهما ويدخلهما في قلوب مشركي قومك، رد على القدرية بأن الله حكم بأن أدخل الكفر والباطل وغيره من الأباطيل في قلوب العباد لا غيري وإبليس يدعو ويزين يدخل في النار. قال النبي علي أنه مبلغ والله هادي وقاسم والله يعطي، وقال أيضًا: «بعثت داعيًا ومبلغًا» وليس من الهداية شيء، وخلق إبليس مزينًا وليس من الهداية شيء، وخلق إبليس مزينًا وليس من الضلالة شيء.

## ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ بِدِّء وَقَدْ خَلَتْ سُنَّةُ ٱلْأُوَّلِينَ ۞

(لَا يُؤْمِنُونَ بِيَّهُ حال من الضمير المنصوب أو بيان للجملة المتضمنة والأولى أن يجعل حالًا من المجرمين ولا ينافي كونها مفسرة للمعنى الأول بل يقويه (وَقَدْ خَلَتْ سُنَةُ ٱلْأَوَّلِينَ) [الحِجر: 13] ومضت سنة الله فيهم بأن حد لهم

وسلك الكفر وأدخل ما هو أماراته في قلوبهم أو بإهلاك من كذب الرُّسل، فيكون وعيدًا وإنذارًا لأهل مكة.

# ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

(وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم) على هؤلاء القائلين لو ما تأتينا الملائكة (بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَظُلُوا) صاروا (فِيهِ يَعْرُجُونٌ) [الحِجر: 14] الفاء للعطف للتعقيب ولو فتحنا بابًا وبعد ذلك دخلوا فيه أي في ذلك الباب متعاقبين ورؤوا الملائكة عيانًا وشهودًا.

# ﴿ لَقَالُوٓا ۚ إِنَّمَا سُكِرْتُ أَبْصَارُنَا بَلُ نَحْنُ قَوْمٌ مَّسْحُورُونَ ﴿ ﴾

(لَقَالُواْ إِنَّمَا شُكِرَتُ أَبْصَنْرُنا) أي صيرت وسحرت عيوننا فلا ندرك الشيء على ما هو عليه في نفس الأمر (بَلْ غَنْ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ) [الحِجر: 15] قد سحرنا محمد كما قالوا عند ظهور غيره من الآيات، وفي كلمتي الأحزاب والحشر دلالة على البت بأن ما نراه لا حقيقة له بل هو باطل في نفس عاطل في حسه يقبل إليهم بنوع من السحر.

#### ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّتَكُهَا لِلنَّظِرِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾

(وَلَقَدَ جَعَلْنَا فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا) [الحِجر: 16] هي على ما دلت عليه الكتب السماوية والبحرية والأرصاد وصرح به أخنوخ النبي وهو إدريس الذي رفعه الله تعالى إلى السماء السابعة وأسكنه في مركز كرة تدوير زحل، وحركته هو ثلاثين سنة وأعلمه أشهده حركات الكواكب السبع السيارة كمَّا وكيفًا شرقًا وغربًا في هذه البروج التي صورها في الفلك الثامن وحقائقها في الفلك الأطلس وفلك الأفلاك المسمى بلسان الشرع اثنا عشر، وأسمائها: حمل، ثور، جوزاء، سرطان، أسد، سنبلة، ميزان، عقرب، قوس، جدي، دلو، حوت، ويسمى هذا الفلك بالكرسي الذي وسع الأفلاك والسماوات السبع وأحاطها والأرض (وَسِعَ كُرُسِينُهُ السَّمَوَتِ وَاللَّهُ السَّمَوَتِ على الأرض أن الأفلاك كالخيام الموضوعة على الأرض أذيالها على ظاهر أهل الإسلام على أن الأفلاك كالخيام الموضوعة على الأرض أذيالها على خبل قاف غير أنه يحيط بالأرض إحاطة تامة، ووسعها سعة عامة، إذ لو لم يحُط جبل قاف غير أنه يحيط بالأرض إحاطة تامة، ووسعها سعة عامة، إذ لو لم يحُط بها لم يصبح قوله: (وَسِعَ كُرُسِينَهُ السَّمَوَتِ وَاللَّمَانَ اللَّهِ وَلَادًا الله على الم يصبح قوله: (وَسِعَ كُرُسِينَهُ السَّمَوَتِ وَاللَّمَانَ اللَّهِ الله يصبح قوله: (وَسِعَ كُرُسِينَهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ الله الم يصبح قوله: (وَسِعَ كُرُسِينَهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ الله على الله على الأرص إحاطة تامة، ووسعها سعة عامة، إذ لو لم يحُط بها لم يصبح قوله: (وَسِعَ كُرُسِينَهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ الله على الله على المن خلق الله على الله على الله على المنافقة الله على الله على المنافقة الله على المنافقة الله على المنافقة الله على المنافقة الله على أن المنافقة الله على المنافقة المنافقة الله على المنافقة المنافقة المنافقة الله على المنافقة المنافقة الله على المنافقة ا

سبع سموات طباقًا ﴿ أَلَمْ تَرَوا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَوْتِ طِبَاقًا ﴾ [نوح: الآية 15] بعضها محيط بالبعض، وكذا الفلك الثامن والتاسع يحيطان بالباقية، فصور البروج تكون منطبقة على حقائقها في بدو الفطرة ودرجاتها على درجاتها ودقائقها وثوابتها إلى عاشرها، فلو كان الفلك الثامن ثابتًا غير متحرك لكان انطباق الصور على حقائقها ثابتًا غير زائل عنها، وأما إذا تحرك حركة بطيئة زالت الصور عن الحقائق وانصرفت الصور عن محاذاة حقائقها، فإن صورة الحمل مثلًا قد كانت منطبقة على حقيقة الحمل التي كانت ثابتة في ذلك الأفلاك والعرش.

فلما تحركت منطبقة البروج التي تقاطعت مع منطقة معدل النهار على لفظتين متقابلتين أحدهما: التي إذا تجاوزت الكواكب عنها صارت شمالية تسمى بالحمل، والنقطة الأخرى التي انحرفت الكواكب عنها: صار جنوبًا يسمى بالميزان، فنسبة من هذه البروج شمالية وهي الحمل إلى الميزان، ونسبة جنوبية وهو من الميزان إلى الحمل، فنصف من منطقة البروج شمالية وهو من الحمل إلى الميزان ونصف جنوبية وهو الميزان، ومعدل نهار فلك الأفلاك مستقسم بالدوائر الستة للتقاطع على نقطتين متقابلتين، وهما القطبان فينقسم معدل النهار بهذه الدوائر الست اثنا عشر قسمًا متساوية منحصرة بين القطبين، فكل قسم منها ربا مائة وثمانون جزءً من المعدل كان برجًا هو طول البرج، وأما عرضه فهو جزء من معدل النهار محصورتين دائرتين وهو ثلاثون جزءًا ودرجةً يسمى عرض البروج، فلو فرضنا هذه الدوائر الست قاطعة لمنطقة البروج وفلك البروج تصير تلك البروج منقسمة على اثنا عشر قسمًا على ما مر في ذلك الأفلاك ومعدل النهار كل قسم منها برجًا أيضًا، وأنت خبير بأن الكواكب الثابتة إنما تعتبر في منطقة الفلك الثامن على مئة حاجة، ونسبة مخصوصة خاصة يؤخذ منها صورة من الصور الاثنا عشر كالحمل والثور والجوزاء والسرطان والأسد والسنبلة وغير ذلك، وهذه الصور في الفطرة الأولى توازي الحقائق المذكورة.

وإذا تحركت منطقة البروج انتقلت النقطة تقاطعت منطقة البروج ومعدل النهار عليها من منطقة البروج إلى غير تلك النقطة من معدل النهار، وكذا جميع النقاط من منطقة البروج تنتقل من محاذاة تمام النقاط المعدل، وبهذا الانتقال لا

يظهر إلا في أزمنة متطاولة لأن منطقة البروج في كل مائة جزء واحدًا وسبعين أو ستة وستين سنة، ولذا ما أثبت الأوائل لمنطقة البروج حركة، والذين من بعدهم أدركوا لها حركة إلا أنهم ما عينوا مقدارًا لها، ثم الذين يلونهم عينوا في كل مائة سنة جزءًا، وأما الذين بالغوا في الحساب وجدوا في كل سبعين سنة أو ستة وستين سنة قطعت جزءًا واحدًا ﴿وَزَيَّنَهَا ﴾ أي البروج أو السماء الدنيا بمصابيح ﴿ لِلنَظِرِينَ ﴾ [الحِجر: 16] إليها المتقابلين فيها قائلين ﴿ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا سُبُحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّادِ ﴾ [آل عـمران: الآية 19]، ﴿ وَلَقَدُ زَيِّنَا السَّمَاءَ الدُّيَا بِمَصَابِيح وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ ﴾ [الملك: الآية 5] الآية.

#### ﴿ وَحَفِظْنَهُا مِن كُلِّ شَيْطَنِ رَّجِيمٍ ۞ ﴾

وَحَفِظُنَهُا مِن كُلِّ شَيْطَنِ رَّحِيمٍ [الحِجر: 17] مرجوم مذموم مطرود، عن ابن عباس: إن الشياطين كانوا يدخلون السماوات كلها، ويسمعون الكلام من الملائكة المدبرة لها الحوادث النازلة من العرش إلى الأفلاك الملكوتية، وبذريعة النجوم وواسطة الكواكب الثابتة السيارة، ينزل تلك الحوادث والأفياض النازلة من السماوات العلى الإلهية والأفلاك الربوبية إلى السماوات الجسمانية، اجتمعت أولًا في فلك التاسِع المسمى بالعرش، ثم بواسطة الكواكب قد انفصلت الأفياض النازلة وظهرت وتعينت وتميزت بعضها عن بعض، فحينئذ يدركون الشياطين بعضها ويكفونها إلى الكهنة، فلما ولد عيسى عليه السلام منعوا من ثلث السماوات وعند ولادة محمد عليه منعوا عنه جميعًا فذكروا لإبليس فقال لقد حدث في الأرض حادث فبعثهم فوجدوا رسول الله يتلو القرآن فقالوا:

#### ﴿ إِلَّا مَنِ ٱسۡتَرَقَ ٱلسَّمْعَ فَٱلۡبَعَهُۥ شِهَابُ مُّبِينٌ ۗ ﴿ إِلَّا مَنِ السَّمَعَ فَٱلۡبَعَهُ، شِهَابُ مُّبِينٌ ﴿

(إِلَّا مَنِ اَسْتَرَقَ ﴾ استثناء منقطع (السَّمَع ﴾ واختلاسه واستسلامه من نطاق السماوات وسكانها لما تبنتهم من المناسبة الذاتية والجوهرية ، وذلك إما بالاستدلال من أوضاع الكواكب واتصال بعضها ببعض وحركاتها المخصوصة (فَأَتَبَعَهُ ﴾ ولحق أي الاستماع الحاصل من الاستراق (شِهَابٌ مُبِينٌ ﴾ [الحِجر: 18] شعلة من النار أن الشياطين يتركب بعضها إلى بعض إلى السماء الدنيا ليسترقوا استماع الأفياض النازلة والحوادث المزايلة من سماء الدنيا فيرمون بالكواكب

والشهب الحادثة لطردهم ومنعهم عن الإشراق فيهم من فتيلة تلك الشهب، ومنهم من يخرق وجهه وجبهته وجسمه وبدنه كيف ما شاء الله، ومنهم من يخليه ويتركه فيصير غولًا يصل الناس في البوادي والبراري.

قال النبي على الملائكة تنزل في الغيوم» وهو السحاب، فقد تذكر الأمر الذي قضى في السماء فيسترق الشياطين السمع فيسمعه فيوحيه ويلقيه إلى الكهان فيكذبون منها مائة كذبة من عند أنفسهم، قيل إن من فرغ وكشف للرمي بالنجوم هنا يحيى من ثقف، فإنهم جاءوا إلى رجل منهم اسمه عمرو بن أمية وكان أدهى العرب فقالوا: حدث من الرجم بالنجوم فقال: بلى فقال: فانظروا فإن كانت معالم النجوم التي يرمى وهي والله يهدى بها في ظلمات البر والبحر، ويعرف بهذا الأنواء من الصيف إلى الشتاء، يصلح الناس بها معايشهم باقية فهي في الدنيا وهلاك الخلق فيها، وإن كانت نجومًا غيرها وهي باقية على حالها، فهذا الأمر ما أراده الله بهذا الخلق.

#### ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَٱلْقَيْسَنَا فِيهَا رَوَسِي وَٱنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونِ ﴿ اللّ

وَالْأَرْضَ مَدَدُنَهَ) وبسطناها على وجه الماء ودحيت تحت الكعبة في خمسمائة عام (وَالْقَيْمَا فِيهَا رَوَسِي) [الحِجر: 19] وجبالًا ثوابت وعوالي لدى انصراف دائرة معدل النهار عن منطقة البروج بعد الانطباق عليها لأن الله تعالى خلق معدل النهار أولًا منطبقًا على منطقة البروج والكواكب مقترنة ومجتمعة في صغر الحمل العناصر بأسرها محيطًا بعضها ببعض والأرض في وسط الكل على وجه ينطبق مركز ثقلها على مركز حجمها، ثم أمر الله تعالى أن ينصرف معدل النهار عن منطقة البروج، ففي أي جانب مال حضيض الشمس مال الماء إليه وانكشفت الأرض في الجانب الآخر لديه، مثلًا مال الحضيض إلى جانب الجنوب مال الماء إلى الجنوب، وانكشفت الأرض في جانب الشمال ووقعت العمارات وسكنت الحيوانات فيه، وإليه الإشارة في قوله: (فَفَنَقْنَهُمَّ وَجَعَلْنَا مِنَ العمارات ومكمون (وَإن مِن شَيْءٍ إلَّا عِندُنَا خَرَابِنَهُ وَمَا نُنَزِلُهُ وَمَا نُنَزِلُهُ وَمَا نُنَزِلُهُ وَمَا نَنْزَلُهُ وَمَا نَنْزَلُهُ وَمَا نَنْزَلُهُ وَمَا الله المدينات من الحجر الشريفة المحدنيات من الحجر الشريفة المحدنيات من الحجر الشريفة المحدنيات من الحجر الشريفة

والخسيسة كالذهب والفضة والحديد والنحاس وغير ذلك، والإنبات مستعار للخلق والإظهار.

# ﴿ وَجَعَلْنَا لَكُوْ فِبِهَا مَعَايِشَ وَمَن لَّشَتُّمُ لَهُ. بِرَزِقِينَ ﴿ ﴾

(وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَدِشُ من المطاعم والمشارب والملابس وغيرها بما يتوقف منه آلات الحرث وأدوات الطبخ واللبس (وَمَن لَسُتُمُ عطف على معايش أي جعلنا وخلقنا لكم فيها معايش والذي لستم (لَمُ بِرَزِقِينَ) [الحِجر: 20] من الأناعيم والدواب بل رازقهم كما هو خالقهم هو الله لا أنتم، بل خالقكم ورازقكم وخالق ورازق لكل شيء هو الله.

#### إشارة وتأويل

- (الرم) إشارة إلى آخر الدورة الرابعة وهي الدورة الصغرى الفرعية النورية من الأدوار الأربعة النورية الفرعية ونهاية الأدوار النورية الجمالية الصريحة والجلالية العدمية الضمنية (يلك ءاينتُ الكيتيب) وأجزائه النازلة في تلك الأدوار متفرقة متفردة متعنفة (وَقُرْءَانِ شُبِينِ) [الحِجر: 1] أي الصور الجمعية التي تظهر في نهاية الدورات المنطوية على كمال الإجمال والتفصيل.
- (رُبَمَا يَوَدُ اللَّينَ كَفَرُوا) [الحِجر: 2] وأسروا من الأعيان الظلية العدمية الساترة للأعيان النورية الجمالية، واختفت آثار أنوارهما وتوارت ظلالهما العدمية وانتفت كمالاتهما (لَوَ كَانُوا مُسْلِمِينَ) [الحِجر: 2] مستسلمين للأعيان النورية.
- (ذَرَهُمُ) يا حقيقة محمد السارية في تمام الكائنات وعموم المكونات في الأدوار النورية الجمالية الوجودية صريحًا، وفي الأكوار الظلية الجلالية العدمية ضمنًا (يَأْكُوُوُ) من مقتضيات الأدوار النورية والوجودية صريحًا (وَيَتَمَتَّعُوُا) ينتفعوا من مرتضيات الأكوار الضمنية ضمنيًا (وَيُلِهِمُ ٱلْأَمَلُ) ويملهم ويصرفهم التوجه إلى العمل عن الكمال الجمعي والجمع الكمالي (فَسَوْفَ يَعَلَمُونَ) والحجر: 3] عند الانتقال إلى الفردارية الظلية الضمنية التي كانت خفية فصارت صريحة جلية وبين القيمة العظمى النورية الوجودية.
- ﴿ وَمَا أَهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ ﴾ بالتخريب ومنع العمارة ونفي الحرث والزراعة، أو

بالطوفان الكلي والجزئي، أو بإهلاك ساكنيها، أو نفيهم عنها ﴿إِلَّا وَلَمَا كِنَابٌ مَعْلُومٌ ﴾ [الحِجر: 4].

(مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ السِحِجِرِ: 5] إذ حركات الأدوار الدورية والحركات الدورية متسعة منتظمة، فإن كل جزء من الأجزاء التي وقعت على الاستدارة لها سابع وعاشر ورابع، فإذا تحركت لا بدّ وأن يتحرك سابعها بل جميع الأجزاء التي بين هذه الأوتاد الأربعة كلها يتحرك لا يمكن أن يتقدم جزء هذه الأجزاء المتتابعة ولا يتأخر لا في الطلوع ولا في الغروب ولا في الأصول إلى الرابع والعاشر، وكذا الحكم في سائر النقاط ومقابلاتها.

﴿ وَقَالُواْ يَكَانَّمُ اللَّهِ المحمدية ﴿ اللَّذِى نُزِلُ عَلَيْهِ ﴾ في بداية الدورة العظمى الإلهية بالتجلي الذاتي هو مبدأ القوة الذاتية ﴿ الذِّكُرُ ﴾ التجلي الذاتي بالعنوان الوصفي يعني العلم الذي هو باطن القرآن الذي من شأنه أن يذكر النفوس التي هي حملته في الفطرة الأولى عن المواشي التي جرت بينهم وبين الله في موطن الأحدية الجمعية ﴿ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ ﴾ [الحِجر: 6] مستودعة عيون الأعيان وجفون الأكوان.

(لَوْ مَا تَأْتِينَا بِٱلْمَلَتِهِكَةِ [الحِجر: 7] إشعار بأنهم يذكر دائمًا تقدم في فرداريّة الدورة العظمى والكبرى من أن الرسل فيهما كانوا بصورة الملائكة الفرعية لأن أعيانهما كانوا بالتعينات الملكية فإذن لا بدّ أن يكون الرسول فيهم من جهتهم كما يجب أن يكون في فرداريّة الدورة الصغرى النورية الفرعية التي أعيانهما من جنس الأجسام الكثيفة البشرية، والرسول من جنس أعيان هذه (وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَسُولٍ إِلّا بِلسَانِ فَوْمِهِ، [إبراهيم: 4] لما تقرر من أن في كل دورة دينًا وعلى مقتضى ما روينا بما يبعث الله فيها رسولًا وينزل فيها كتبًا.

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ في الأدوار الوسطى والكبرى والعظمى ﴿ فِي شِيَعِ اللَّوْلِينَ ﴾ [الحِجر: 10] من الأعيان البرزخية والروحية الملكية العاملة والعقيدة والملكية العالية والأعيان إلا الله والشؤونات.

﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ، يَسْنَهْزِءُونَ ﴾ [الحِجر: 11] إشارة إلى أن الأنبياء والرسلُ في كل دورة وإن كانوا بحسب الظاهر من جنس أعيان تلك الدورة، إلا

أن الله خصصهم بمزيد عناية ومزية شرف وهيئة ومنزلة لا يعلمهما إلا الله، وكذا لأولياء لقوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيآءَ اللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمُ يَحْزَنُونَ ۚ لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عُمْ يَحْزَنُونَ لَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ

قال النبي على النبي على الأغنياء من طين الأرض وخلق الله الفقراء والأنبياء من طين الجنة »، وقال النبي على النبي على الساطن فقال : هو سرٌ بيني وبين أحبائي وأصفيائي وأوليائي أودعته في عن علم الباطن فقال : هو سرٌ بيني وبين أحبائي وأصفيائي وأوليائي أودعته في قلوبهم لا يطلع عليه لا ملك مقرب ولا نبي مرسل » عنه هذا علم أن يشبه أعيان الأدوار النورية وأكوان الأكوار الظلية إلى الله متفاوتة وهو التفاوت إنما هو من الله وبكمال إرادته وشمول مشيئته ونور حكمته البالغ ، فكانت نسبة الأعيان إلى الله متفاوتة ، كذلك نسبتهم إلى الأغنياء والأولياء وأيضًا متفاوتة ، وبهذا التفاوت صار البعض مؤمنًا وعارفًا موافقًا ، والبعض الآخر كافرًا وعاصيًا ومنافقًا وإليه الإشارة بقوله تعالى : ﴿ وَمَا يَأْتِيم مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ عَن مَنْ رَسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ عَن يَسْهُرْءُونَ ﴾ [الحِجر: 11].

(وَلَقَدُ جَعَلْنَا فِي السّمَآءِ بُرُوجًا اللهِ الناعشرة عبارة عن التجلي الذاتي السرمدي الذي يتفضل أنوار أسرار عينه إلى اثنا عشرة دورة وكورة، ثمانية منها بسيطة إفرادية وارتقى مركبة جمعية وهي بروج للسماء السرمدية، والدورة الإلهية السرمدية عبارة عن يوم وليلة، فيومها هو الأدوار الأربعة النورية الوجودية البحمالية، وليلتها هي الأكوار الأربعة الظلية العدمية الجلالية الإفرادية البسيطة وهي ثمانية، والأربعة أي جمعيتها التي هي نهار في ليل وليل في نهار وهي الآن الدائم الذي اندرج فيه الأزل والأبد والمشهد في المغيب، والمغيب في المشهد والمحدوث والقدوم في السرمد، واندرج فيه الصباح والمساء في الصباح إلى أبد الأبد والأبد ليس عند ربك صباح ولا مساء، وكل برج منه بهذه البروج الدورية مشتمل على ثلاثين درجة أو أحكام أسرار الدورة الإلهية التي اندمجت في هذه الأدوار المدرجة لا ينفصل ولا يقبل التفصيل إلا في دورة ربانية هي عبارة عن ثلاثمائة وستين يومًا، كل يوم عبارة عن خمسين ألف سنة (في يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُونَ السجدة: 5] فاصبر صبرًا جميلًا.

﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدَّنَّهَا ﴾ [الحِجر: 19] أي الإمكان الأزلي والاستعداد الذاتي الذي

أفاده الوجود الذاتي وأعطاه الفناء الذاتي الذي هو في تلك المرتبة الذاتية عين التجلى الذاتي الذي يعبر عنه بالفيض الأقدس.

(وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَآبِنُهُ ) يريد ملك خزائنه وأقول: كن فيكون (وَمَا نُنزِلُهُ وَ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُومِ ﴾ [الحجر: 21] يريد ما يريد ما يكفي خلقي مما بدت على وجه الأرض.

﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيَاحَ لَوَقِحَ ﴾ يريد الشجر والسحاب ﴿ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَسَقَيْنكُمُوهُ ﴾ كمن يريد النيل نيل مصر ﴿ وَمَا أَنتُ مَ لَهُ بِخَنزِنِينَ ﴾ [الحجر: 22] كما قال في ﴿ فَذَ أَنْكُمَ وَ اللَّهُ عَلَى نَهَا إِلَهُ عَنْزِنِينَ ﴾ [الحمومنون: 1]: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءًا بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَهُ فِي ٱلْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ عَلَيْرُونَ ﴿ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ عَلَيْرُونَ ﴿ فَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ أَلُونَ ﴾ لَقَدرُونَ ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ أَنْ فَالِهُ عَلَيْكُ أَلُونَ ﴾ والمؤمنون: 18 ـ 19].

(وَإِنَّا لَنَحْنُ ثَحْيَ، وَنُمِيتُ لل يريد نفسه تبارك وتعالى (وَنَحْنُ ٱلْوَرِثُونَ اللحجر: [23] يريد الأرض ومن عليها حتى لا يبقى إلا هو وحده لا شريك له وذلك في النفخة الأولى لقوله تعالى في الزمر: (وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ [68] يريد الشهداء.

﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ ﴾ إلى طاعة اللّهِ ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَغْضِرِينَ ﴾ [الحجر: 24] عن طاعة اللّهِ.

﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ ﴾ يا محمد ﴿ هُو يَعَثُرُهُمُّ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [الحجر: 25] يريد إنه حكيم بما حكم فيهم.

﴿ وَلَقَدَّ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ ﴾ آدم ﴿ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَلٍ مَّسْنُونِ ﴾ [الحجر: 26] لم يسم التراب ولا الإنس.

﴿وَلَلْمَانَ ﴾ إبليس ﴿خَلَقْنَهُ مِن قَبَلُ ﴾ آدم ﴿مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ [الحجر: 27] مثل قوله تعالى في الرحمن: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ كَٱلْفَخَارِ ﴿ وَخَلَقَ ٱللَّجَآنَ مِن مَالصَالِ كَٱلْفَخَارِ ﴾ وَخَلَقَ ٱللَّجَآنَ مِن مَارِجٍ مِّن نَارٍ فيها السموم والنار الأقوى كخلق أبليس منها.

﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْكِةِ ﴾ كلهم الذين إبليس أولهم ﴿ إِنِي خَلِقُ بَشَكُرًا ﴾ دمًا ولحمًا ﴿ مِن صَلْصَلِ مِنْ حَمَا مِ مَسْنُونِ ﴾ [الحجر: 28] يريد الطين الذي جفف

وتصلصل مثل الذي في السيول أو في المروج فيذكره الصيف والحر وشدة الشمس فيسفق ويتصلصل (مِن حَمَالٍ مَسْنُونِ) يريد قد صار كالحمأة منتن.

(فَإِذَا سَوَيْتُكُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَمُ سَجِدِينَ ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِكُمُ كُلُّهُمْ الْجَعُونَ فَي إِلَيْكِ الْكَالَةِ كُونَ مَعَ ٱلسَّاجِدِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِلِيسُ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ ٱلسَّاجِدِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِلِيسُ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ ٱلسَّاجِدِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِلِيسُ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ ٱلسَّاجِدِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِلِيسُ جَانَ لا لحم ولا السَّجِدِينَ ﴿ قَالَ لَمْ أَكُن لِأَسَجُدَ لِبَشَرٍ ﴾ يريد لحمًا ودمًا وإبليس جان لا لحم ولا دم وعَظْم (خَلَقْتَمُ مِن صَلْصَلُ مِن مَمْ مِسْتُونِ ﴿ قَالَ فَأَخُرُجُ مِنْهَا فَإِنَكَ رَجِيمُ ﴿ وَإِلَى عَلَى مَلِ مَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرَفِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الحجر: 36] يريد يوم لا يبقى أحد إلا الله وحده لا شريك له فأبى الله ذلك.

﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنْظَرِينَ ۞ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ [الحجر: 37\_88] أي يـوم يموت فيه الخلائق أجمعون للنفخة الأولى.

(قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُويْنَنِي) يريد بما أضللتني (لأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ) [الحجر: 39] يريد الحياة (قَالَ رَبِ بِمَا أَغُويْنَنِي لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأَغُوبِنَهُمْ أَجْمَعِينَ آلَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلمُخْلَصِينَ [الحجر: 39 - 40] الذين عصمهم وأخلصهم وأخلصهم وأخلصوا، قال الله تعالى:

# ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَرَآبِنُهُ, وَمَا نُنَزِّلُهُۥ إِلَّا بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ ﴿ أَن

(وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَرَآبِنُهُ) أقول ونحن قادرون على إيجاده وتكوينه وإعداد إعطاء أسبابه ووجوده وتدوينه فالخزائن كتابه عن كمال قدرته ووفور اقتدار ونسبته موردًا بالأشياء المخزونة التي لا يخرج إخراجها على كلمة واجتهاد ومؤونة قيل إرادتهما المطر (وَمَا نُنَزِلُهُمُ ولا تتعلق القدرة على وفق المشيئة والإرادة (إلَّا بِقَدَرِ مَعْلُومِ) [الحجر: 21] وقدرته الحكمية وصورته الإرادية والمشيئة بوقت وبرهة مبينة عن جعفر عن أبيه عن جده رضي الله عنهم قال: العرش تمثال جميع ما خلق الله في البر والبحر وهو تأويل قوله: (وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَرَآبِنُهُ).

# ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيَاحَ لَوَقِحَ فَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَسْقَيْنَكُمُوهُ وَمَا أَنتُ مُ

(وَأَرْسَلْنَا الرّبِيْحَ لَوَقِحَ وحوامل شبه الريح التي جاءت الرياح منه نشأ سحاب ماطر بالحامل كما شبه ما لا يكونُ كذلك بالعقيم أو بمعنى الملاقح والشجر والسحاب ونظيره الطوائح بمعنى المطيحات في قوله ومختبط ممّا تطيحُ الطوائح وقواء، وأرسلنا الريح على تأويل الجنس قيل اللواقح جمع لقاح وواحدتهما ملقحة لانها تلقح الأشجار عند أكثر المفسرين، لا يقطر قطرة من السماء إلا بعد أن يعمل الأربع فيه، فانصبا بهيجه والشمال يجمعه والجنوب يبرزه والدبور يفرقه، وأما الريح العقيم فإنها تأتي بالعذاب ولا يفلح (فَأَرَلَنا مِن السَّمَاءِ مَا فَأَسَقَيْنَكُمُونُ فَجعلنا لكم المطر سقيًا (وَمَا أَنتُ لَمُ بِعَنزِينِنَ الحراحة نفي عليهم، أما آتيناه لنفسه (وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا فَسَمول قدرته وعموم إرادته، كأنه قال نحن الخازنون للأشياء كلها، ومن الماء وشمول قدرته وعموم إرادته، كأنه قال نحن الخازنون للأشياء كلها، ومن الماء خزائنه وهو أسهل الأشياء فضلًا عن صنعها وأعظمها وأصعبها وهو هذا.

#### ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِء وَنُمِيتُ وَنَحْنُ ٱلْوَرِثُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْيَ مُ وَنُمِيتُ وَنَحْنُ ٱلْوَرِثُونَ ﴾ [الحِجر: 23] على وجه العموم بإفناء جميع الخلائق وإهلاكهم ورجوعهم بتمامها كان واصلًا منه إليهم ظاهرًا وباطنًا صورة ومعنى فما بقي من الموجودات أحد يستحق الإرث والتصرف سواه، فهو الوارث الحقيقي، فهو خير الوارثين قيل الباقي هو الوارث استعادة من وارث الميت بأن الوارث لا يكون إلا الموجود الفاني.

## ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَغْخِرِينَ ﴿ اللَّهُ الْمُ

﴿ وَلَقَدُ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقَدِمِينَ مِنكُمُ ﴾ أي الأموات والمستهلكين في دوابهم أو من خلق الله ﴿ وَلَقَدُ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَغْخِرِينَ ﴾ [الحجر: 24] منه لمن يخلقه الله أو المستقدمين في صفوف الصلاة والمستأخرين فيها ، أو في الإسلام أو في الجهاد أو من خرج من أصلاب الآباء ومن يخرج بعد.

# ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ هُوَ يَعْشُرُهُمُّ إِنَّهُۥ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ إِنَّهُۥ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهُ ا

وَإِنَّ رَبِّكَ هُو يَعْشُرُهُمُ على ما علم منهم كما تعيشون تموتون، وكما تموتون تحشرون، وقال أيضًا من تاب على شيء بعثه الله عليه، قيل يميت الكل يحشرهم الأولين والآخرين للجزاء، وإظهار كمال الفضل والعدل وعموم قدرته وحكمته وشمول إرادته وعدم تناهي قدرته، وتوسيط ضمير الفصل للدلالة على حصر تولية الحشر عليه بلا شركة الغير، كما سياق سائر الفقرات المتقدمة الدالة على الحصر، والتنبيه على أن ما سبق من الدلالة على كمال قدرته وإرادته وعلمه وهذا يدل على صحة الحكم والحكم والحكمة والعلم (إنّه حكيم عليم الحكم وأحاط بكل شيء علمًا.

#### ﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالِ مِّنْ حَمَالٍ مِّسْنُونِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وَلَقَدُ خَلَقْنَا ٱلإِنسَنَ مِن صَلَصُلِ من طين يابس غير مطبوخ فإذا طبخ فهو فخار، فهو في الأصل الصوت فإن الطين ما دام رطبًا لا يسمع منه الصوت فإذا جف سمع منه الصوت، قيل هو الطين الأسود المتغير (مِن حَكمٍ مَسْنُونِ) [الحجر: 26] مصور ومصبوب مفرغ أي أفرغ صورة الإنسان وصبت كما يفرغ الصور من الجواهر المذابة في أمثلتها، وقيل هو المبين من حماً صفة صلصال، ومسنون إذا كان بمعنى المصور فحقه أن يكون صفة صلصال.

## ﴿ وَٱلْجَآنَ خَلَفْنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ ۞ ﴾

(وَالْجَانَ خَلَقْنَهُ) هو أبو الجن لما أن آدم أبو البشر، وإبليس أبو الشياطين والمجن بعضه مؤمن وبعضه كافر، وأما الشياطين فليس منهم مسلم قال بعضهم إن من الجن من يولد لهم ويأكلون ويشربون بمنزلة الآدميين، ومنهم بمنزلة الريح لا يتولدون ولا يأكلون ولا يشربون (مِن قَبُلُ مِن نَارِ ٱلسَّمُومِ) [الحجر: 27] الحار يدخل أنسام الإنسان فيعفن الروح الغريزية ويفسدها ويقلبها ويقال السموم بالنهار والحرور بالليل، قيل هذه جزء من سبعين جزءًا من سموم النار التي خلقت فيها الجان، قيل إن إبليس كان من جمعية الملائكة التي يقال لهم الجن خلق من نار السموم وخلقت الجن التي كفرت في القرآن من مارج من نار.

#### ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْزِكَةِ إِنِّ خَلِقُ بَشَكَرًا مِن صَلْصَلِ مِنْ حَمَا مِ مَسْنُونِ ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيْزِكَةِ إِنِّ خَلِقُ بَشَكَرًا مِن صَلْصَلِ مِنْ حَمَا مِ مَسْنُونِ اللهِ عَن اللهِ مِن رُّوحِي فَقَعُواْ لَهُ, سَاجِدِينَ ﴿ اللهِ مِن رُوحِي فَقَعُواْ لَهُ, سَاجِدِينَ ﴿ اللهِ اللهِ عَن اللهِ عَن اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي المَالِي المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اله

(وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَيْمِكَةِ إِنِّ خَلِقُ بَشَكُرًا مِن صَلْصَلُ مِنْ حَمَا مَسْنُونِ فَيْ فَإِذَا سَوَيْتُكُمُ وعدلت خلقته ونفخت فيه من روحي وفي الكشاف (وَنَفَخُتُ فِيهِ مِن رُوحِي أخلقه وليس ثَمَّ نفخ ومنفوخ وإنما هو تحصيل بمثل لما هو لتحصيل ما عين به فيه كلامه، أقول بهذا كلام خطابي منه ميزته بلا مرية وحرف، كلام الله إلى خلاف الظاهر مع أنه في نفسه ممكن، والاستحالة فيه خارج عن طور التحقيق وإن نفي النفخ يستلزم نفي مطلق النفخ، كما أن نفي اليد الجارحة عنه تعالى لا تستلزم نفي اليد المطلقة، وأيضًا قد ثبت أن لكل آية ظهرًا وبطنًا إلى سبعة أبطن كما ورد في الحديث، ودعوى الحصر غير ظاهر (فَقَعُوا لَهُ سَجِدِينَ) [الحجر: 28 ـ 29].

# ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمُلَتِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴿ اللَّهُ الْمُعَوُّنَ اللَّهُ الْمُعَوُّنَ اللَّهُ المُعَالِمُ اللَّهُ المُعَالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِكُةُ ﴾ كل الملائكة كما يدل عليه قوله ﴿ كُنُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: 30] بتكرار التأكيد أو الملائكة الذين يؤمرون بالسجود.

﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَنَى آَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيشُ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ قَالَ لَمْ أَكُن لِأَسْجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ, مِن صَلْصَـٰلِ مِّنْ حَمَالٍ مَسْنُونِ ﴿ السَّاجِدِينَ ﴿ قَالَ لَمْ أَكُن لِأَسْجُدَ لِبَشَرٍ خَلَقْتَهُ, مِن صَلْصَـٰلِ مِّنْ حَمَالٍ

إِلَّا إِلِيسَ أَنَ أَن يَكُونَ مَعَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ قَالَ يَتَإِلِيشَ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ ٱلسَّجِدِينَ ﴿ قَالَ لَمَ أَكُن لِأَسَجُدَ لِبَسَرٍ خَلَقْتَهُ, مِن صَلْصَلِ مِّنْ مَا مِ مَسْنُونٍ ﴿ الله الله الله على المجزء الأفضل وهو الروح الإلهي ولا إلى أجزائه الأخيرة وهو الصورة الفرعية والهيئة الجمعية التي حمل لها آدم الأمانة الإلهية وحملها الإنسان إنه كان ظلومًا جهولًا، ولذا أمر الله إبليس بالخروج بقوله:

# ﴿ قَالَ فَأَخْرُجُ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيعٌ ﴿ إِنَّهُ ﴾

﴿قَالَ فَأَخْرُجْ مِنْهَا﴾ من الجنة ﴿فَإِنَّكَ رَجِيعٌ﴾ [الحجر: 34] طريد ملعون مرتد عن كمال رحمته وعموم نعمته.

#### ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّعْنَـةَ إِلَى يَوْمِ ٱلدِّينِ ۞ ﴾

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّغْنَـةَ ﴾ المعهودة أو جنس اللعنة أو جمعيتهما ﴿ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الحجر: 35] وهو يوم القيامة يوم الجزاء.

#### ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرُنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ ﴾

﴿ قَالَ ﴾ الله تعالى ﴿ رَبِّ فَأَنظِرُنِيٓ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الحجر: 36] أي امهلني إلى حشر الأجساد وبعثها.

#### ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَ ﴿ إِلَى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴿ ﴾

﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴿ إِنَّى يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ [الحِجر: 37 - 38] وهو يوم الدين والجزاء.

## ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا أَغُويْنَنِي لَأُرْبِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغُوِينَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿

﴿ وَالَ رَبِ بِمَا أَغُويَنَنِي ﴾ أي بحق إغوائك إياي وإضلالك لي بين يديك ﴿ لَأُنْيِّنَنَ لَهُمْ ﴾ القبائح والمفاجر والمنكرات والفضائح عندهم ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغُويَنَهُمُ ٱجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: 39].

#### ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ إِلَّا اللَّهِ اللَّهِ

﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [الحجر: 40] سأل رسول الله ﷺ جبرائيل عليه السلام: «ما الإخلاص؟ قال: سربيني وبين عبادي لا يعلمه إلا أنا أعطيته من أحسته».

#### إشارة وتأويل

(وَإِن مِّن شَيْءٍ) قليل وكبير جليل وحقير كبير وصغير (إِلَّا عِندَنَا خَرَآبِنُهُ) أي وجوداته وتعيناته الذاتية والعلمية والقبلية، العينية العقلية والنسب العقلية والروحية والنفسية، والإضافات الروحية والعقلية والتكوينية، والصور البرزخية، والهيئات الخيالية، والأشباح النورية، ثم بالأجرام السماوية والأجسام العنصرية وتصور ما يتركب منها من المواليد الثلاثة ثم بالصورة النوعية والبشرية والهيئة الجمعية المعنوية والصورية والإحاطة الناسوتية (وَمَا نُنَزِلُهُ وَ لكم من المراتب الإلهية الذاتية

والأسمائية، الربوبية الروحية والتكوينية والشبحية والملكية الشهودية السماوية والعنصرية والصورة النوعية البشرية، وبهذه المراتب خزائن نختزن فيها تعينات كل شيء من الأشياء الوجودية والعدمية، فإن كل شيء ثبوتي أو سلبي، وجودي أو عدمي، صريح أو ضمني، أو إنسي وجني، يتولدان لجزآن معًا توأمان جمعًا في الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية وجمعية الجمعية إلا بقَدَرٍ مَعْلُومٍ الحجر: 21] في الدورة العظمى الذاتية المنقسمة إلى النورية الوجودية الجمالية الأربعة، وإلى الظلية العدمية الجلالية المربعة الأصلية والفرعية الإفرادية والجمعية، وهو عرش الأدوار والأكوار، ثم هو ينزل الأشياء ومن العرش الذي هو عرش التجلي الذاتي إلى سماوات الأدوار والأكوار المذكورة شيئًا بعد شيء إلى أن عرش التجلي الذاتي إلى سماوات الأدوار والأكوار المذكورة شيئًا بعد شيء إلى أن الشهادية الملكية وينفصل إلى عرش الناسوت وهو القلب، ثم يحمل ويجمع ويشرع ويخوض إلى الترقي في المراتب التي قد تنزلت منها لأعلى الأدوار والأكوار.

(وَأَرْسَلْنَا ٱلْرِيْكَ وَأُنْرِلْنَاهَا مِن فَضَاء رَغِبة الأدوار وهو حبيب الأكوار التي سبب منه فراغ صحراء المحبة الذاتية وجعلت ألواح قوالب الاستعدادات الذاتية وقوابل الإمكانات الغيبية، (لَوْقِحَ) وحوامل بالفيض الأقدس بنقطة نطف الوجودات العلية، ثم الوجودات العينية الغيبية والشهادية، ثم أخرجنا جنينها من أرحام تلك القابليات، وولدناها وألحقناها الكمالات الذاتية والأسمائية الأفعالية والآثارية (فَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ) الأدوار الإلهية والكونية الوجودية والأكوار العدمية (مَا العلوم وأمطار الإدراكات الإلهية والكونية، والمقامات الغيبية، والحالات القلبية (فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ) في براري الأدوار وصحار الأكوار (وَمَا أَنتُمْ لَمُ بِحَنزِينِنَ اللهجر: 22] منازعين ما تعين لهذا الأمر بحسب الاستعدادات وقصور القابليات. (وَإِنَّا لَنَحْنُ ثُمِّيء قلوب العارفين بأنوار الحياة السرمدية أعني العلوم الحقيّة، والمشاهدات الأبدية، والمعاينات الذاتية والأسمائية على ما تقتضيه الدورة النورية الوجودية (وَنُمِيتُ) نفوس الكافرين والمعتمدين والمعاقبين والمتقاربين على ما ترتضى الأكوار الغيبية.

واعلم أنه كما يقتضي النور والوجود وتحال العلوم النورية والشهودات

الجمالية والحالات الغيبية والمقامات القلبية، كذلك يقتضي الظل والعدم والجلال والإدراكات والعلوم العدمية، وهي الجهالات المركبة، وكما أن لكل عين نقيضًا وارتفاعًا كذلك لكل علم وإدراكٍ نقيض، ولكل حالة ومقام عدم وحالة نقيض وارتفاع ثابت في غيبة الوجود وهو الأحدية الذاتية، فكلاهما في علم الله تعالى والله يشاهدهما من عن تفاوت، فحق العارف أن يغني من وجوده وتوابع وجوده وهو العلم والإدراك وعدمه، ويتحقق ويبقى في الوجود والكون بوجود الحق وبعلمه وبسائر صفاته وأسمائه، فيتحقق بالحياة والإحياء والموت والإماتة وبجمعيتهما، وإذا تحقق بجمعيتهما لن يلحق العدم والموت وسبق العدم والفوت لأنه تحقق بالحياة السرمدية وهي الجمعية العظمى والكلية الكبرى، وهذه الحالة إنما تستديم إذا سار في الأدوار كلها ودار في الأكوار جلها في فردانيتها وجمعيتها ﴿وَثَنُ ٱلْوَرِثُونَ ﴾ [الحجر: 23] وجودات تمام الأعيان الأكوار وأكوان تمام الأدوار لتحققه بالحق وببقائه به.

﴿ وَلَقَدُ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِمِينَ مِنكُمْ ﴾ في هذه الكلية والإحاطة ﴿ وَلَقَدُ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَغْجِرِينَ ﴾ [الحجر: 24] فيه إشعار بأن المقدم والمؤخر والسابق واللاحق والموجود والحاضر والغائب واللائق هو الله لا غير.

﴿ وَإِنَّ رَبَّكَ هُو يَعَثُرُهُم ۗ في القيامة العظمى والجمعية الكبرى المعينة ﴿ إِنَّهُ عَلَيم ﴾ حاكم وعالم في الدورة النورية ﴿ عَلِيم ﴾ [الحجر: 25] في الكورة الظلية العدمية.

وَلَقَدُ خَلَقُنَا ٱلإِسْكَنُ [الحجر: 26] في فرداريّة الأكوار والأكوار في كل منهما بصفة ونعت، فإن في الدورة النورية إنما تكون السلطنة لمولود الإنس ويكون حكمه صريحًا والمولود الجني خفيًّا وضمنًا، كما أن في الأكوار العدمية كان المولود الجني ظاهرًا صريحًا، وعند تساوي اقتضاء النور والظلال وجمعية الوجود والعدم، وحقية ارتضاء الجمال والجلال، ظهر الجمال الجمعي والجمع الكمالي بالصورة الجمعية الإلهية والكونية في مرتبة الناسوت، وإليه أشار النبي على خاتم النبوة: «ما منكم من أحدٍ إلا وله قرين من الجن قالوا: وإياك يا رسول الله؟ قال: وإياي إلا أن الله تعالى أعانني عليه فأسلم بيدي فلا يأمرني الاخير».

يظهر من أعيان الأدوار النورية الوجودية الجمالية من الأحوال الوجودية والإدراكات الحضورية الشهودية والمعارف الإلهية والأحوال والحالات والتعاملات الوجودية، فلها في أعيان الأكوار الظلية العدمية الجلالية أمثال وأظلال في الإنسان الذي مولوده الجني الآخر مني ظاهر صريح والمولود الأسنى ضمني، وكذا العلوم والإدراكات والمعارف والجمالات والأحوال والمكان تكون خفية ضمنية تابعة للأعيان والأكوان الوجودية، وأكثر أعيان أهل الكشف والشهود في هذا النوع من الشهود والكشف والمشاهدات واصل بل هو منكر ومانع وباطل، فأين السالك في مسالك الشهود وجمعيتهما ربما لك حدود معيتهما ليفوز فوزًا عظيمًا ويجوز جوزًا عميمًا. أما في الكورة الظلية فيكون الحكم والسلطنة للمولود الجني، ويكون باقتضاء أحكامها صريحًا ظاهرًا.

﴿ وَٱلْجَانَ خَلَقْنَكُ مِن قَبْلُ مِن نَادِ ٱلسَّمُومِ ﴾ [الحجر: 27] إشارة إلى أن أكوان الأكوار لكونها مشتملة على العدم الذي هو مقتضى الذات الأحدية، وظلها متقدمة على أعيان الأكوار مع النورية الوجودية التي هي مظاهر الأسماء والصفات الإلهية وأعيان بذات الأكوار وأكوانها هي الأكوار أن الأهرمينات التي هي باطن الأملاك العالية وعينها وأعيان آخر كل كورة هي الإنسان الجني، أي الذي يكون سلطانه الظل والجلال ظاهرًا صريحًا، ومقتضى النور والوجود والجمال خفيًا ضمنًا، وإن أعيان كل دورة وكورة يغلب عليهم عنصر من العناصر الأربعة، وإن كل عنصر يتضمن الكيفيات الأربعة، فإن أعيان الدورة العظمي النورية إنما يتركب من النار البارد، وأكوان الكورة العظمى الظلية إنما تتركب من طبقة النار الحارة التي هي السموم، فإن أعيان كل عنصر مركبة من أربعة طبائع مثل النار ومركبة من الحرارة واليبوسة ومكان أعيان الأدوار النورية، وخيرها ومسكنها إنما يكون من مقتضى الجزء العنصري الغالب، فالمولود بمعنى الغالب عليه العنصر الناري يكون مكانه طريقة النار والصرف، والذي يغلب عليه الهواء للسحرة يكون أعيانها جبرة الطبيعي هو الهواء وأكثر يكون على صورة الطيور كما أشار النبي ﷺ: «الجن على ثلاثة أصناف: صنف لهم أجنحة يطيرون في الهواء، وصنف حيايا وكلاب، وصنف يحلون ويطيعون الإنس، والجن يستمعون بليات الإنس ومتاعبهم، فمن أخذ منهم ثوبًا أو قميصًا فليقل بسم اللهِ، فإن اسم الله له طابع كل البجن»، وفي الحديث إشارة إلى أصناف الجن التي يتركب من النار السموم التي هي على أربعة طبقات كما قيل: إن درجات النار أربع الأولى: هي مستعملة للوقود الثانية: يأكل ويشرب، الثالثة: يشرب ولا يأكل الرابعة: هي العارفة.

واعلم أن العناصر الأربعة التي هي مادة أجسام الأعيان النورية وحقيقة الأبدان والأكوان الكونية الظلية العدمية هي مظاهر الأسماء الأربعة الذاتية البسيطة، وهي العليم والحي والقدير والمريد، فكل عنصر يظهر من هذه الأسماء الأربعة ويشتمل من عيب كل واحد منها، فالنار تستمد من كل واحد من العلم والحياة والقدرة والإرادة منها، وكذا الهواء يظهر من كل واحد من هذه الأسماء والضمائر، ويستمد من كل واحد منها، وكذا الماء والأرض، فإذن لا بد أن يكون في كل واحد من العناصر أربعة حال ونعت كما أشرنا إليه.

وكما أن الأدوار الأربعة كذلك الأدوار الأربعة، النورية الوجودية نسبت إلى هذه الأدوار الأسماء الأربعة، كذلك الأكوار الأربعة العدمية يستند إلى هذه الأسماء الأربعة الذاتية ويستمد كل منها من كل من هذه الأسماء والصفات الأربعة الذاتية، وإن إسناد هذه إلى كل منها وانتسابها إلى كل منها غير استناد الأخرى وانتسابها، فإذن العناصر النارية التي هي مادة أجساد الأعيان الدورة النورية ينسب إلى العلم أولًا وبالذات، ثم إلى باقي الأسماء الذاتية ثانيًا وبالعرض والعناصر النارية التي هي أصل الأبدان والأكوان الكورية، وإن إسنادها إلى العلم وباقى الأسماء لا بدّ وأن يكون مغايرًا لإسناد تلك العناصر.

فالعناصر النارية النورية ليستند إلى ظاهر العلم وإلى ظاهر الحياة والقدرة والإرادة، فالعناصر الظلية العدمية تستند وتنسب إلى باطن العدم سر الحياة وغيب القدرة وجيب الإرادة، وتظهر في الدورة الظلية العدمية الجلالية بتلك النسب الأربعة، وهي بالنسبة إلى النار النورية الوجود من سموم قاهر مهلك، ولهذا صارت مادة وأصلًا وعلة ومادةً الأهرمينات التي هي باطن الملائكة العظيمة التي هي أعيان الدورة العظمى النورية، وتلك النار السمومية بتلك النسب الأربعة تنزل على الأكوار الباقية وصارت مادة للشياطين والإغواء والجان التي نهاية التنزلات الظلية العدمية الجلالية، ومشتملة على الأكوان السابعة اشتمل الإنسان على أعيان الأدوار النورية الوجودية ومتضمنة للمولود الإنسي، وكذا الأعيان النورية أعيان النورية

مع إدراكات محققة في الأكوان الظلية يتم اقتضاؤها ويعم نصابها، ثم تنتقل الفرداريّة في الأكوان في الأدوار وتقوم القيامة وينفخ الصور ولم يبق من الأكوان شيء، ثم ينفخ نفخًا ثانيًا ويحيى، ويقوم كل ما فيها، واختفى في الكورات الظلية ويتعين في الدورات النورية الوجودية الجمالية بالهيئات النورية والصور الوجودية زالنعوت الجمالية إلى أن تنتهي دورتها واقتضائها، ثم تنتقل أخرى إلى الكورات كما علمت.

ففي دورة وآية كورة تظهر العناصر الأربعة التي هي مظاهر الأسماء الأربعة الذاتية المذكورة في المراتب الأربعة المحققة وهي الجبروت والملكوت والبرزخ والملك، ثم يجتمع في الناسوت وتتعين بالصورة النوعية الناسوتية إلى هذا أشار: ﴿وَإِذَ قَالَ رَيُّكَ لِلْمَلَتِكَةِ ﴾ [البقرة: الآية 30] التي هي أعيان الدورة العظمى النورية ومقتضياتها الجمالية التي تضمنت الأهرمينات التي هي مرتضيات الكورة العظمى الجلالية، ولما كانت مرتضيات أكوان الكورة مخالفة لمقتضيات أعيان الدورة، وقال الله تعالى للملائكة: ﴿إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا أَبَعَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾ [البقرة: 30] وهذا الاعتراض من الملائكة إنما يكون من الأهرمينات التي كانت في ضمنهم، وإلى ما يظهر خلاف واعتراض من الملائكة كما قال في حقهم: ﴿لَا يَغْضُونَ ٱللّهَ مَا أَمْرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [التحريم: 6].

واعلم أن دوران الملائكة دوران الإنسان كما أن حقيقة الإنسان مركبة من جوهرين جني وإنسي كذلك الملائكة مركبة من جزئين رحماني وشيطاني كما ورد في الحديث: «ما منكم إلا وله قرين من الجن قالوا وإياك يا رسول الله؟ قال: وإياي إلا أنه أسلم بيدي لا يأمرني إلا بالخير». وخلق في آخر الأدوار الأربعة النورية بشرًا كاملًا وكونًا جامعًا فاضلًا يحتوي على مقتضيات الأدوار الأربعة النورية الصريحة، وعلى مرتضيات الأكوار الظلية ضمنًا من صلصال من عنصر أرضية، وهي آخر العناصِر ونهايتها في آخر الدورة ﴿ مِنْ مَلٍ مُسْنُونِ ﴾ أي الطين الأسود لكونه نهاية تنزلاتها، زاد لها في كل دورة ومرتبة يحصل نعت وصفة غمرها الله بيده في الأدوار والأكوار والعناصر الأربعة هي مظاهر الأسماء الإلهية الذاتية المذكورة وهي أصل ومادة وعنصر الإنسان الملكية، وهو صورة جمعية

عالم الجبروت وعالم الملكوت وعالم البرزخ وعالم الملك وصورة جمعية أعيانها وهي العقول العشرة والنفوس العاقلة.

والأفلاك التسعة بما فيها من النجوم والعناصِر الأربعة السفلية والطبيعية الكلية التي هي مبدأ للآباء المختلفة والمزاج وهو الوحدة الجنسية والنوعية والضيفية والشخصية، والمواليد الثلاثة وهي المعدن والحيوان والنبات، والصورة الجمعية وهي عالم الناسوت أعني الإنسان الصغير الذي هو قلب الإنسان الكبير، ومجمع لطائفه العشرة، وهي العقول العشرة الظاهرة في الإنسان الصغير في شاعر العشرة الشاعرة، ومرتع أعضائه وجوارحه وقواه العالية وهي الأفلاك والسماوات التسع والنفس الكلية المدبرة والمجموع عشرة، والسافلة وهي العناصر النازلة الأربعة مع الطبيعة الكلية السفلية والوحدة المزاجية، والمواليد الثلاثة وصعود جمعية الكلي وهي أيضًا عشرة.

وعدلته في المراتب الأربعة والأدوار المريدة والأكوار المحلية في كل مرتبة، فإذا حصل التعادل بين مراتب الأدوار الإلهية الفاعلية والأكوار القابلة بعد ظهور حكم التعادل بطريق التبادل بالصراحة والتضمن وتحقق التقابل التام والتواجه العام، انعكس الوجه الإلهي والتوجه الكوني بما فيهما من الأوصاف المتقابلة والنعوت السابعة المتعادلة بغتة واحدة، وفاردة خلق الله آدم على صورته قوله: ﴿فَإِذَا سَوَيَتُهُ بِيانَ لقوله خالق، وتعدد بيان خلقه آدم إشعار بتعدد خلقته وتبدد نشأته في الأدوار النورية والأكوار الظلية صراحة وضمنا وصراحة ﴿فَقَعُوا لَمُ سَجِدِينَ ﴾ [الحجر: 29] أي توجهوا إلى السجود له أي إلى أن يوقعوا السجود فتسجد الملائكة لآدم كلهم أجمعون في جميع الأدوار النورية ويخاصم المولود الإنساني، ولذا أبي وامتنع أن يكون من الساجدين وهم الملائكة التي هم من جملة الأعيان النورية، إنما قال مع الساجدين ولم يقل من الساجدين لأن (من) للبيان والتبعيض الذي يشعر بالجنسية النفسية والمؤانسة الحسية دورة معه، فإن المعية لا تستدعي الجنسية والاتحاد في الحقيقة النفسية كما يشعر إلى هذا تتمة الآية.

قال الله تعالى الذي خلق الإنسان على صورته الجمعية لإبليس هو طرق

الخسيس: ﴿ فَأَخْرُجُ مِنْهَا ﴾ أي من جنة الجمعية إشارة إلى أن كل حصة من الحصص الإلهية وجودية كانت أو عدمية لكونها قابلة بالوجود المطلق والذات الحق الجامع للكل، فيها جامعية ضمنية ومعية خفية، أي اخرج من الجمعية الضمنية إلى الجمعية الصريحة ﴿ فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ﴾ [الحجر: 43] بعيد في هذه الحياة، ومن كمال جمعيتي ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱللَّعْنَةَ ﴾ والبعد المخصوص الذي منك لا مني، لأني أقرب إليكم من حبل الوريد ﴿ إِلَّ يَوْمِ ٱللِّينِ ﴾ [الحجر: 35] والقيامة العظمي التي تبدل فيها أعيان المراتب الوجودية والأدوار النورية وأكوان الأكوار في المطالب والمآرب، فإن أعيان الدورة العظمي النورية تنتقل وتتبدل إلى الدورة الكبرى النورية، وأعيان هذه الدورة تتبدل إلى الدورة الوسطى منها إلى الدورة الصغرى، ومنها إلى الدورة الجمعية الناسوتية، ثم ينتقل أعيان مرتبة الناسوتية لكمال جمعيتهما إلى أعيان اللاهوت وهي الشؤونات الذاتية، وتنتقل منها إلى الأعيان الثانية والحقائق الإلهية والصور العلمية والحروف العالية، ومنها إلى الكلمات الربانية وهي العقول المجردة، ومنها إلى النفوس العاملة والأرواح القدسية، ومنها إلى الأشباح والمثل النورية، ومنها إلى أعيان الملك والشهادة، وهي السماوات والنجوم والكواكب والعناصر وما يتركب منها من المواليد الثلاثة، ومنها إلى عالم الناسوت وأعيانه وهي الصورة النوعية والهيئة الجمعية وآحادها وأشخاصها وأفرادها.

 أَلْغَفُورُ الرَّحِيمُ [الزمر: 53] وأما في الآخرة فذلك اليوم يوم بسط الله فيه تلك الأقسام من أجزاء الرحمة فحينئذ لم يبق فرد لا من أعيان الأدوار النورية الوجودية الجمالية، ولا أحد من أكوان الأكوار الظلية العدمية الجلالية إلا وقد شملت سلطنة كمال الجمعية الإلهية ووفور رحمته الذاتية.

## ﴿ قَالَ هَنذَا صِرَطُّ عَلَى مُسْتَقِيمُ ١

﴿ قَالَ هَـٰذَا صِرَالًم عَلَىٰ مُسْتَقِيمٌ ﴾ [الحِجر: 41] يريد ديني مستقيمًا.

﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنُّ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ إِنَّ عِبَادِى ﴾ يريد أن أوليائي ﴿ لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكَنُ ﴾ عليهم حجة ﴿ إِلَّا مَنِ الْغَاوِينَ ﴾ [الحِجر: 42] الضالين.

## ﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحِجر: 43] يريد الشيطان وأشياعه ومن ابتعد من الغاوين.

#### ﴿ لَمَا سَبْعَةُ أَبُوَبِ لِكُلِّ بَابِ مِنْهُمْ جُزُءٌ مَقْسُومٌ ﴿ إِلَّهُ اللَّهِ مِنْهُمْ جُرُءٌ مُقَسُومٌ ﴿ إِلَّهُ

﴿ لَمَا سَبْعَةُ أَبْوَبِ ﴾ طبق فوق طبق ﴿ لِكُلِّ بَابٍ مِّنْهُمْ جُمْزُءٌ مَقْسُومٌ ﴾ [الحِجر: 44] من الشياطين والجن والإنس.

#### ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونٍ ﴿ إِنَّ الْمُنَّقِينَ فِي جَنَّنتِ وَعُيُونٍ ﴿ إِنَّا ﴾

(إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ) الخائفين في اللهِ الموحدين الذين لم يتخذوا له شريكًا ولا صاحبة ولا ولدًا ولم يخالفوا أمره وحكمه (في جَنَّتِ) [الحِجر: 45] يريد ما لا يوصف ولا يعقل من النعيم والسرور ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر قط.

#### ﴿ ٱدْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ أَدَّغُلُوهَا بِسَلَمٍ ءَامِنِينَ ﴾ [الحِجر: 46] سلموا في [دخولهم] من عذابه وأمنوا من عذاب جهنم وسكرات الموت.

#### ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخْوَنَّا عَلَىٰ سُرُرٍ مُّنَقَسِلِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ غِلَى ﴾ [الأعراف: 43] يريد الذين في صدور المؤمنين في الدنيا، وذكروا عن النبي على أبان الغل على أبواب الجنة كمنازل الإبل إذا نزع من صدور المؤمنين ﴿ إِخُونًا عَلَى سُرُرٍ مُّنَقَيلِينَ ﴾ [الحجر: 47] يريد على سرر من ذهب مكللة بالزبرجد والياقوت والدرّ، السرير مثل ما بين صنعاء إلى الحاثية، ومن بين عدن إلى أيلة، يريد متقابلين حيث ما التفت رأى وجهًا يحبه يقابله لا يرى بعضهم قفاء بعض.

#### ﴿ لَا يَمَشُّهُمْ فِيهَا نَصَبُّ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَجِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿لَا يَمَشُهُمْ فِيهَا نَصَبُ ﴾ مثل نصب الدنيا أو أمسنا نصب وإذا جاء مع نصب يريد تعب ﴿وَمَا هُم مِنْهَا بِمُخْرَحِينَ ﴾ [الحِجر: 48] يريد خلودًا لا يزول فيه.

#### ﴿ ﴿ إِنَّهُ عِبَادِى أَنِّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ

﴿ نَبِيَّةً عِبَادِى آَنِ آَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [الحجر: 49] يريد أنا الغفور لأوليائي الرحيم بهم.

# ﴿ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

﴿ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴾ [الحِجر: 50] يريد بالوجع.

#### ﴿ وَنَبِّنَّهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَاهِيمَ (أَنَّ ﴾

﴿ وَنَبِئَهُمْ ﴾ أخبر قومك يا محمد ﴿ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ [الحِجر: 51] المكرمين يريد إسرافيل وجبرائيل وميكائيل عليهم السلام.

#### ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَامًا قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴿ أَنَّ ﴾

﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ ﴾ إبراهيم ﴿إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ ﴾ [الحِجر: 52] خائفون قال هذا صراط. أقول: قال الله تعالى: «هذا الإخلاص سربيني وبين عبدي لا يعلمه غيري » صراط يوصل العبد الطالب والسالِك الراغب إليّ ، فحق واجب عليّ أن أحفظه وأراعيه وأرصده وأراقبه لئلا يخالطه الدواعي الباطلة والسواعي العاطلة ﴿مُسْتَقِيمِ ﴾ [الأنعام: 161] لا اعوجاج فيه.

﴿ إِلَّا مَنِ اَتَبَعَكَ مِنَ الْغَاوِينَ ﴾ تصديق في دعواه حيث قال: ﴿ قَالَ فَبِعِزَٰ إِلَى لَأُغُوِينَهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ [ص: 82 - 83] بأن تبصرف إبليس عام ووسوسته تام في قلوب الإنسان، وإفراده نبيًّا كان أو وليًّا كما قال ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبُلُكُ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَجِيً إِلَا إِذَا تَمَنَى آلْقَى الشَّيْطُنُ فِي أَمُنِيَتِهِ عَيْنَسَخُ الله مَا يُلْقِى الشَّيْطُنُ فِي أَمْنِيَتِهِ عَيْنَسَخُ الله مَا يُلقِى الشَّيْطُنُ ﴾ [الحج: 52] ولا نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته فينسخ الله ما يلقى الشيطان.

﴿ وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوْعِدُهُمُ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحِجر: 43] أي إبليس ومن تابعه من الإنس والجن .

﴿ لَمَا سَبَعَةُ أَبُوبِ ﴾ [الحِجر: 44] أطباق عن أمير المؤمنين علي كرم الله وجهه يريدون كيف أبواب النار قد وقع هكذا بأن وضع أحد يديه على سبعة أبواب: بعضها فوق بعض، وأن الله وضع الجنان على العرض ووضع الميزان بعضها فوق بعض، حولها جهنم ثم لظى ثم الحطمة ثم السعير ثم السقر ثم الجحيم ثم الهاوية ﴿ لِكُلِّ بَابِ مِنْهُمٌ جُرُّةٌ مَقَسُومٌ ﴾ [الحِجر: 44] لكل دركه قد يسكنونها:

أعلاها: للمقلدين والموحدين المبعدين بدرجة التقليد.

الثاني: لليهود.

الثالث: للنصاري.

**الرابع:** للصابئين.

الخامس: للمجوس.

السادس: للمشركين.

**السابع**: للمنافقين.

أما أهل التوحيد المخترمين للذنوب فبقدر الذنوب يعذبون ثم يخرجون، وتخصيص العدد بالسبعة لأن الصفات الذاتية مع الذات مظاهر الجنان، وأبوابها وأنواعها ثمانية وهي مظاهر أعيانها. وأما النقائص فهي سبعة، فأبواب جهنم مظاهر هذه النقائص، وأما الذات ليس لها نقيض لأنه مجمع تمام المفهومات المتقابلة والمعاني المتباينة فارتفاعه ارتفاع الكل فلم يبق نقيض ولا صورة لا مقابل فيلزم ارتفاع النقيضين أو يقولان الأسماء والصفات الذاتية مع صورتها الجمعية ثمانية، فالجنات الثمانية مظاهرها، وأما الصورة الجمعية فليس لها نقيض مخصوص لأنها ترتفع بارتفاع كل من هذه الصفات، ولذا خصصت درجات الجنان الثمانية ودركات النيران بالسبعة (إن المُناقِينَ في جَنَّتِ وَعُيُونٍ) الحجر: 45].

(أَدَّ عُلُوهَا) متلبسين بإعطاء الهداية وإنباء التحية (يِسَكَيْمِ) [الحِجر: 46] وأمن وأمان وسلامةٍ كما قال تحيتهم فيها سلام، أو عن الملائكة بأن يكون لكل واحد من المتقين تحية وعبرة لكل عبرة فهما كقوله تعالى: (وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ) من المتقين تحية وعبرة لكل عبرة فهما كقوله تعالى: (وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ) [الرحمٰن: 62]. (عَامِنِينَ) [الحِجر: 46] عن الآفات والزوال (وَنَزَعَنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ) [الأعراف: 43] حيث كان من في القلب نزع الله تعالى ذلك من قلبهم وطيب نفوسهم، وبلغوا منهم عن أمير المؤمنين كرم الله وجهه: «أرجو أن أكون أنا وعثمان وطلحة والزبير منهم». روي أنه إذا جاء ابن طلحة عند على فقال له مرحبًا بك يا ابن أخي أنا والله إني لأرجو أن أكون أنا وأبوك ممن قال الله تبارك وتعالى: (وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلٍّ)

فقال له: فإن الله تعالى أعدل من أن يجمعك وطلحة في مكان واحد فقال له: فلمن هذه الآية لك، قيل: طهّر قلوبهم من أن يتحاسدوا على الجنات والدرجات في الجنة ونزع كل غلّ وألقى فيها التحابّ والتوادّ.

(إِخْوَنَا) حال من الضمير في جنات أو في فاعل ادخلوا من ضمير آمنين أو الضمير المضاف إليه والعامل من معنى الإضافة وكذا (عَلَى سُرُرٍ مُنَقَدِلِينَ) [الحِجر: 47] ويجوز أن تكون صفتين لإخوانًا وحالين من الضمير المجرور أو تكون متقابلين حالًا من المستتر في (عَلَى سُرُرٍ).

(لا يَمَسُّهُم فِيها نَصَبُّ) عناء وتعب (وَمَا هُم مِنْهَا يِمُخَوِينَ) [الحِجر: 48] لخلودهم فيها إذ تمام الغمة وكمالها هي الخلود ودوامها فإن غصص توهم الخروج عنها ينقص لذاتها وتتبدل لها ألمًا وغصة ومحنة (نَيِّةٌ عِبَادِى آنِيَ أَنَا ٱلْغَفُورُ الخورج عنها ينقص لذاتها وتبدل لها ألمًا وغصة ومحنة (نَيِّةٌ عِبَادِى آنِي آنَا ٱلْغَفُورُ الرَحِيمُ [الحِجر: 49] تقرير لما سبق وتبين، وفذلكة وفي ذكر المغفرة دليل واضح وبرهان وتعليل ساطع إلى أن المتقين ليسوا في العذاب، فالذنوب كلها صغيرة وكبيرة، وفي توصيف الذات بالمغفرة والرحمة دون التعذيب لسبق رحمته على غضبه ولتنظيف قلوب العصاة وتسلية النفوس من أصل الخطايا والسيئات المقترفين المقرين بالتقصيرات والعيوب يجيئون إلى باب الغفار يأتون إلى عتبة الرحيم الستار قال الله تبارك وتعالى: "إن أنين المذنبين أحب إلى من وجل المسبحين" (قُلْ يَعِبَادِى الَّذِينَ أَسَرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لا نَقَّنَطُواْ مِن رَحْمَةِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ يَعْفِرُ الرَّحِيمُ [الزمر: 53]، (وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلأَلِيمُ اللَّهُ وَالْعَفُورُ الرَّحِيمُ [الزمر: 53]، (وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلأَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ [الزمر: 53]، (وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلأَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّه

﴿ وَنَيِنَهُمْ عَن ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ﴾ [الحِجر: 13] عطف على عبادي إلى أن الله قال: ﴿ أَنَّ أَنَا ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ وَأَنَّ عَذَافِي هُوَ ٱلْعَذَابُ ٱلْأَلِيمُ ﴾ [الحِجر: الآيتان 49، 50]، فقال النبي عَلَيْ : «لو يعلم المؤمن قدر عفو اللهِ لما تورّع عن الحرام ولو يعلم الكافر قدر عذابه لنخع نفسه. وقال: إن الله تعالى خلق الرحمة يوم خلقها مائة رحمة فأمسك عنده تسعة وتسعين رحمة وأرسل في خلقه كلهم رحمة واحدة فلو يعلم الكافر بكل الذي عند الله من الرحمة لم ييئس من الجنة ولو يعلم المؤمن بكل الذي عند الله من الرحمة لم ييئس من الجنة ولو يعلم المؤمن بكل الذي عند الله من النار لم يأمن من عذابه ».

(إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ متعلق بنبئهم (فَقَالُوا) أي الملائكة المضيف نسلم عليك يا إبراهيم وأهله (سَلَمًا ) [الحجر: 52] قال أي سلمت سلامًا مبشرين إبراهيم بإسحاق ومنذرين قوم لوط (قَالَ) إبراهيم إذ دخلوا عليه (إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ) [الحِجر: 52] إذ لم يأكلوا طعامًا ولم يستأذنوا [في] الدخول كما هو آداب الأضياف من البشر.

#### ﴿ قَالُواْ لَا نَوْجَلَ إِنَّا نُبُشِّرُكَ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ﴿ أَنَّ ﴾

﴿قَالُوٓا﴾ أي رسل الملائكة لإبراهيم تسلية له وإزالة لخوفه وإزاحة وحشته وعونه ﴿لَا نَوْجَلُ ﴾ يا إبراهيم ولا تخف منا ﴿إِنَّا نُبُشِّرُكَ بِغُلَمٍ ﴾ ولـ ﴿ عَلِيمٌ ﴾ [الحجر: 53] في سن الكبر يسمى بإسحاق فتعجب إبراهيم منه ومن أمه.

#### ﴿ قَالَ أَبِشَرْتُمُونِي عَلَىٰٓ أَن مَسَّنِيَ ٱلْكِبَرُ فَيِمَ تُبَشِّرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

(قَالَ) إبراهيم للملائكة المبشرة (أَبَشَرْتُمُونِ) بالولدِ (عَلَقَ أَن مَّسَنِيَ ٱلْكِبَرُ) حال كونه مبنيًا على تناهي الكبر والسن والسقوط للقوة للرجولية والولادة من امرأتي سارة (فَبِمَ تُبَشِرُونَ) [الحِجر: 54] أي بأي شيء تبشرون وحالي وحالة زوجتي النحول والضعف والأفول.

#### ﴿ قَالُواْ بَشَّرْنَاكَ بِٱلْحَقِّ فَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْقَانِطِينَ ﴿ ٥٠

﴿ قَالُواْ بَشَرْنَكَ ﴾ يا إبراهيم متلبسين ﴿ بِٱلْحَقِّ ﴾ ووفور الصواب لكمال الصدق ﴿ فَلَا تَكُن ﴾ يا إبراهيم وامرأته ﴿ مِنَ ٱلْقَنظِينَ ﴾ [الحِجر: 55] الآيسين بكبر السن ولحوق الضعف في الكِبَر.

# ﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ ۚ إِلَّا ٱلظَّآلُونَ ﴿ ١

﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ \* إِلَّا ٱلضَّآلُونَ ﴾ [الحِجر: 56] الخاسرون.

#### ﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ۞

﴿ قَالَ ﴾ إبراهيم ﴿ فَمَا خَطْبُكُمْ ﴾ وشأنكم ومطلبكم ﴿ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [الحِجر: 57] الملائكة.

## ﴿ قَالُواْ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ قَوْمٍ تُجْرِمِينَ ۞

﴿ قَالُوٓاْ إِنَّا ۚ أَرْسِلْنَا ﴾ وبعثنا ﴿ إِلَىٰ قَوْمِ تَجْرِمِينَ ﴾ [الحِجر: 58] عاصين مشركين أو ظالمين لأنفسهم ولغيرهم.

# ﴿ إِلَّا ءَالَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّا

﴿ إِلَّا ءَالَ لُوطٍ ﴾ آمنوا به واتبعوا أحكام دينه واتبعوا من شوارق أنوار تعيينه استثناء من مجرمين منقطع ﴿ إِنَّا لَمُنَجُّوهُم ﴾ ومخلصوهم ومنجوهم ﴿ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحِجر: 59].

# ﴿ إِلَّا ٱمْرَأَتَهُ. قَدَّرُنَا ۗ إِنَّهَا لَمِنَ ٱلْعَنبِينَ ١

(إِلَّا أَمْرَأَتُهُ) أي زوجة لوط (قَدَّرُنَا) وقضينا وحكمنا عليها (إِنَّهَا لَمِنَ الْفَنْ بِيْنَ الحِمين الفَنْ إِنْ الستثناء إما من آل لوط أو ضميرهم لاختلاف الحكمين لأن الاستثناء من الإثبات نفي ومن النفي إثبات اللهم أن يجعل (إنا لمنجوهم) اعتراضًا.

#### إشارة وتأويل

(قَالَ هَلْدَا صِرَطُّ عَلَى مُسْتَقِيمُ اللهِ الوجه موجود قائم به، وهذا الوجه مصدره ومبدؤه. وجهين وجه إلى الله وهو بهذا الوجه موجود قائم به، وهذا الوجه الثاني إنما هو وهذا الوجه اسم من أسماء اللهِ تعالى وهو قائم بهذا الاسم، والوجه الثاني إنما هو بهذا الموجود وهو بهذا الوجه تقبّل الفيْض والوجود من ذلك الوجه، ولذلك الموجود وحقيقته الموجود وجه ثالث جامع للوجهين وهذا الوجه هو قلب ذلك الموجود وحقيقته ونفسه لمن عرف هذا الوجه الثالث عرف ربه من عرف به نفسه فقد عرف ربه، فهذا الوجه هو صراطي المستقيم يوصلُ السالك والدارك لدي، وهذا الصراط المستقيم واحد، وغيره الذي نشأ من حقيقته كثير مستعد وغير محصور معوج، كما قال: (وَأَنَّ هَلْدًا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُونٌ وَلا تَنْبِعُوا السُّبُل فَنْفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ (الأنعام: 153] كما تقرر في أصول الهندسة أن الخطوط الواصلة بين النقطتين فالمستقيم منها وأقصرها ليس إلا الواحد الوسطاني.

﴿ وَجَاءَ أَهْلُ ٱلْمَدِينَ فِي يريد قوم لوط ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ ﴾ يقولون: نزل بلوط ثلاثة ما رأينا قط أملح منهم ﴿ قَالَ ﴾ لوط: ﴿ إِنَّ هَتَوُلاَةٍ ضَيْفِي فَلَا نَفْضَحُونِ ۞ وَأَنْقُواْ أَللّهَ وَلَا تُخْرُونِ ۞ قَالُواْ أَوَلَمُ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الحجر: 67 ـ 70] يريدون الإعراض لنا في شيء مما يريده.

(قَالَ) لوطُ (هَتُؤُلَآءِ بَنَاقِ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ) هذا مقدم والذي فوق فعله مؤخر (لَعَمُّرُكَ) يا محمد، يريد عمارك يا محمد إنهم يريدون قومك (إنَّهُمْ لَفِي سَكْرَئِمِمْ يَعْمَهُونَ) يريد في ضلالتهم يتمادون. ثم رجع إلى قوم لوط فقال: (فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ) [الحجر: 71 - 73] إشراق الشمس.

(فَجَعَلْنَا عَلِيما سَافِلَها وَأَمْطَرَنا عَلَيْمٍ حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ) [الحجر: 74] يريد من سماء الدنيا ، فاقتلع جبرئيل خمس مدائن بجناح واحد حتى صعد بها إلى سماء الدنيا لم يكتفئ لهم جرة ولم يكسر لهم إناء حتى سمع أهل السماء صياح الديوكِ ونهيق الحمير ونباح الكلاب ثم غشاها الجناح الآخر، وذلك قوله تعالى في النجم: (وَالْمُؤْنَفِكَةُ أَهْوَىٰ) [53] يريد الكذب (فَعَشَنها) بالجناح الآخر (مَا غَشَىٰ ﴿ فَإِنَى ءَالَةِ رَبِّكَ نَتَمَارَىٰ ﴾ [النجم: 54 ـ 55] يا محمد يريد بنعم ربك تتمارى يريد تسأل (هَذَا نَذِيرٌ مِن النَّذُرِ ٱلْأُولَة ﴾ [النجم: 56] يريد هذا خبر من خبر الأنبياء الذين مضوا ثم قال: (أَزِفَتِ ٱلْآذِفَة ﴾ [النجم: 57] يريد اقتربت القيامة على عبدك، والنبي على هو العاقب الماحي، يريد محى الله به ذنوب من صدّقه، والحاشر بين يدي القيامة.

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَنتِ ﴾ يريد لعبرة ﴿ لِلْمُتَوسِّمِينَ ﴾ يريد للمعتبرين ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ

مُقِيمٍ ﴾ يريد مدائن لوط على طريق قومك إلى الشام ﴿لِبَسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴾ معروف.

(إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِلْمُتَوسِّمِينَ ﴿ الحجر: 75] يريد لعبرة للمصدقين، يريد إن أصحاب محمد ﷺ اعتبروا وصدقوا وخافوا أن أحبط أحدهم أن يسخط الله عليهم كما قال في الطور: ﴿إِنَّا كُنَّا قَبْلُ فِي آهلِنَا مُشْفِقِينَ ﴾ [الطّور: 26] يريد من عذاب ﴿فَمَنَ اللهُ عَلَيْنَا ﴾ يريد بالعفو ﴿وَوَقَننَا عَذَابَ السَّمُومِ ﴾ [الطور: 27] يريد أعاذنا من جهنم.

(وَإِن كَانَ) يا محمد (أَصَّعَبُ ٱلْأَيْكَةِ لَظُلِمِينَ) [الحجر: 78] يعني قوم من خدام كانوا نزولًا بمدن كالش وشعيب والبداء، والأيكة هي شجرة المقل وهي التي يقال لها الدوم ويقال لها المقال.

﴿ فَٱنْقَمْنَا مِنْهُمُ ﴾ وذلك أن شعيب بن ثوبة بن مدين بعث إليهم وهم جيرانه، وقال بعض أهل العلم: أخواله، ﴿ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامِ ﴾ [الحجر: 79] يريد موضع إبراهيم وموضع أصحاب الأيكة موضعهم بين الموضعين.

#### ﴿ فَلَمَّا جَآءَ ءَالَ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلُونَ ١

﴿ فَلَمَّا جَآءَ ءَالَ لُوطٍ ﴾ [الحِجر: 61] أقول أقوامه وأشياعه الملائكة ﴿ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [الحجر: 61] لإهلاكهم واستئصالهم.

#### ﴿ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُّنكُرُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾

(قَالَ) لوط لقومه (إِنَّكُمْ قَوَمٌ مُنَكُرُونَ) [الحِجر: 62] غير معلومين لنفسي لأنها نفوسكم تنفر الإنس مما لا يراه ولا يعلمه من الأغوال ومما يستوحشه من الصور المهيبة وهيئة الإنكار.

#### ﴿ قَالُواْ بَلْ جِئْنَاكَ بِمَا كَانُواْ فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(قَالُواْ بَلَ) الرسل (جِنْنَكَ بِمَا كَانُواْ فِيهِ يَمْتَرُونَ) أي يشكّون فما أنت كنت تدعوهم وهو للإنكار والتخويف والإنذار (بَلْ جِنْنَكَ) [الجِجر: 63] ما يسرك ويبهجك وإلى اعتناء السماوات يبهجك وينجيك من عذاب أليم وشماتة الأعداء.

#### ﴿ وَأَتَيْنَكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّا لَصَلَّمِقُونَ ﴿ إِنَّا لَصَلَّمِ قُونَ ﴿ إِنَّا لَهُ اللَّهِ الْمُ

﴿ وَأَتَيْنَكَ ﴾ وفضلناك وأعطيناك ما وعدناك مستصحبًا ﴿ بِٱلْحَقِّ ﴾ ملتضقًا بالصواب والصدق ﴿ وَإِنَّا لَصَلِقُونَ ﴾ [الحجر: 64] فيما أخبرناك به.

# ﴿ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلْيَلِ وَٱتَّبِعْ أَدْبَكُوهُمْ وَلَا يَلْنَفِتْ مِنكُرُ أَحَدُّ وَأَشْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلْيَلِ وَٱتَّبِعْ أَدْبَكُوهُمْ وَلَا يَلْنَفِتْ مِنكُرُ أَحَدُّ أَحَدُّ عُرُونَ الْأَنْ

﴿ فَأَشَرِ بِأَهْلِكَ ﴾ أمر من الأفعال أي اهرب واذهب بأهلك ﴿ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلنَّلِ وَالْحَبُ وَاللَّهُمْ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُو أَحَدُ ﴾ أي بجزء من الليل متوجهًا إلى سمت وصوت وجهة أو الحامد من الأمور التي أنتم عليها الإقبال إليه ليكون للمصابرة على ما أمرتم من المهاجرة، والغرض المخالفة مع القوم المدبرين ﴿ وَأَمْضُوا ﴾ وأقبلوا ﴿ حَيْثُ ثُوْمَرُونَ ﴾ [الحِجر: 65] أي الشام أو المصر أو غير ذلك.

#### ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَالِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَلَؤُلآءِ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَقَضَيْنَا ﴾ أي أوحينا ﴿ إِلَيْهِ ﴾ أي إلى لوط ﴿ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَتَوُلاً ﴾ أي القوم الذين أعرضوا وضربوا من الإقبال إلى الإدبار ﴿ مَقْطُوعٌ ﴾ مستأصل ﴿ مُصْبِعِينَ ﴾ [الحجر: 66] داخلين في الصباح أو صابرين ذا صباح حال إما من هؤلاء أو من ضمير مقطوع أي قطع آخرهم ولم يبق منهم أثر ولم يبق خبر.

#### ﴿ وَجَآءَ أَهْلُ ٱلْمَدِينَـةِ يَسۡتَبْشِرُونَ ۞

(وَجَآءَ أَهُلُ ٱلْمَدِينَةِ أَي مدينة قوم لوط ليتبشروا (يَسْتَبْشِرُونَ) [الحِجر: 67] أي يخبرون على طريق البشارة بقدوم غلمان حسن الوجه أمرد جرد مرد وهم ملائكة نزلوا على لوط ضيفًا له فلما سمعوا أهل المدينة قدوم أضياف لوط قد نشأوا ونشأوا، واشتهر ذلك الخبر عن امرأة لوط فيهم، قد انتزعوا إلى بيت لوط وأسم عوا إليه.

#### ﴿ قَالَ إِنَّ هَنَوُلآءَ ضَيْفِي فَلَا نَفْضَحُونِ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿قَالَ﴾ لوط لقومه مقبلًا إليهم ﴿إِنَّ هَتَوُلاَءِ﴾ المرد ﴿ضَيْفِيٍّ ﴾ والضيف واجب الإكرام ولازم التكريم والتبجيل والتعظيم ﴿فَلَا نَفْضَحُونِ ﴾ [الحِجر: 68].

# ﴿ وَٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَلَا تُخَذُّونِ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ وَأَنَّهُوا اللّهَ وَلَا يَخُرُونِ ﴾ [الحِجر: 69] ولا تذلوني باستفضاح أضيافي من الخزي وهو الهوان والمنزلة والخذلال والخجالة ومن الخزاية وهي الحياء.

# ﴿ قَالُواْ أُوَلَمْ نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ قَالُوٓا أَوَلَمُ نَنْهَكُ ﴾ أي ما نهيناك أن لا تضيف أحدًا ﴿ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الحِجر: 70] أو لم ننهك أن تدخل الغرباء وأبناء السبيل يطلعوا على قبائحنا فإنهم كانوا يتعرضون لكل أحدٍ دخل المدينة.

# ﴿ قَالَ هَنَوُلَآءِ بَنَاتِنَ إِن كُنتُمْ فَنعِلِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿قَالَ﴾ لوط ﴿هَـُؤُلِآءِ بَنَاقِي﴾ أزوجهن إياكم إن سألتم فأبوا الحلال ودعوا الحرام، فكأنه قال لهم من بناتي فأنكحوهن ﴿إِن كُنْتُمُ فَعِلِينَ﴾ [الحجر: 71] فطاء الوطي من أجزاء الشهوة بطريق الشرع وحكم النبوة.

# ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَئِهِمْ يَعْمَهُونَ ۞

(لَعَمْرُكُ) أي بحق عمرك وحياتك قسمي يا لوط أي يا محمد والمقسم وهو الله أو الملائكة لعمرك (إنَّهُمُ أي قوم لوط أو قريش (لَفِي سَكَرَئِمُ ) أي حيرتهم وضلالتهم أو غوايتهم وشدة لمستهم أي التي أذلت عقولهم وأمالت عدولهم بالتمييز بين الخطأ والصواب والعقاب والثواب في هذا العذاب (يَعْمَهُونَ) الحجر: 72] يتحيرون فإذن كيف يسمعون نصحك ويقتلون غضبك ونصيحتك.

# ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُشْرِقِينَ ﴾ [الحِجر: 73] حين ظهور إشراق الشمس وإضاءتها .

﴿ فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّن سِجِيلٍ ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿ فَجَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلُهَا ﴾ أي قلبنا القرية ﴿ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن سِجِّيلٍ ﴾ [الحِجر: 74] من طين يابس.

#### ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَنتِ لِلْمُتُوسِمِينَ ۞

(إِنَّ فِي ذَالِكَ) الأمر المجعول والعقل المعمول (لَايكتِ) علامات ( لِلْمُتَوسِّمِينَ) [الحجر: 75] المتعاملين في آيات الله المقرنين. يقال: توسمت في فلان كذا أي عرفت وسمه وعلامته.

#### ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ مُقِيمٍ ﴾ [الحِجر: 76] أي طريق ثابت واضح تسلك الناس فيها ويرون آثارها ويعتبرون بها .

#### ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾

(إِنَّ فِي ذَالِكَ) الأمر (لَاّيَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ) [الحِجر: 77] وإنما أردف التوسم بالإيمان إشعارًا بأن التوسم المعبّر والتفرس المختبر إنما هو المقرون بالإيمان بالله وبرسوله وبما جاء، أو الظلم والشرك والكفر والإفك ينكس القلب والروح ويعكس العقل ويقلل الفيض ويحلل الفتوح.

#### ﴿ وَإِن كَانَ أَصْعَابُ ٱلْأَيْكَةِ لَظُنامِينَ ۞ ﴾

(وَإِن كَانَ أَصَعَبُ ٱلْأَيْكَةِ لَظَالِمِينَ) [الحِجر: 78] الفيضية وهم أصحاب شعيب كانوا يسكنون الفيض والأرض المشوكة والشجرة فبعث الله إليهم شعيبًا فكذبوه فأهلكهم الله بالظلمة والأيكة الشجرة المتكاثفة.

#### ﴿ فَأَنْفَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامِ شُبِينِ ١

(فَأَننَقَمْنَا) وعذبنا (مِنْهُمُ بالإهلاك وإنهما سدوم والأيكة والمدين والأيكة فإن شعيبًا كان مبعوثًا إليهما وذكر أحدهما يعني عن الأخرى (وَإِنَّهُمَا لَبِإِمَامِ تُمِينِ) [الحِجر: 79] والإمام توطئة القسم والباء للاستصحاب والمعية أو الملابسة اسم ما يؤتم به أي مع إمام يقتدى به مبين أي طريق واضح متين.

#### إشارة وتأويل

﴿ فَلَمَّا جَآءَ ءَالَ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ [الحجر: 61] واعلم أن لوط وإبراهيم في الوجود متقاربان في المعارف ومرتضى الوجود ومظهران لحلول الإنسان والفعل

الكل والفعل من الله تعالى نعتان ووصفان وهما الإقبال والإدبار كما أشار إليه النبي على الله الله العقل فقال له: أقبل فأقبل ثم قال له: أدبر فأدبر فجعل الخليل مظهر الإقبال ولوط مظهر الإدبار فظهر نعت الإقبال في إبراهيم وقومه وأولاده ووافقته أزواجه المطهرة، وظهرت السعادة والإقبال والشرف والإجلال في أولاده وأحفاده وشهرت أنوار النبوة وأسرار الولاية وأطوار الحكومة في أتباعه وأشياعه وخالفت أمره، إلى آخر السورة. وبسم الله الرحمن الرحيم منها لوط وناقته، وسرى العقم في أتباعه وقومه وأشياعه، وإن إبراهيم مظهر الوجه الإلهي المواجه بالله على المتوجه إلى الله ولوط مظهر الكوني وقومه مؤاجه إلى المكان ونصائص الأعيان مواجه إلى المكان ونصائص الأعيان

# ﴿ وَلَقَدُ كَذَّبَ أَصْحَبُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

﴿ وَلَقَدْ كَذَبَ أَصْحَبُ ٱلْحِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الحِجر: 80] صالحًا وحده.

﴿ وَءَالْيُنَّاهُمْ ءَايَلِتِنَا فَكَانُواْ عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَءَاللَّيْنَهُمْ ءَايُلْتِنَا﴾ الباقية ﴿ فَكَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ ﴾ [الحجر: 81].

﴿ وَكَانُواْ يَنْحِتُونَ مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا ءَامِنِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَكَانُواْ يَنْجِنُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا عَامِنِينَ ﴾ [الحِجر: 82] من عذاب الله مثل قوله تعالى: ﴿ أَتُثَرَكُونَ فِي مَا هَنَهُمَا عَامِنِينَ ﴾ في جَنَّتِ وَعُيُونِ ۞ وَزُرُوعٍ وَنَعْلِ طَلْعُهَا هَضِيمٌ ۞ وَتَنْجِنُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُوتًا فَنْرِهِينَ ۞ [الشعراء: 146 ـ 149]، يريد خادمين ومن قراها فرهين يريد مبذرين بطرين.

# ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُصْبِحِينَ ﴿ اللَّهُ ﴾

﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّيْحَةُ مُصْبِحِينَ ﴾ [الحِجر: 83] يريد صباح يوم الرابع.

﴿ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ١

﴿ فَمَا آَغَنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ [الحِجر: 84] من الأموال والأنعام والثمار.

# ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَوْمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَإِنَ ٱلسَّاعَةَ لَا عَالَمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ ال

﴿ وَمَا خَلَقَنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ يريد الثواب والعقاب ﴿ وَإِنَ السَّاعَةَ لَانِيَةً ﴾ يا محمد ﴿ فَأَصْفَحِ ٱلطَّفَحَ ٱلجِمِيلَ ﴾ [الحِجر: 85] وهو منسوخ يريد اصفح عن المشركين.

## ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْخَلَّاقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو الْخَلَّاقُ ٱلْعَلِيمُ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْمَلَكُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الحِجر: 86] يريد العلم بما خلق.

#### ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ ﴿ ١

﴿ وَلَقَدَ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ ﴾ يريد بسم الله الرحمن الرحيم والحمد لله رب العالمين ﴿ وَٱلْقُرْءَاكَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ [الحِجر: 87] يريد الحواميم.

# ﴿ لَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَجًا مِّنْهُمْ وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمْ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ كَالَّا اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُو

﴿ لَا تَمُدُنَ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِدِ أَزُواجُا مِنْهُمْ ﴾ ولا يتمنى ما فضلت به أحدًا من متاع الدنيا ولا نفع في قلبك حلاوتها ولا شيء من زينتها ﴿ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ من متاع الدنيا ﴿ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الحِجر: 88] لأصحابه المصدقين يريد احفظ الآن لهم الموعظة وارفق بهم ولا تغلط عليهم.

# ﴿ وَقُلُ إِنِّتِ أَنَا ٱلنَّذِيرُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَقُلُ ﴾ يا محمد ﴿ إِنِّ أَنَا ٱلنَّذِيرُ ٱلْمُبِيثُ ﴾ [الحِجر: 89] يريد مبين لكم ما تأتون وما تذرون وما يقرّبكم به إلى الله وما يذرون وأحذركم سطوات الله وسخطه وعذابه.

#### ﴿كُمَا أَنزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقْتَسِمِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

﴿ كُمَّا أَنْزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقْتَسِمِينَ ﴾ [الحِجر: 90] يريد الذين اقتسموا طريق مكة وأقاموا عليها الطعام والشراب ويصدون الناس عن رسول اللهِ والإيمان به وهم

بين الثلاثين إلى الأربعين عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة وأبو جهل بن هشام والنضر بن الحرث والأسود بن عبد الأسد ومطعم وطعمة ابنا عدي ومنبه ونبيه ابنا الحاج وأبيّ بن الخلف وأثينة بن خلف وعتبة بن أبي معيط وربيعة بن الأسود وجماعة كثيرة.

#### ﴿ ٱلَّذِينَ جَعَلُوا ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

﴿ اَلَّذِينَ جَمَـكُوا اَلْفُرَءَانَ عِضِينَ ﴾ [الحِجر: 91] يريد جزّاًه أجزاءً فقالوا ساحر أو قالوا أضغاث أحلام وقال أساطير الأولين وقالوا شاعر وقالوا مجنون وقالوا ذا سن وقالوا تترى وقالوا القول كلما ذكره الله مثل هذا في القرآن وأخبر عنهم.

#### ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتَكَنَّهُ مُ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

﴿ فَوَرَبِّكِ ﴾ يا محمد ﴿ لَنَسْتَلَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [الحِجر: 92 \_ 93] ثم أجازيهم بأعمالهم إن خيرًا فخيرٌ وثواب وإن شرًّا فشر وعذاب.

#### ﴿ فَأَصْدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ فَأَصْدَعُ ﴾ يا محمد ﴿ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [الحِجر: 94] وهذا منسوخ نسخه آية: ﴿ فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُّمُوهُمْ ﴾ [التوبة: 5].

#### ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴿ إِنَّا كُفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴿ إِنَّا اللَّهُ الْمُ

إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلنَّسَةَ وَعِينَ على يريد قد سلط الله جبرئيل عليهم وأمر به لقتلهم فعرض الوليد بن المغيرة فعقره على نصل منهم في رحله حتى خرج رجيعه من أنفه، وعرض ابن الأسود بن عبد المطلب بن أسد بن عبد العزى، وهوى أبو ربيعة بن الأسود وهو يشرب ماءً فنفخ في ذلك الماء حتى انتفخ جوفه فانشق وهو يقول: قتلني محمد، وعرض عامر بن وائل وهو متوجه إلى الطائف فحبسه البشرق فجر من بينهما إلى رأسه ويقول قتلني رب محمد والبشرقة الشجرة، وقتل الحرب بن قيس ابن عدي بن حنظلة السهمي، فما زال يفرق حتى مات، وقتل الأسود بن عبد يغوث الزهرى، ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلنَّسَةَ أَرْءِينَ ﴿ الحِجر: 95].

## ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّهُ ﴾

﴿ ٱلَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [الحِجر: 96] وعيد من الله وتهديد.

### ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾

﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَكَ ﴾ يا محمد ﴿ يَضِيقُ صَدُرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ [الحِجر: 97] يريد ليس عليك مقاتلتهم ويضيق من استهزائهم وضلالتهم وكمال جهالتهم حزن ووحشة فأمره بالصبر فقال:

## ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ ١٩٠٠ ﴾

(فَسَيَحْ بِحَمْدِ رَبِكَ) [الحِجر: 98] يقول احمد ربك سيبشرك منهم كما قال في ويل للمطففين: (إِنَّ الَّذِينَ اَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ اَمَنُوا يَضْمَكُونَ ﴿ يَهِ يَهُا مَرُوا بِهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلِي اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُونَ عَلَى اللّهُمْ اللّهُ إِلَا عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عِلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى الْمُعْمَلِينَ عِلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلِي عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ

#### ﴿ وَأَعْبُدُ رَبِّكَ حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِيثِ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿وَأَعَبُدُ رَبَّكَ﴾ يا محمد ﴿حَتَّى يَأْنِيكَ ٱلْيَقِينُ﴾ [الحِجر: 99] يريد الموت عند ذلك يرى ما لم يكن ينطق ولم يخطر على قلبك ما يقصر الصفات عنه من ثواب ربك والكرامة والسرور.

## بِنْ مِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرَّحِيدِ إِ



(سِسْمِ اللهِ) الذي جعل نحلة النفس الملهمة مأمورة بالتقاط ظلال المعارف الإلهية إذا (أَنَّ أَمْرُ اللهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ السنحل: 1]. (الرَّحْنِ ) الذي أثبت في أراضي رياض قلوب العارفين المشتاقين إلى لقائه الذائقين لذة النظر إلى وجهك الكريم حين زرع حبّ حُبّه الذاتي وقوع نواة وُدِّه الأولى أنواع مشاهدات أشجار التجليات الابتهال الذاتية ومعاينات أثمان الحقائق الإلهية وشهودات بقول الجمال الغير المتناهية (الرَّحِيمُ) الذي سخر لكم شمس الروح وقمر القلب ونجوم القوى في المشاهدات والمعاينات مسخرات بأمره.

قال رسول الله على: «من قرأ سورة النحل لم يحاسبه الله بما أنعم عليه في دار الدنيا وإن توفى ليلة قرأها كان الأجر كمن مات وأحسن في وصيته».

عن أبي الثقفي عن موسى بن عبد الرحيم الصنعاني عن ابن جريج عن عطار ابن عامرة وعن موسى بن عبد الرحمن عن مقاتِلْ بن سليمان عن الضحاك بن مزاحم عن ابن عباس في قول الله: ﴿ أَتَ أَمْرُ اللهِ ﴾ عذاب الله ﴿ فَلَا تَسْتَعَجِلُوهُ ﴾ يريد أن الله لا يعجله ولا يقويه شيء ﴿ سُبْحَنَهُ ﴾ لينزه نفسه أن يكون له شريك ووزير وصاحبة أو ولد ﴿ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُون ﴾ [النحل: 1] تعالى علوًا كبيرًا.

(يُنَزِلُ ٱلْمَلَيِكَةَ) جبرئيل وحده (بِالرُّوجِ مِنْ أَمْرِهِ.) بالوحي من عنده (عَلَى مَن يَشَآءُ) على من آمن (مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنْذِرُوٓا أَنَّهُ لاَ إِلَكَ إِلَّا أَنَا فَأَتَقُونِ ﴾ [النحل: 2] لا إله إلا هو فخافوه واحذروا غضبه وعذابه وانتقامه وعقابه.

﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْعَقِ ﴾ ليجزي الذين أحسنوا إنما عملوا الحسنات ﴿ تَعَـٰ لَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: 3] عما يلحدون.

﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةِ ﴾ يسريـد أبـي بـن خـلـف ﴿ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ [النحل: 4] ينكر البعث والثواب والعقاب.

﴿ وَٱلْأَنْعَادَ ﴾ والإبل والخنم والبقر ﴿ خَلَقَهَا ۚ لَكُمْ فِيهَا دِفَ ۗ ﴾ يريد من أوبارها ﴿ وَمَنَافِعُ ﴾ في ركوبها ﴿ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ [النحل: 5] من لحومها وألبانها.

﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيمُونَ ﴾ يريد خروج العرب أيام الربيع إلى الخريف ﴿ وَحِينَ شَرَحُونَ ﴾ [النحل: 6] ويخرجون إلى المرعى.

﴿ وَتَحْمِلُ أَنْفَ الْكُمُمُ إِلَى بَلَدِ لَمُ تَكُونُواْ بَلِغِيهِ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنفُسِ ﴾ من مكة إلى اليمن ومن اليمن إلى مكة ومن مكة إلى الشام وإلى مصر منة على خلقه وتفضلًا منه عليهم لعلهم يرجعون إلى توحيدي وإلى عبادتي وإلى وصية أنفسهم ﴿ إِنَ رَبّكُمُ ﴾ عليهم لعشر أهل مكة ﴿ لَرَءُونُ تَحِيمُ ﴾ [النحل: 7] رفيق على جميع خلقه رحيم بأوليائه وأهل طاعته.

(وَالْخَيْلُ وَالْحِيرُ وَالْحَيرُ لِتَرْكَبُوهَا) في حوائجكم وتهيئة أسباب دنياكم (وَزِينَةُ) وتجملًا بين الناسِ (وَيَغَلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ) [النحل: 8] إن على يمين العرش نهرًا من نور مثل السماوات والأرض السبع والبحار السبعة يدخل فيه جبرئيل كل شهر فيقبل ويزداد نورًا إلى نوره وجمالًا إلى جماله وعظمة إلى عظمته لم ينقص فخلق الله من كل نقطة تقع منه عشرة آلاف ملكٍ يدخل منهم كل يوم سبعون ألف ملك في البيت المعمور وفي الكعبة سبعون ألف لا يعودون إلى أن تقوم الساعة.

#### ﴿ ﴿ أَنَّ أَمْرُ ٱللَّهِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾

ونزول العذاب وحلول العقاب آجلًا وعاجلًا كيوم بدر في الأمر الآتي الذي لا مرية ونزول العذاب وحلول العقاب آجلًا وعاجلًا كيوم بدر في الأمر الآتي الذي لا مرية في وقوعه فهو واقع و فلا تَمْتَعَجِلُونُ وي أنه لما نزلت (اقتربت الساعة) قال الكفار: فيما بينهم إن هذا الرجل يزعم أن القيامة قد قربت فسألوه عن بعض ما يعملون حتى ينظر ما هو كائن فلما تأخرت قالوا ما ترى فنزلت فوثب رسول الله على ورفع الناس رؤوسهم، والاستعجال طلب الشيء قبل وقوعه وجيئته فلما نزلت هذه الآية قال على «سُبَحَنهُ وَتَعَلَى عَمَا يُشْرِكُون والنحل: 1] وما مصدرية أو موصولة أي تعاظم بالأوصاف الجليلة عما يصف به المشركون به وعن الاشتراك.

#### ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ. عَلَىٰ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ۚ أَنْ أَنذِرُوٓا أَتَـهُمُ لَا إِلَاهَ إِلَّا أَنَاْ فَأَتَّقُونِ ۞ ﴾

(يُنَرِلُ الْمَلَتِكَةَ بِالرَّوجِ بالوحي وبالقرآن سمي به لأنه يحيى به القلوب وتطهيرٌ أحوال الخفيات والغيوب وبجبرئيل الذي يسمى الروح الأمين (مِنْ أَمْرِهِ ) أي عالم الأمر (وَيَسْءَلُونَكَ عَنِ الرُّوجُ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَقِي [الإسراء: 85]، (عَلَى مَن يَشَاهُ عِلَم الأمر (وَيَسْءَلُونَكَ عَنِ الرُّوجُ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَقِي الإسراء: 85]، (عَلَى مَن يَشَاهُ مِنْ عِبَادِهِ الله الله الله الله الله وشدة انتقامه فَاتَقُونِ [النحل: 2] أي خوِّفوا أهل مكة ليحذروا غضب الله وشدة انتقامه ومصدرية بدل من الروح عليه أو النصب بنزع الخافض أو مخففة من الثقيلة والآية تدل أن نزول الوحي بوسائط الملائكة وحاصله للتنبيه على أن التوحيد الذي هو منتهى كمال القوة النظيرية والأمر بالتقوى الذي هو نهاية العملية وهو دليل على وحدانيتِهِ وكمالِ قدرته وإرادته سيما إذا قارن خلق أتقن المخلوقات وأمتن الموجودات وهي السمواتِ وما فيها والأرض وما عليها.

#### ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾

﴿ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَـٰكَىٰ عَمَّا بُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: 3] في ألوهيته وكمال ربوبيته وتواضع صنعه وبدائع حكمه وحكمته.

#### ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ ثُمِينٌ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

(خَلَقَ الْإِنسَانَ مِن نُطَّفَةِ ) جسم سيال لا حسّ لها ولا إدراك ولا شعور ولا حركة ولا يحفظ ما يتطرق عليه من الأشكال والهيئات بل الله خلق فيها قوة يخفيها (فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ ) نزلت في أبي خلف أي منطق مجادل عن نفسه مكافح للخصوم (مُبِينٌ ) [النحل: 4] للحجة بعد ما كان نطق بها أو خصم لربه ولرسول أنكر البعث وخالف نبيه وعاداه عداوة سرًّا وعلانية روى أنه جاء بعظم رميم إلى رسول الله فقال: يا محمد أنت افتريت على الله بأنه يحيي هذا العظم الرميم فقال: «إن إعادته وإحياءه أهون من إنشائه من غير شيء».

#### ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا ۗ لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴿ ﴾

(وَٱلْأَنْكُمِ) الإبل والبقر والغنم منصوب بمضمر يفسره (خَلَقَهَا لَكُمُ) أو بالعطف على الإنسان وخلقها لكم بيان ما خلق لأجله وما بعده تفصيل له (فِيها دِفَيُّ) اسم لما يدفء به كما أن الملأ اسم لما يملأ به وهو الدفء من لباس مأخوذ من صوف أو وبر أو شعر (وَمَنَفِعُ) بالنسل والوبر وللركوب والحمل وغيره (وَمِنْهَا تَأْكُونَ) [النحل: 5] لحمًا وسمنًا ولبنًا.

#### ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَتْرَحُونَ ﴾

(وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ) وزينته وحسن وكمال (حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَتَرَحُونَ) [النحل: 6] ويردونها باللغة قدم والرواح من رواجها إلى مباركها التي يأوي إليها وحين تسرحون ويخرجونها بالغداة من مراحها إلى مسارحها في الصّباح وإنما المراح لأن المنافع يوجد فيها بعد الرواح ومالكها يكون أعجب إذا راحت.

## ﴿ وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَىٰ بَلَدِ لَمْ تَكُونُواْ بَلِغِيدِ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنْفُسِ ۚ إِنَ كُونُواْ بَلِغِيدِ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنْفُسِ ۚ إِنَ كَوْنُواْ بَلِغِيدِ إِلَّا بِشِقِّ ٱلْأَنْفُسِ ۚ إِنَ كَانَاكُمْ لَرَّءُونُ تَحِيدُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّالِمُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّلْمُولَا ا

(وَتَغْمِلُ أَنْقَالَكُمْ) حوائجكم وأحوالكم (إِلَى بَلَدِ) آخر غير بلدكم الذي تركتم قيل المراد مكة (لَرَ تَكُونُوا بَلِغِيهِ) والواصلين إليه (إِلَا بِشِقِ ٱلأَنفُسِ) ومشقتها وجهدها والشق النصب والتعب وحال الشخص بين الراحة والمشقة فكأنه صرف نصف عمره وشقص قوته إليه (إِنَ رَبَكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ) [النحل: 7].

### ﴿ وَٱلْخِيْلَ وَٱلْبِعَالَ وَٱلْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَغْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۗ ۗ

(وَالْخَيْلِ) عطف على الأنعام وهو اسم جمع لا واحد له من لفظة كالآل وَالْخَيْلِ) جمع بغل كرجال جمع رجل وفُعُل جمع فعل (وَالْحَيْرَ لِرَّكُوهًا) ولتزينوا (وَرِينَةً) قيل عطف على محل لتركبوا لتغير النظم لأن التزيين فعل المخلوق ولأن الغرض من خلقها الركوب والتزيّن الخالق والركوب فعل المخلوق ولأن الغرض من خلقها الركوب والتزيّن حاصل بالعرض قرئ (زينة) بلا واو فيحتمل أن يكون علة لتركبوها أو مصدر في موقع الحال من أحد الضميرين أي متزيين أو متزينًا بها واستدل به على حرمة لحومهما ولا دليل فيها إذ لا يلزم منه تعليل العقل فيما يقصد منه غالبًا أن لا يقصد منه غيره أصلًا تدل عليه، الآية مكية وعامة المفسرين وأهل الحديث على أن الحمير الأهلية حرمت عام خيبر (وَيَعْلُقُ مَا لا تعَلَمُونَ) [النحل: 8] لما فصل الحيوان الذي لا يحتاج إليه احتياجًا ضروريًا أو غير ضروري أجمل غيرها ويجوز أن يكون المراد به ما خلق الإنسان واختص به مما لا يتعلق علم البشر كما قال النبي في المعدت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر»، وأن يكون ما استأثره الله تعالى لنفسِه ولا يعلم غيره ذلك عبرة منه أن يحفظه عن نظر الأغيار وبصر الأحرار والأخيار فضلًا عن إدراك عبرة منه أن يحفظه عن نظر الأغيار وبصر الأحرار والأخيار فضلًا عن إدراك

#### ﴿ وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّكِيلِ وَمِنْهَا جَآيِرٌ وَلَوْ شَآءَ لَمَدَنْكُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السّكِيلِ بيان مستقيم وطريق قويم يوصل إلى الحق وهو من باب جرد قطيفة أي سبيل قصد ومقتصد يقال سبيل قصد وقاصد أي مستقيم كأنه يتصور الوجه الذي يقصد به السالك من غير ميل عنه والمراد من السبيل الجنس ولذلك ضاق القصد إليه وقال (وَمِنْهَا جَابِرٌ ) أي من السبيل جائر ومعوج يقال أمير جائر أي انصرف عن الطريق المستقيم والعدل والإفضال العميم واعوج عنه والظاهر أن قصد السبيل هو دين الإسلام، والجائر منها هو اليهودية والنصرانية وهو الشرائع والفرائض والسنن والجائر هو الأهواء والبدع (وَلَوْ شَاءً لَمَدُكُمُ السّجدة: 13 الآية إلخ.

## ﴿هُوَ ٱلَّذِى آنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لَكُمْ مِنْهُ شَكَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللللللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّل

(هُوَ الَّذِى آنزَلَ مِن السَّمَآءِ مَآءً ﴾ أي من السحاب أو من جانب السماء ماء وَلَمُو الَّذِي أَنزُلُ مِن السّماء ماء وَلَمُ مِنْهُ شَرَابٌ ﴾ (لكم) متعلق بأنزل، و(منه شراب) قدم للتخصيص، و(منه) متعلق بلكم، و(منه) للتبعيض متعلق بشراب وتقديمها توهم حصر المشروب فيه ولا بأس فيه لأن مياه العيون والآبار منه لقوله: (فَسَلَكُهُ يَنَابِيعَ ﴾ [الزمر: 21] وقوله: (فَسَلَكُهُ يَنَابِيعَ ﴾ [الزمر: 21] وقوله: فأَشَكَنَهُ فِي الْأَرْضِ ﴾ [المؤمنون: 18]، ومنه شجر أي يتكون وينبت (وَمِنْهُ شَجَرٌ ﴾ في يتكون وينبت فيه شجر الذي (فِيهِ ) يرعاه المواشي وكلما ينبت على الأرض منه (تُسِيمُونَ ) [النّحل: 10] فيه ويرعون ما سامت المواشي وأسامها صاحبها أو أصلها وهي العلامة.

#### إشارة وتأويل

(أَنَّ أَمْرُ اللّهِ) [النحل: 1] أي وقت شهود تجليات اللّهِ الذاتية وعدكم في الفطرة الأولى في بداية الدورة الأولى الإلهية العظمى النورية وبداية الدورة الأصلية النورية فإن كلما تجري في بداية الدورات الأصلية النورية إجمالًا فهي تتفصل في أثناء الأدوار الأصلية والفرعية الأربعة، وفي كل دورة يظهر نوع من التجليات المادية الذاتية والأسمائية والأفعالية والآثارية. ويحتمل أن المراد يكون بجذبة الرحمانية يجذبك من الكثرات إلى الوحدة، ومن الوحدة إلى الصورة الجمعية الإلهية الكونية، وبين الوحدة والكثرة بين الوجود الذاتية والإمكانية وبين العبودية والربوبية، والسماوات العالية والسافلة والسماوية والأرضية، ولا تظنن أن هذه تزريعات وتكليمات في الألفاظ والعبادات بل هي تنوعات وتطورات في مشاهدات التجليات ومعاينات لظهورات في الجمعية الذاتية والأسمائية والصفاتية والأفعالية والآثارية والأفضل أن تكون هذه الذاتية والأسمائية في نظر المعارف ومشاهدة عنده دفعة واحدة متحدة ولو ذوقًا النتوعات مجموعة في نظر المعارف ومشاهدة عنده دفعة واحدة متحدة ولو ذوقًا وحلمًا وتجليًا فإن الكل إنما هو من اللّهِ وعند اللّهِ وباللّهِ إذ لا ظهور ولا تحقق عليه إلا بالكشف الصحيح والشهود الشامل الكامل الصريح منه لم يذق أبدًا، عليه إلا بالكشف الصحيح والشهود الشامل الكامل الصريح منه لم يذق أبدًا،

وشرط حصول هذا النوع من الكشف الثبات والتمكن والوقار والتحقق في طور الكمال الجمعي والجمع الكمالي والاستعجال تجلي ذلك بل يصل صاحبه (فَلا تَتَعَجُلُوفًا النحل: 1] والاستعجال على قسمين : طبيعي خلقي وشرعي خلقي، أما الآخر فهو مقتضى المولود الجني لأن يصل إلى كماله الفطري ومرتضاه الجلالي الفطري. قال النبي عليه : «العجلة من الشيطان والتأني من الرحمٰن».

وأما الثاني فهو الملكي في الحسنات والخيرات والعبادات، قال النبي على المحملة عمله الله الفوت وعجلوا بالتوبة قبل الموت»، وهذا الملك هو واعظ الله في العبد. قال النبي على: «من كان له في نفسه واعظ كان له من الله حافظ». وإذا أوصل العبد إلى الكمال الجمعي والجمع الكمالي وافق المولود الجني والإنسي ودخل في هلكة ودخل المولود الإنسي والجني في حكم الله انكشف عند العبد واتضح له أن أحوال الإنسان وأعماله كلها مستندة من الله وإلى الله وبالله.

( يُنزِلُ الْمَلَيْكِمَة ) على ما يقتضيه الملك الإنسي ( يِالرُّوج ) نسبة استدعاء الاستعداد الروحي وطلب ناشئًا من عالم الأمر وهو الملكوت الأعلى (عَلَى مَن يَهَا مِنْ عِبَادِهِ ) [النحل: 2] من الأعيان الجمالية إشارة إلى أن كل الأعيان النورية والأكوان الظلية من حيث إن حصة من الحصص الوجودية في الفردارية الصريحة النورية وأن لهما وجهين قائمين بالحق يدعو الوجه الخلقي إلى الوجه الحقي فيه قوة النبوة وصلاحية ظهور الهداية وإظهار الحكم الإلهية والدراية وقابلية صدور الأمانة (أنّ أَنذِرُوآ) أولًا نفوسهم ثم غيرهم. قال عيسى روح الله: «عظ نفسك فإن اتعظت فعظ غيرك وإلا استحي من الله ثم ما عداك».

(أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاّ أَنَّا فَٱتَّقُونِ [النحل: 2] من أن يتجه إلى مشاهدة غيرك ومعاينة غيرك إيماء إلى أن كل شيء من الأشياء النورية والظلية الصريحة والخفية والضمنية له قابلية لأن يتحقق ويتخلق بالأخلاق الإلهية والتوحيد الذاتية والأسمائية والصفاتية والأفعالية والآثارية، والصورة النوعية والهيئة الجمعية الإنسانية خلق الإنسان الصورة الجمعية والهيئة الكلية النوعية البشرية من نطفة واحدة ذاتية وإحاطية كلية قابلة لجميع الكمالات الذاتية والأسمائية والأفعالية والآثارية، والأنعام أي القوى النفسانية وهي البهيمية والسبعية والشهوانية والغضبية، إشارة إلى أن النطفة جمالية كانت أو جلالية فيها ثلاثة قوى طبيعية

نباتية وحيوانية شهودية بهيمية وغضبية سبعية وملكية، وأن وكل واحد منهما تحمل أثقالكم من الأفعال النباتية والأعمال الحيوانية والأحوال الإنسانية والأقوال الملكية، وتحمل أثقالكم إلى بلد كمال جمعي ومصر جمعي كمالي لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس، أي بمجاهدات نفسية ورياضات حسية والخيل والبغال والحمير أي القوة النظرية والعملية وجمعيتهما لتركبوها في التوجه، أي الكمال الجمعي والجمع الكمالي، أي جمال الجمع بين الجمع بين الكمالي الجمعي والجمع الكمالي والجمع أي والألفاظ المقال، ويخلق في العمل الجمعي والجمع الكمالي، ويظهر ما لا يعلمون بالقوة النظرية والقوة العملية، ولا بالكشف والرياضة وبحالة المجاهدة والمعاينة والمشاهدة بل الجمعية الكل ومعية تمام الطرق والسبل.

(وَعَلَى اللّهِ قَصْدُ السّكِيلِ) [النحل: 9] أي طريق وسبيل جامِع للكل ومقتصد ومتوسط ومجتمع للكل لا يحصل ولا يأتي لمن يقيد بواحد منهما ولا ينقص منها إشارة إلى كمال الجمعية بين مقتضيات الأدوار والأكوار من الإدراكات والأحوال وهذا أول مرتبة من مراتب إحصاء الأسماء الإلهية «إن للّهِ تعالى تسعة وتسعين اسمًا من أحصاها دخل الجنة» الحديث، ولذا عدل من إلى على «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر قط».

﴿ وَمِنْهَا جَايِرٌ ﴾ ومتجاور من هذه الجمعية إلى واحدة من طرق المذكورات وتقيد به واعتكف عليه ﴿ وَلَوْ شَاءَ لَمُدَنَّ مُ أَجْمَعِينَ ﴾ إلى هذه الجمعية إذ القاهر على البعض قادر على الكل يتساوى نسبة الكل بالقادر القوي القاهر لكن لم يشأ لخروجه عن الحكمة الإلهية إذ لو حصلت الهداية الجمعية للكل ﴿ أَجْمَعِينَ ) [النحل: 9] لما ظهرت الهداية ولم تتميز عنها وبين الضلالة ولم يتميز العلم من الجهالة.

(هُوَ اللَّيِ آنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً ﴾ أي سماء الجمعية والفضاء الكلية ماء فيه جمعية كاملة وكلية فاضلة شاملة ، منه شراب أي تجلي جمعي وشهود بصري وسمعي ووجود إضافي تدريجي حقيقي واستقلالي ، وتبعي أصلي ، وفرعي حقيقي وشرعي ، فإن هذا النوع من التجلي الإلهي الجمعي يخصه الله بمن يشاء من عباده في وقت وزمان مخصوص في أشرف بلاده ، ومظهر الولاية المقيدة والمطلقة هنا

حب الخلافة العظمى والإمامة الكبرى، سرالله الدائر في الأوقات والأزمان كلها، أعني الولاية والولي، يظهر في آخر الزمان بمظهر موعود وزمان معهود أعني (900)، ومنه شجر أي الوجود الظلي العيني للتعين في مظاهر عالم الشهادة والغيب، وصاحب الكمال والعيب، ويحتمل أن يكون المراد من الشراب هو الولاية ومن الشجر النبوة أو القوة النظرية والعملية وثمراتهما هي الخلافة العظمى والإمامة الكبرى والحكمة النظرية والعملية أو الإدراكات والعلوم والحالات والمقامات.

## ﴿ يُنَابِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرْعَ وَٱلزَّيْتُونَ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلْأَعْنَابَ وَمِن كُلِّ النَّكَمُرَتُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَكُ لِقَوْمِ يَنَفَكُرُونَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيِكَ لِلْآيَاتُ لِلْقَوْمِ يَنَفَكُرُونَ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَكُ لَا لِنَافَهُمُ لِللَّاكِ لَا لَيْكَافِ

﴿ يُنَابِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ ﴾ يريد الحبوب ﴿ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبَ وَمِن كُلِّ النَّمَرَتِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْمَان أي أهل المُعقل. العقل. العقل.

## ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرِ ۗ وَٱلنَّجُومُ مُسَخَرَتُ اللَّهِ عَلَمُ وَالنَّجُومُ مُسَخَرَتُ اللَّهَ عَلَمُ وَقَدْ إِنَّ فَي ذَلِكَ لَأَيْبَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللَّهُ ﴾

﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْيَلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرِ وَالنَّجُومُ مُسَخَّرَتُ إِأَمْرِهِ ﴿ يَعَقِلُونَ ﴾ [النّحل: 12] يريد عقلوا عن الله وعظمته وقدرته وجبروته وأنه لا يقدر عليه أحد غيره وشهدوا له بالربوبية والوحدانية ولم يعدلوا به سببًا ولم يجدوا له نظيرًا ولا كفوًا لأنه لا صاحبة له ولا ولد.

# ﴿ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِ ٱلْأَرْضِ مُخْلِفًا أَلْوَنَهُ ۚ إِنَ فِي ذَلِكَ لَآلِكَ لَالَكَ لَآلِكَ اللَّهُ اللَّالَّلْمُلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

﴿ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ ﴾ يريد ما خلق لكم ﴿ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يريد الأرض ﴿ مُخْلِفًا الْوَرْفُ وَمَا ذَرَأَ لَكُمُ اللَّهِ عَظُون ، يريد اللَّهِ عَلَى الله فعملوا به ، وعرفوا ما يبعدهم من اللّهِ فانتهوا عنه ، ثم عرفوا ما يتعدهم من اللّهِ فانتهوا عنه ، ثم

ذكروا ربوبيته بما هو أهله وذكّر عباده كثرة نعمه عليهم وقال:

# ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى سَخَّرَ ٱلْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى ٱلْفُلُكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ، وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ لَيْ

﴿ وَهُو النَّذِى سَخَرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا ﴾ يريد الحيتان ﴿ وَتَسَتَخْبِوُا مِنْهُ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا ﴾ يريد الدرّ واللؤلؤ والمرجان والزبرجد والياقوت وربما وجدوا الذهب ﴿ وَتَرَى الْفُلُكَ مَوَاخِرَ فِيهِ ﴾ وهذه لغة أهل البحرين يريد منغمسين فيه، وأهل البحريقولون بحر ويقولون تحجبا إذا انقطع البر عنهم فلم يروا عنه نزولًا جزيرة العرب ولا جزيرة الحبش فذلك هو الماخر فيه ﴿ وَلِتَبْتَعُوا مِن فَضَلِهِ وَلَعَلَمُ مُنْكُمُ وَالنَّحَل : 14] يريد توحدوني وتطيعوني .

## ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِكَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَٰزًا وَسُبُلًا لَعَلَكُمْ وَأَنْهَٰزًا وَسُبُلًا لَعَلَكُمْ وَأَنْهُذًا وَسُبُلًا لَعَلَكُمْ وَأَنْهُذًا وَسُبُلًا لَعَلَكُمْ عَالَمُهُمْ وَأَنْهُذًا وَسُبُلًا لَعَلَكُمْ وَالْفَائِدُونَ وَإِلَيْهِمْ وَأَنْهُذًا وَسُبُلًا لَعَلَكُمْ وَالْفَائِدُونَ وَإِلَّا فَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَالِكُولُولُ وَاللَّهُ مِنْ إِلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَ

﴿ وَٱلْقَنَ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَّسِ ﴾ يريد الجبال ﴿ أَن تَعِيدَ بِكُمْ وَٱنْهَزَا ﴾ يريد أوتادها في الجبال التي يمد لأهلها ﴿ وَسُبُلا ﴾ أثمارًا وبحارًا منهما سبل النيل والفرات ودجلة وسيحان وجيحان وسبلًا يريد طرفًا إلى كل بلاد ﴿ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [النّحل: 15] يريد كي يرشدوا.

#### ﴿ وَعَلَامَاتِّ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَمْتَدُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَعَلَامَاتِ ﴾ يريد من نجوم السماء ﴿ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [النّحل: 16] يريد الجدي وقال الآخرون الثريا والعيوق.

#### ﴿ أَفَمَن يَغْلُقُ كُمَن لَّا يَغْلُقُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

(أَفَمَن يَغَلُقُ) يا محمد ما سميناك لك في هذه السورة وغيرها ويقال لهذه السورة سورة النعم وهي سورة النحل (كَمَن لَا يَغُلُقُ) يريد الذين يدعون من دونه لا يخلقون شيئًا وهم يخلقون (أَفَلا نَذَكَّرُونَ) [النّحل: 17] يريد المشركين يقول أفلا يتعظون كما يتعظ المؤمنون.

#### ﴿ وَإِن تَعَكُّواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۗ إِنَ ٱللَّهَ لَعَنْفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِلَّا ﴾

﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ﴾ يريد نعمة أكبر مما يحصى لا يعرف منها ظاهر وباطن ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَغَفُورٌ ﴾ لأوليائه ﴿ زَحِيمٌ ﴾ [النّحل: 18] لهم.

#### ﴿ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ يريد ما يخفون وما يظهرون وما لم يكن وما هو كائن إلى يوم القيامة.

#### ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَعْلَقُونَ شَيَّنَا وَهُمْ يُغْلَقُونَ كَا ﴾

(يُنْبِتُ لَكُم بِهِ الزَّرْعَ) [النحل: 11] أقول: أي يظهر لأجلكم بسببكم المزروع من الحنطة والشعير والأرز والجاردس واللبلاب والباقلاء والماش وغيرها (وَالزَّيْتُونَ) أي أشجار الزيتون (وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَبُ) كرمها (وَمِن كُلُ) أشجار (الثَّعَرَتِ) من التفاح والكمثرا والخوخ والمشمش والإجاص والعناب والغبير (\*) وغير ذلك إنما قارن الزرع بضمير الماء إشعارًا بأن الزرع لا يحصل إلا بالماء والأشجار وأكثر الثمار قد ينبت في الجبال والبراري لا يحتاج إلى الماء الجاري الذي أصله المطر النازل من السماء والسحاب بأمر البارئ عز الماء المعم وتباركت أسماؤه (إنّ في ذَلِكَ) الإظهار وإنبات الأشجار والزروع والأثمار (لَاَيَهُ لِقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ) [النحل: 11] إنما جمع الآيات بينهما على أن كلًا منهما آية مستقلة دالة على وجود الصانِع وكمال قدرته ووفور حكمته ورأفته

<sup>(\*)</sup> الغبير: نوع من التمر.

ورحمته، وهو الذي ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ مُسَخَّرَتُ بِأَمُرِيٍّ ﴾ [النحل: 12] إشعار بأن الإنبات المذكور والإظهار المسطور لا يتأتى إلا باختلاف الليل والنهار وارتباط العلويات بالسفليات بأن يكون الأولى كالآباء والثاني كالأمهات وباتصال الكواكب والنجوم بعضها ببعض سيما بالشمس والقمر بأن الليل والنهار مستفيدان أن الشمس يدبره للروح والنفس والقلب، والقمر للبدن والجسم، وعطارد للأعضاء الحاسة، والزهرة مدبرة للكبد والقوة الشهوية، والمريخ للقوة الغضبية، والمشتري مدبرة للحياة، وزحل للقوة المدركة النظرية، والكواكب الثابتة للأعمال والأفعال والأقوال والأحوال والتوهمات والتخيلات والأفكار والخيالات التي هي غير المتناهية مسخرات بالنصب على الحالية عن الكل، وقرئ بالرفع مع ما قبلها على الابتداء والخبر، وقرأ بعضهم: ﴿ وَٱلنَّجُومَ مُسَخِّرَتِ ﴾ [الأعراف: 54] بالرفع بأنهما مبتدأ وخبر، لأن الآثار العلوية والأنوار العالية أظهر دلالةً على الصانع وكمال قدرته وأشهر على جلالته وعظمته وأطوار حكمته، ولذا قال ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [الرّعد: 4] لأن في هذا النوع من التفكر يحتاج إلى مزيد تأمل وتعقل ﴿ ٱلَّذِينَ يَذُكُّرُونَ ٱللَّهَ قِيَــُمَّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَبَنَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَاذَا بَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ [آل عمران: 191].

﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمُّ ﴾ [الأعراف: 172].

وَهُو النّبِي سَخّر البَحْر) يتمكنون من الانتفاع به وبالركوب عليه واصطياد ما فيه من السّموك والحيتان وما عليه من أنواع الطيور التي تتعيش وتتولدون وتتوالدون في الماء والغرض والخوض فيه تارة (لِتَأْكُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًا) وتفصيل بعض منافع البحر (وَسَنَخْرِحُوا مِنْهُ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا) وتتزينون وتتحلون بِها من اللؤلؤ والمرجان وغير ذلك إن أمكن (وَتَرَى الفُلُك مَواخِر فِيهِ النّحل: 14] وجواري فيه ويشق الماء بجربتها وخرطومها وحدّ المخر الرفع والشق وصوت جري الفلك قال بعضهم: مقبلة ومدبرة بأن يرى أحدهما وبعضها مقبلة والبعض الآخر يجريان معًا بريح واحد وهو من عجائب صنع الله وكمال مقبلة والبعض الآخر يجريان معًا بريح واحد وهو من عجائب صنع الله وكمال الرياح عند شدتها (وَلِتَبُنَغُوا مِن فَشْلِهِ) أي لتطلبوا من رزقِه وتزكو وتنمو التجارة والتخارة (وَلَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ) [النّحل: 14] تعرفون نعم الله وتواردها آنًا فآنًا لحظةً فلحظة.

(وَالْقَنَ فِي الْأَرْضِ رَوَسِي) جبالًا شاهقةً رفيعة وتلالًا منيعة كراهة (أن تَعِيدَ بِكُمُ وتميل إليكم الأرض وتضطرب وأنتم عليها لأن الأرض قبل أن يخلق فيها الحبال كانت كرة مستديرة استدارة حقيقية لباطنها، والشكل الطبيعي للكرة هو الاستدارة لتساوي أجزائها وتشابه بعضها ببعض داخلًا وخارجًا وليست هذه الاستدارة والمستدير لا بدّ أن يتحرك أبدًا كما هو الأفلاك، فإن كرة الأرض لا بدّ وأن يتحرك دائمًا، والحكمة الإلهية والدورة الربانية اقتضت خلق الجبال على كرة الأرض بالأغوار والتلال لتكون كل الأوتاد لها في جميع البلاد وعناية ورحمة ورأفة ونعمة لعموم العباد لتكون سكينة لها، فاستكانت الأرض وتمكنت وصارت الجبال مع الأرض كالكرة الواحدة، فخرجت الأرض عن الاستدارة الحقيقية وانصرف ثقلها وحجمها عن مركز العالم فتمور وارتعد مركز الثقل والحجم عن مركز العالم ومالت الأرض إلى جانب الشمال، وانكشفت الأرض عن الماء وصارت الأرض بكرة الماء ككرة واحدة، نعم أوج الشمس انكشف حيث تكون وصارت الأرض إلى ذلك الجانب، هذا إذا انتقلت نوبة التدبير من زحل إلى المشتري، ولدى انصراف منطقة البروج عن معدل النهار إما إلى الشمال وإما إلى الجنوب،

فإن كان الميل إلى الشمال وأوج الشمس أيضًا إلى الشمال انكشف ربع الأرض الشمالي وصارت سكنًا للحيوانات، ومال حضيض الشمس إلى الجنوب وسالت المياه إليه وجرت من هذا الجانب إلى جانب الشمال، وانجذبت بأمر الله إلى الرواسي وسالت منها إلى الشمال وجعلها فيها ﴿وَأَنْهَرُّا ﴾ النيل والفرات ودجلة وسيحان وجيحان ﴿وَسُبُلا لَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ [النّحل: 15] في البلاد والآفاق والأقاليم السبع المعمورة.

#### مطلب وجوب تعلّم علم النجوم بهذه الآية

﴿ وَعَلَنَمَتُ وَبِالنَّجْمِ ﴾ أي جنس النجم الذي ﴿ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [النّحل: 16] به في ظلمات البر والبحر وتعلّمه واجب وفرض قال تبارك وتعالى: ﴿ وَهُو اللّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِنَهْتَدُواْ بِهَا فِي ظُلُمَتِ اللّهِ وَالْبَحْرِ ﴾ [الأنعَام: 97]. قال أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه: تعلم النجوم واجب بهذه الآية. قال النبي ﷺ: «تعلموا من أمور النجوم ما يهتدوا به في ظلمات البر والبحر ثم انتهوا».

قيل: المراد النجوم المعدودة والكواكب المخصوصة المعهودة وهي الثريا والفرقدان وبنات النعش والجدي والعيوق والسهيل والسماك الرامح والسماك الأعزل وقلب الأسد وقلب العقرب والنسر الطائر والواقع اللذان اعتبرهما الجان ورسمهما في البناء الذي سماه في مصر وكانا في السرطان، كما اشتهر بني الأهرمات والنسر الطائر في السرطان، والآن هو مع النسر الواقع في الجدي وقد تقرر أن الكواكب الثابتة يقطع برجًا إما في ثلاثمائة آلاف سنة كما تقرر إنها تقطع درجة واحدة في مائة سنة ، أو ألفي سنة ومائة سنة إن قطعت كل درجة واحد وسبعين سنة على ما وجدوا الاختلاف والله أعلم بحقيقته.

(أَفَمَن يَغَلُقُ) هذه الأجرام العظام والأجسام الكرام الجسام وما فيها من الكواكب السيارة والثابتة التي لا يعلم أعدادها إلا الله وغيرها من المخلوقات والموجودات وهو الله تبارك تعالى (كمن لَّا يَغَلُقُ شيئًا قليلًا وحقيرًا وهو الأوثان والأصنام (أفكر نَدَكُرُونَ) [النحل: 17] الفطرة الأولى والنشأة العليا التي خلق الله الخلق فيها على الإسلام.

﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۚ إِنَ اللَّهَ لَعَنُورٌ رَّحِيثٌ ﴿ إِنَّا اللَّهِ لَا تَحْصُوها ۚ إِنَ اللَّهَ لَعَنُورٌ رَّحِيثٌ ﴿ إِنَّا اللَّهِ لَا تَحْصُوها ۚ إِنَّ اللَّهَ لَعَنُورٌ رَّحِيثٌ ﴿ إِنَّا لَهُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا

تُعْلِنُونَ ﴿ وَاللَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ من الأصنام والأوثان المنحوتة والمخروطة التي هي أحسن الموجودات ﴿ لَا يَغْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ ﴾ [النّحل: 18\_20] تأمل وتدبر واعتبر.

#### إشارة وتأويل

إلى مقتضيات الأدوار الأربعة النورية الوجودية الجمالية الصريحة الأصلية كل واحد منها على طبيعة عنصر من العناصر الأربعة وهو مقتضى دورة من الأدوار الأربعة: فالزرع على مقتضى طبيعة النخل، والزيتون على مقتضى الماء، والنحل على مقتضى الهواء، والأعناب على مقتضى طبيعة النار هذه أعيان الأدوار الأربعة النورية الفرعية، فإن كل واحد من الأدوار الأربعة النورية الأصلية من العظمى والكبرى والوسطى والصغرى يتفرع على أدوار أربعة نورية فرعية فهذه الأعيان إنما هي من أعيان فروع الدورة الصغرى النورية من الأدوار الأربعة الفرعية النورية، فإن فردارية التدبير إذا انتقلت من زحل إلى المشتري وانكشفت الأرض وخرجت من الماء زرع الله تعالى بالقوة الإلهية والقدرة الذاتية فخرجت أنواع النبات ﴿عَلَيْ النَّرْعُونَ ﴾ [الواقعة: 64] ألف سنة، ثم فخرجت أنواع النبات ﴿عَلَيْ النَّحْلُ ثُمْ العنب هذا في الطور الآفاقي.

أما في الطور الإنسي فأول ما يظهر في المولود الإنسي إنما هو نبات الأعضاء ثم شجرة زيتون الاستعداد والحس والحركة الإرادية، فإذا استكمل طور النبات انتقل الأمر إلى البرزخ بين النبات والحيوان بصورة شجرة النحل التي يظهر فيها المثل الحي الشوقي العشقي إلى ما يعشقه من أشخاص النخيل بعد استكمال الجيل الجني النباتي. قال النبي عليه: «أكرموا عمتكم النخلة فإنها خلقت من بقية طينة آدم».

والغيث إشارة إلى مرتبة الحيوان الذي يستمد منه غيب الإنسان الظاهر في العين بصورة عنب يؤخذ منه الخمر الذي يستمد الروح الحيواني والإنساني منها، ويكون اقترب منها، وأنسب إليها بما عدا هذا من النباتات كما أشار إليه رب العزة في كتابه الكريم: (يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِّ قُلُ فِيهِمَا إِنْمٌ كَبِيرٌ اللَّهُ وَالمَضْعَة والمَضْعَة والمَشْعَة والمَسْعَة والمَشْعَة والمَشْعَة والمَشْعَة والمَسْعَة والمَشْعَة والمِشْعَة والمَشْعِة والمَشْعَة والمَشْعِيْدُ والمَشْعِيْدُ والمَسْعِيْدُ والمَشْعِيْدُ والْعِلْمُ والْعِلْمُ

والكسوة كما أشار إليه: ﴿ هُوَ الَّذِى خَلَقَكُم مِن ثُرَّابٍ ﴾ إلى آخره وقد جاء في الحديث (إلى مراتب الشباب والكهولة) وغير ذلك.

وسَخَرَ لَكُمُ التِّلَ وَالنّهَارَ) أي البدن والروح (وَالشّمْسُ) هو العقل (وَالْقَمَرُ) أي القلب ويحتمل أن يكون إشارة إلى مراتب النفوس وبين الإشارة واللوامة والملهمة والمطمئنة وإلى مراتب العقل وبين الهيولانية والعقل بالملكة والعقل والمنقاد (وَالنّجُومُ) [النّحل: 12] أي الحواس الظاهرة والباطنة وسائر القوى النفسانية والبدنية وأن تكون إشارة إلى الفنون الحكمة الإلهية والطبيعة الرياضية وأقسامها الأربعة الهندسة والنجوم وعلم الهيئة والحساب والموسيقية وعلم التأليف وإلى أقسام الفضائل العلمية والإدراكات والأحوال والمقامات وإلى أنواع التجليات الذاتية والأسمائية والأفعالية والآثارية.

والدورات والكورات، وأن لكل دورة سماوات وأرض والسماوات الدورة والدورات والكورات، وأن لكل دورة سماوات وأرض والسماوات الدورة الصغرى النورية، وأرضها محسوسة، وسماوات الدورة الوسطى النورية وأرضها الصغرى النورية، وأرضها محسوسة، وسموات الدورة الكبرى وأرضها نفسية خيالية يدركها النفس والروح بالقوة الوهمية الغافلة لا الوهمية الحسية التي تدرك المعاني الجزئية في ضمن الجزئيات المحسوسة وسماوات الدورة العقلية وأرضها ولكل دورة منها أعيان مخصوصة، وأكوان منصوصة يرتبط بعضها ببعض وينضبط الأعلى بالأسفل وينخرط الأسفل في الأعلى ويندرج الأعلى بالأعلى إلى أن ينتهي إلى أعلى الأعلى، فكل عين من الأعيان الوجودية وكون من الأكوان الشهودية الوجودية من أن حصة من الحصص الإلهية ونصة من النصص الربوبية طاوية على التعينات الإلهية والتكونات الغير المتناهية، وهي من حيث إن لكل عين لها توقف على هذه التعينات والآلاء والنعم الغير المتناهية بالنسبة إلى تلك العين، فإذن يعم كل عين غير متناهية وإن قصدت أن فقد النعم الظاهرة والباطنة تكون عاجزة.

وأيضًا إن أرض كل دورة بالنسبة إلى سمواتها كنقطة مركزه بالنسبة إلى ذلك الفلك والسماء، وإن سموات تلك الدورة بما فيها من الأعيان بالنسبة إلى دورة وسموات يكون فوقها كالنقطة المركزية، مثلًا إن الدورة الصغيرة النورية بما فيها

من السماوات التسع وما فيها من النجوم والكواكب السيارة الثابتة الغير المتناهية والأرض وما عليها ومن عليها من أنواع النباتات والحيوانات وما فيها من المعادن، والنقطة بالنسبة إلى الدورة الوسطى وسمائها الخيالية وأرضها بما عليها من الأشباح الخيالية والمثل النورية والأعيان البرزخية وما لها من الصور الخيالية والهيئات البرزخية والأملاك المبصرة والطبائع المنطقية فيها بما لها من الآثار الغير الملونة والغير الملونة.

وهكذا نسبة هذه الدورة الوسطى بما فيها من السماوات البرزخية وأراضيها، وهذه المرتبة البرزخية بما فيها من الأكوار والأدوار والمرتبة الشهادية وما فيها من السماوات والأرض الروحية والنفسية وما فيها من الأعيان الروحية النورية والأكوان الظلية الضمنية القولية التي لا يعلم عظمتها ولا يحيط بكمها وكيفيتها إلا الله، ومن اللطائف الملكية المديرة والمدبرة السماوات الروحية والأراضي الشبحية كالنقطة المركزية بالنسبة إلى الفلك الروحي، وكذا هذه المرتبة والدورة الكبرى النورية، والسماوات العالية الروحية وما فيها من الكواكب الروحية والنجوم النفسية والأملاك المدبرة والأرواح القدسية والأراضي القدسية، وما فيها من اللطائف الربانية والطرايف الربوبية والمراتب البرزخية والشهادية وما فيها من الأرواح والأشباح والأعيان والأفراح والأرواح والأكوان والأعيان بالنسبة إلى المرتبة الجبروتية وعالم الواحدية، والدورة العظمي النورية، وما فيها من الجواهر النورية والفواخر العقلية والأعيان الثابتة والحروف الجوهرية والكلمات الإلهية والأسماء والصفات الذاتبة والسماوات الإلهية والأرض الاستعدادية، وما فيها من باقى المراتب، وما فيها من الأدوار والأكوار، وما فيها من السماوات والأراضي القابليات، وما فيها من الكائنات من الجواهر والأعراض كالنقطة المركزية بالنسبة إلى المحيطات من الدوائر والمدبرات العظيمة، ونسبة الدورة العظمى بما فيها من الدورات والكورات والمراتب بما فيها من العوالم والسماوات إلى الذات البحت ومرتبة اللاهوت نسبة النقطة إلى الدوائر ودائرة الدورة العظمى النورية والظلية.

ومن الغرائب الحكمة الإلهية والقدرة الربانية إن الذات بتمام الأسماء والصفات بجميع التجليات مما يتسع النقطة للقلبية والوحدة الغيبية، قال تبارك وتعالى: «لا يسعني أرضي و لا سمائي ولكن يسعني قلب عبدي المؤمن، يا موسى ما ألجأت الفقراء إلى الأغنياء فإن خزانتي ضاقت عليهم ولأن رحمتي لم تسعهم».

#### ﴿ أَمُونَ كُ غَيْرُ أَخْيَا أَءِ وَمَا يَشْغُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ أَمُونَ كُنِيرُ أَخْيَا إِلَهُ وَمَا يَشْعُرُوكَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ [النّحل: 21] ذلك أن نبعث الأجسام لها أرواح ومعها شياطين فيرون من عبادتهم ثم يأمرون الشياطين والذين كانوا يعبدون الأصنام إلى النار.

#### ﴿ إِلَنَهُكُورٌ الِلَهُ وَحِدُّ فَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ اِلْآخِرَةِ قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ وَهُم مُسْتَكَمِّرُونَ ﴿ لَا جَرَمَ أَنَ اللّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْتَكْمِرِينَ ﴿ ﴾

#### ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَّاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ ۖ قَالُوٓا أَسْنَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴿ ﴾

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَّاذَا آَنَزَلَ رَبُّكُمْ قَالُوا أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [النّحل: 24] وهو النضر ابن الحرث وعلقم بن كلدة بن عبد الدار وأصحابه كان خرج إلى الحيرة فاشترى له أحاديث كليلة ودمنة وأساطير الأولين.

## ﴿ لِيَحْمِلُوٓا ۚ أَوۡزَارَهُمُ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ۗ وَمِنْ أَوۡزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُّونَهُم بِعَيْرِ عِلْمٍ أَلَا سَآءَ مَا يَزِرُونَ ﴾

﴿ لِيَحْمِلُوٓا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةً يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ يسريد آباءهــم ﴿ وَمِنْ أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ يُضِلُونَهُم بِعَنْدِ عِلْمٍ ﴾ يريد يبتغوهم بلا علم لهم بما يدعون ﴿ أَلَا سَاءً مَا يَزِرُونَ ﴾ يُضِلُونَهُم بِعَنْدِ عِلْمٍ ﴾ يريد يبتغوهم بلا علم لهم بما يدعون ﴿ أَلَا سَاءً مَا يَزِرُونَ ﴾ [النّحل: 25].

# ﴿ قَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتَ ٱللَّهُ بُنْيَنَهُم مِّنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَنَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا فَخَرَّ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ وَأَتَنَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا فَخُرُونَ اللَّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

وَقَدَّ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُ يريد من قبل قريش نمرود يربي النسور وعلمها ثم بنى تابوتًا وأجاع النسور ثم دخل هو وأصحابه في التابوت وجعل أركان التابوت أربعة رماح في كل ركن رمحًا وعلق في كل رمح جردة مسلوخة وربط التابوت برجل أربعة من النسور فطارت إلى السماء ومعه سهمان يريد يزعم قبل أهل السماء كما قبل أهل الأرض، والنسور تطير وتطلب اللحم حتى استعلى ففتح التابوت ينظر إلى الدنيا، فإذا هواء لا يراها ففتح التابوت الأعلى فنظر إلى السماء فإذا هواء لا يراها فقتح التابوت الأعلى فنظر إلى السماء فإذا هي من بعيد كما كانت فأتاها جبرئيل فقال: يا نمرود إلى أين؟ قال: قبل أهل الأرض قال الله تعالى: ﴿فَأَتَ اللهُ بُنْكَنَهُم مِن النحل: 26] يريد البعوضة.

﴿ ثُمَّ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُخْزِيهِمْ وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِكَ ٱلَّذِينَ كُنْتُمْ تُشَكَّقُونَ فِي ثُلَيْمَ وَٱلسُّوَءَ عَلَى ٱلْكَنِمِينَ الْآَلَى الْمُؤْمَ وَٱلسُّوَءَ عَلَى الْكَنْمِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمَ وَالسُّوَءَ عَلَى الْمُؤْمُ وَالسُّوَءَ عَلَى الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعَامِ الللَّهُ اللَّهُ الْكُلُومُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللْمُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمُ ال

﴿ ثُمَّ يَوْمَ الْقِينَمَةِ يُخْزِيهِم وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى الَّذِينَ كَنتُم تُشَنَقُونَ فِيهِم ﴾ أولياء من دوني ﴿ قَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْمِلْمَ ﴾ يريد الملائكة ﴿ إِنَّ الْخِزْيَ الْيَوْمَ وَالشَّوَءَ عَلَى الْكَيْفِرِينَ ﴾ [النّحل: 27] يريد العذاب.

﴿ ٱلَّذِينَ تَنُوَفَنَهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِيٓ أَنفُسِمِمٌ فَأَلْقَوُا ٱلسَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن سُوَّعُ بَكَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ ٱلَّذِينَ تَنَوَفَنَهُمُ ٱلۡمَلَيۡكِكُهُ ﴾ يريد أعوان ملك الموت ويضربون وجوههم وأدبارهم حتى يخرجوا أنفسهم لشدة ونكد ﴿ ظَالِمِيٓ أَنفُسِمٍ ۗ ﴾ [النحل: 28] حيث يزعمون أن لله شريكًا وولدًا كما أخبر عنهم في سورة ص: ﴿ وَٱنطَلَقَ ٱلْمَلَأُ مِنْهُمْ ﴾ يريد الأشراف وهم المسبحون ﴿ أَن اَمْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٓ ءَالِهَتِكُمُ ۖ إِنَّ هَذَا لَثَى ۗ يُرَادُ ﴾ [ص: 5]، ﴿ أَجَعَلَ ٱلْأَلِهَ إِلَهَا وَحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءُ عُبَابٌ ﴾ [ص: 5]، ﴿ مَا سِعِمَا بِهَذَا فِي ٱلْمِلَةُ فِي الْمِلَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُو

ٱلْآخِرَةِ) يريد النصرانية (إِنَّ هَلْأَ إِلَّا ٱخْلِلْقُ) [ص: 7] يريد ما اختلقه محمد (فَالْقُوَّا السَّلَمَ) يريد استسلموا وأقرّوا بالربوبية (مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن شُوَيْمٌ) يريد من الشراب (بَكَةَ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ) [النحل: 29] يريد تشركون.

#### ﴿ فَأَدْخُلُوا أَبُوْبَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ فَلَبِنْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَبِّدِينَ ﴿ ﴾

(فَأَدْخُلُواْ أَبُوْبَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا فَلَيِنْسَ مَثُوَى ٱلْمُتَكَذِّدِينَ [النّحل: 29] يريد مثوًى ومقام ومصير يريد المتكبرين عن عبادة اللّهِ يريد مثل قولهِ في الصافات: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ وَمَقَامُ ومصير يريد المتكبرين عن عبادة اللّهِ يريد مثل قولهِ في الصافات: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ إِذَا قِيلَ لَمُمْ لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ يَسْتَكَبّرُونَ ﴾ [35]، وليس في القرآن ﴿لَا إِلَهَ إِلّا اللّهُ ﴾ [محمد: 19]، ولا هذه، وفي سورة الندين كفروا: ﴿فَأَعْلَمُ أَنَةُ لَا إِلَهُ إِلّا اللّهُ ﴾ [محمد: 19]، ولا فَلَيْئُسَ ) إلا هذه التي في سورة النحل والتي في البقرة: ﴿وَلِينْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ [206]، والتي في سورة النور: ﴿وَمَأْوَلُهُمُ النَّارُ وَلَيْشَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ [النّور: 57].

## ﴿ ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوَّا مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً لِلَّذِينَ ٱخْسَنُواْ فِي هَلَاهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْأَخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيْعَمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ اتَّقَوْا مَاذَا آنزلَ رَبُكُمْ ﴾ يريد الذين خالف الله وصدقوا رسوله وأيقنوا أنه لا إله غيره ﴿ قَالُوا خَيْراً ﴾ يريد ثوابًا ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا ﴾ يريد قالوا لا إله إلا الله ﴿ فِي هَذِهِ اللَّهُ عَيره ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَيره ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَيره لَا الله عَينَ مَا اللَّهُ عَينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَينَ وَاللَّهُ وَلَا اللهُ وَمَا لَا عَلَى وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللّلَّ وَمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِيلُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ إِلَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَلَّا الللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِلَّا الللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ اللَّالِمُ الللللَّالِمُو

(أَمُونَ عَيْرُ أَخِياً إِنَّ اللهِ الأصنام وأصحابها أموات لا يقبل الحياة أصلًا لا في الآخرة (وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ [النّحل: 21] أي انبعث عنهم مادة الشعور وقابليته دليل على أن الأصنام المنحوتة المخروطة حجرًا كانت أو شجرة يبعث يوم القيامة لا مطلق الأصنام فإن بعض الأصنام كالإنسان المعبود قد يبعث لا نزاع في حشره وبعثه (ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّغِذُونِ وَأُمِّى إِلَهَيْنِ مِن دُونِ اللَّهِ المَائدة: 116] توبيخ وتعبير لهم بأن الإله لا يكون إلا عالمًا بحال العابد وبغيرها وإن إلهكم ليس بعالم حال نفسه فكيف بحال غيره.

﴿ إِلَنَّهُ كُمْ اللَّهُ وَخِدًّ ﴾ وفي إضافة لا إله مزيد تقبيح وتجهيل لهم إن علمهم

منحصر على نفوسهم لا يتجاوز إلى غيرهم كالأعمى ﴿فَالَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ﴾ لا يصدقونها ولا يحكمون بوقوعها ﴿قُلُوبُهُم مُّنكِرَةٌ ﴾ جاحدة للحق نافية له ﴿وَهُم مُّشَكَكِرُونَ ﴾ [النحل: 22] متعظمون عن قبول الحق وعن التصديق بالتوحيد.

﴿ لَا جَرَمٌ ﴾ أي حقًا وصدقًا ﴿ أَنَ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ۚ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْتَكْبِينَ ﴾ [النّحل: 23].

(وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ) أي الكفار المشركين المستكبرين أو المسلمون (مَاذَآ) أي شيء (أَنزَلَ رَبُّكُرٌ) [النّحل: 24] على محمد منصوب بأنزل ومرفوع على الابتداء أي شيء أنزل ربكم على محمد فإذا نصبه فمعنى أساطير الأولين ما يدعون نزوله أساطير الأولين وإذا رفعته فالمعنى المنزل على سبيل الفرض (قَالُوٓآ) أي (أَسَطِيرُ اللّولِينَ) [النّحل: 24] أي أحاديث الأولين لا يتحقق ولا أصل له أصلًا.

(لِيَحْمِلُواْ أَوْزَارَهُمْ) يعني قالوا إضلالًا للناس وإغوائهم فإذا حملوا أوزارهم ذكرت نفوسهم وآثامهم (كَامِلَةٌ) وإنما ذكر الكامل لنزول البلايا ولحوقهما لهم في الدنيا وما يفعلون من الحسنات ليكفره عنهم شيء من باب إقامة المسبب (يَوْمَ الْقِيْكَةُ) مقام السبب ولكون الميل حاملًا لوزر الإضلال والضلال جميعًا (وَينَ أَوْزَارِ اللَّذِيكَ) أي بعض أوزارنا معنى الضالين (يُضِلُونَهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ) حال من المفعول أي التوابع يستبقونهم لا يعلمون إن هذا العمل إضلال لاستمرار الزمان على هذا النوع من الأعمال السنية، والتابع الأول ما علم حيث الإضلال للإضلال وهذا إضلال وخطأ ودلالته إضلال رد على أصحاب التقليد وتنبيه على أن التقليد في نفسه مذموم ومردود، ولذا قيل: إن إيمان المقلد مردود غير مقبول عند الله وإن كان في ظاهر الشرع مقبولًا حيث أسقط السيف والجزية والحيف (ألًا سَاءً مَا يَزِدُونَ) [النّحل: 25] أي بئس الحمل والوزر والخطيئة الصادرة عنهم بلا علم وإدراك بل بمجرد التقليد.

قال عليه السلام: «من سن سنة سيئة فعليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة»، وأيضًا قال: «من دعا إلى هدى كان له من الأجر مثل أجر من تبعه لا ينقص من أجورهم، ومن دعا إلى ضلالة كان عليه من الإثم مثل آثام من تبعه لا ينقص ذلك من أجورهم شيئًا» وهذا الحديث مطلقًا إما يشتمل المقابلة بعد في المرتبة الأولى أو الثانية أو الثالثة فإن العلة البعيدة مؤثرة في الجملة، قد روي

واشتهر عن الخضر قال وكان أبوهما صالحًا كان الأب السابع صالحًا، فإن أثر صلاحه قد وصل إلى ولده السابع، فإن النفوس الكاملة قد تؤثر في أتباعه الآتية كما يؤثر دعاء العارفين وتوجههم في الأتباع كما أثّر توحيد سلطان العارفين البسطامي في الشيخ الحسن الخزقاني وكان بينهما زمان بعيد.

(فَدُ مَكَرَ الَّذِينَ مِن فَبِلِهِمْ) [النّحل: 26] هذا تمثيل يعني أنّهم قد بنوا منصوبات عالية وصنعوا صرايح رفيعة وبروجات مستحكمة متينة كنمرود وذي القرنين وتصرفات نمرود بن كنعان أنه [بني] الصرح ببابل ليصعد إلى السماء وكان طوله خمسة آلاف ذراع قيل كان فرسخين فهبّت ريح وألقت رأسها في البحر وخر عليهم الباقي وهم تحته، ولما سقط الصرح تبلبلت ألسنة الناس من الفزع يومئذ فتكلموا بثلاثة وسبعين لسانًا، فلذلك سميت تلك البلاد بابل، وكان لسان الناس قبل ذلك بالسريانية (فأتَ اللهُ) وجاء حكم الله بقصد تخريب (بُنيَننَهُم مِن اللهُ اللهُ وهلكوا (وأتَنهُمُ الْعَذَابُ) في الدنيا (مِنْ حَيثُ لَا يَشَعُرُونَ النّحل: 26] ويحسون ويتوقعون وهذا التمثيل عام يتناول كل من قصد يَشْعُرُونَ [النّحل: 26] ويحسون ويتوقعون وهذا التمثيل عام يتناول كل من قصد المنع والصدّ عن اتباع الرسل الذين هداهم إلى سبيل الله وصراطه المستقيم.

روي أن جبرئيل أتى نمرود فقال: ما تريد تصنع؟ قال: أريد أن أصعد إلى السماء فأعلو أهلها كما علوت أهل الأرض فقال له: جبرئيل عليه السلام إن بينك وبين السماء مسيرة خمسمائة عام وغلظها كذلك وهي سبع سماوات مثل هذا فأتى نمرود وبنى الصرح فأمر الله جبرئيل فصاح صيحة فطار رأس الصرح في البحر.

(ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَمَةِ يُخْزِيهِمَ وبدا لهم أو بددهم بالناريوم يخزيهم الله [ويقول] النبي إنك من تدخل النار فقد أخزيته ﴿وَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِكَ النَّينَ كُنتُمْ تُشَنَّقُونَ فِيمِمً ﴾ ويخاصمون ويخالفون الرسل أشد خلاف. وقرئ يساقون بينها إلى أن مخالفة الأنبياء إنما هي مخالفة الله وإضافة الشركاء إلى نفسه استهزاء وتهكم ﴿قَالَ النِّينَ أُوتُوا الْمِلْمَ وهم العلماء باللّهِ ﴿إِنَّ الْمِرْقَ الْمُومَ وَالسُّوَءَ ﴾ عذاب الدنيا والآخرة ﴿عَلَى النَّعَلِينَ ﴾ [النّحل: 27].

﴿ اَلَّذِينَ نَنَوَفَّنَهُمُ ٱلْمَلَيِّكَةُ ﴾ ويقبضون أرواحهم ويضربون وجوههم وأدبارهم ﴿ فَأَلْقُوا السَّلَمَ ﴾ أي ﴿ ظَالِمِي آنفُسِهِم ﴾ حال من الضمير المنصوب أي في حال كفرهم ﴿ فَأَلْقُوا السَّلَمَ ﴾ أي

أظهروا الإخبات والاستسلام والخضوع (ظالموا أنفسهم) إذا عاينوا الموت وقالوا: (مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِن شُوّعٌ) [النّحل: 28] وشركِ وظلم فكذبهم الله ورد عليهم بقوله: (بكن) [البقرة: 81] ويجوز أن يكون تفسيرًا (للسلم) على أن يكون المراد به القول الدال على الاستسلام (إنّ اللّه عَلِيمٌ بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ [النّحل: 28] من الإشراك والظلم فيجازيكم عليه قيل قوله: (فَأَلْقُوا السّلَمَ) إلى آخر الآية استئناف ورجوع إلى شرح حالهم يوم القيامة.

﴿ فَٱدْخُلُواۤ ﴾ أي فقيل لهم ادخلوا ﴿ أَبُوَبَ جَهَنَمَ ﴾ كل فرقة بأنها المعدة لهم في كل باب أبواب ﴿ خَلِدِينَ ﴾ [النّحل: 29] الظلم والعدوان.

﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوّا ﴾ يعني المؤمنين نزلت حيث كانت أحياء العرب يبعثون أيام الموسم من يطعن بالنبي على فإذا سأل الذين فقدوا على الطريق عنه فيقولون لهم ساحر شاعر مخبون كذاب كاهن مجنون وإذا دخل مكة وسأل أصحاب النبي على قالوا: خيرًا وسأل وقال آخر ﴿ مَّاذَا آنزَلَ رَبُكُو ﴾ عليه ﴿ قَالُوا خَيْراً ﴾ أي خيرًا، خيرًا بأنه نبي بعثه اللّه للخلق خيرًا وهاديًا وناويًا للبرايا ومناديًا لعل الله يحدث بعد [ذلك] أمرًا وإلى السماء العظمى والدولة الكبرى دللنا إلى البر والصلاح والتقوى والفلاح فللنا ﴿ لِلّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنيَا حَسَنَةٌ ﴾ وكرامة الله وسعادة علومه وهداية تامة وسيادة عامة هذه بالجملة الاسمية والظرفية إما بيان وتفسير لخيرًا أو بدل منه هذا خير خبر الدنيا ولهم في الآخرة ما هو خير وأحسن منها، كما قال عز وجل في أحوالهم فأتاهم ثواب الذيا وحسن ثواب الآخرة ﴿ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيْعُمَ دَارُ النّخرة بِ وَاللّهِ وسالمدح لتقدم ذكره.

#### إشارة وتأويل

﴿أَمْوَتُ غَيْرُ أَهَيكُمْ اللّهِ النّحل: 21] تلويح وإيماء إلى أنّ من الناسِ من يدعي الإرشاد والتكميل والعدالة والتعديل، وليس عنده شيء من شرائط الأدوار كان التكميل ممن تصدى إرشاد الطالبين إلى إمداد الراجعين في الفقر الذي عرّفه النبي عَيْنَ بقوله: «الفقر سواد الوجه في الدارين»، وأشار إلى عدد أركانه التي هي أركان الدين وهي الشريعة والطريقة والحقيقة كما قال: «الشريعة أقوالي والطريقة أفعالى والحقيقة أحوالي».

فأركان بناء الكعبة الفقر كما يدل عليه حروفه الثلاثة والصورة والحقائق وأطوار القلوب والصورة الجمعية فالفاء يدل على نهاية مراتب الكشف والقاف يدل على غاية الحقائق والراء يدل على أطوار مراتب القلب وهي سبعة، والرابع هي الصورة النوعية والهيئة الجمعية الإلهية والكونية وهي فاتحة الكتاب وخاتمته، وهي صورة النوعية الإنسانية وهي صورة الناس، ومعناه فمن استكمل في مراتب الكشف الإلهي وهي شهود التجليات الذاتية والأسمائية والآثارية والصورة الجمعية في الأدوار الأربعة النورية الإفرادية والجمعية الصريحة، وفي الأكوار المربعة الظلية الضمنية، واستكمال في معرفة الحقائق الإلهية والكونية وارتباط الكائنات بالإلهيات وانضباطها في الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية واستكمال في الأطوار السبعة القلبية ومشاهدة الأنوار الملونة الغيبية المسبعة، وهي الطور القلبي البدني المرتبط بفلك القمر وشهود ملكوته والعروج إلى ذلك الفلك ومشاهدة غرائب ملكوته وجبروته، والعروج إليهما المثالي الطور النفسي المنسوب إلى عطارد، فحيث يتصل ملكوت نفسه وحقيقتها بملكوت فلك عطارد ويستورد بأن يصعد إلى ملكوت فلك عطارد وعرج إليه، وتتصل نفسه بنفسه ويستفيض من نوره الأزرق والملون كما استفاض في الطور القالبي، لأن يشاهده النور الأخضر ويشرب منه، فقدر المناسبة الحاصلة لنفس السالكِ إما عينًا أو أنهارًا أو بحرًا عميقًا أو بحورًا أو عالمًا أو عوالم، ثم يصور إلى فلك الطور القلبي ويتصل بملكوت الفلك الثالث وليتصور إلى ملكوت الزهرة ويتصل ويحصل له استعداد شهود التجلى الآثاري هي إما بصورة الأجرام الفلكية والأجسام السماوية كما شاهد إبراهيم الخليل بصورة الكواكب والنجوم والقمر والشمس ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَمَا كَوَّكُبًّا قَالَ هَلْذَا رَبِّنَ ﴾ إلى قوله: ﴿ مِنَّا ثُشْرِكُونَ ﴾ [الأنعام: 76، 78].

وشاهد موسى الكليم عليه السلام بضوء النار في الشجرة من الشجرة (أنَ يَنُوسَىٰ إِنِّتَ أَنَا اللهُ رَبُ الْعَكَمِينَ ﴿ وَأَنَ أَلْقِ عَصَاكً ﴾ [القصص: 30\_13]، وكما شاهد نبينا محمد على في صورة آدم: «رأيت ربي في أحسن صورة شاب أمرد قطط». وشهود التجلي أن يكون في الطور الرابع وهو الطور السري الفؤادي (مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَيْنَ ﴾ [النجم: 11] وإذا استكمل السالك في الطور القلبي بأن كمال القوة النظرية وهو طور اليقين واستثناء الأحكام الشرعية، ثم عدل القوة العملية

تزكية النفوس الأربعة، وهي الأمّارة الشيطانية واللوامة السبعية والملهمة البهيمية والمطمئنة الملكية، وهذه هي الطريقة التي أشار إليها النبي عَلَيْ بقوله: «الطريقة أقوالي» وهي المجاهدة التي أمر الله بها ﴿وَجَهِدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِواً ﴾ [الحج: اقوالي» وهي المجاهدة وأيّما يُجَهِدُ لِنَفْسِواً ﴾ [العنكبوت: 6]، وهي أول ما يجب أن يقدم في الدّين ولا يقدم إليها إلا بنظر من هو عالم بأداة المجاهدة وأداة الرياضة التي هي تقدمة المشاهدة، فحيث انفتحت عليه أبواب الحقيقة من غير أن يعلمها أحد وهي مشاهدة تجلي وجد بحق وسرّ سريانه في جميع المظاهر الكونية والمجالي الكتابية فحديث ينتقل السالك من مرتبة علم اليقين إلى رتبة عين اليقين وشاهد الحقيقة الإلهية والوجه الحقيقي الساري في جميع الذراري أولًا في أعيان الآثار ﴿كُلّا لَوْ نَعْمَ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ أَنْ اللهِ والذات من حيث أنها ذات وأحوال متجردة خمسة أو سنة:

الأول: شهود الذات.

الثاني: شهود الذاتية وبعنوان الذات.

الثالث: بعنوان الذات المطلقة.

الرابع: شهود الذات بالعنوان للقيد.

الخامس: بالعنوان المقيد والاطلاق.

السادس: بالعنوان الجامع للكل، وهذا لا يكون إلا في اليقين الكامل الفاضل.

وكل وجه من هذه الوجوه الستة هو مبدأ عالم من العوالم الخمس ومنشأ مرتبة من المراتب الستة:

فالوجه الأول: من مبدأ عالم اللاهوت ومرتبته.

والثاني: مبدأ عالم الجبروت ومرتبته.

والثالث: مبدأ عالم الملكوت ومرتبته.

**والرابع**: منشأ عالم المثال ومرتبته.

والخامس: مبدأ عالم الملك.

والسادس: مبدأ عالم الناسوت، والعوالم خمس والمراتب ست، وإنما لم

يعدُّ المرتبة البرزخية بالعالم إلا بالتبعية لا نهاية الملكوت وبداية الملك، المحل الثاني هو الأسماء والصفات السبعة الذاتية وهي العليم والحي والقدير والمريد والسميع والبصير، المتكلم بشهود الوجه الإلهي بكل واحد من هذه الأسماء والصفات الذاتية إنما يكون بهذه الوجوه الخمس والست، مثلًا شاهد الوجه الحق بصفة العلم ثم بعنوان العلم من حيث إنه علم مطلق ومقيد، ثم بالوجه العلمي الجامِع لنعت الإطلاق والقيد، ثم بالوجوه الخمسة وجمعيتها وهكذا بصفة الحياة، ثم بعنوان الحياة المطلقة، ثم بعنوان الحياة المخصوصة، ثم بعنوان الحياة المطلقة المخصوصة، ثم بصورة جمعية الكل، وكذا القدرة والإرادة والسمع والبصر والكلام المنفرد، ثم بصورة عنوان الذات بالعلم بالصور المخصوصة، ثم بالحياة بالوجوه المذكورة، ثم بالقدرة بالصور المذكورة، وهكذا في بقية الصفات السبعة الذاتية، فيرتقى من ضرب النسب في الثمانية ثمانية وأربعون، وإليها الإشارة بقوله: ﴿ ﴿ حَمَّ إِنَّ ﴾ في سبعة مواضع: ح م، وهي الجنات الذاتية التي تشاهد في ضمن التجلى الذاتي بالعنوانات الذاتية البسيطة المفردة، وقد تشاهد التجلي الذاتي بالعنوانات الوصفية المركبة مثني ومثلثًا ومخمسًا ومسدسًا ومسبعًا ويحصل من هذا أنواع من الشهودات في التجلي الذاتي لا يعد ولا يحصى وهذه لوجوه كلها إنما يشاهد في التجلي الذاتي ووجوهه.

وأما الثاني من التجليات الأربعة: فهي التجلي الاسمي والوصفي بأن يشاهد الذات بصفة الحياة والعلم والقدرة والإرادة ثلاث ورباع وخماس وسداس وسباع، وأما التجلي الأفعالي فهو أن يشاهد الذات بنعت الخلق والتكوين الإبداعي المختراعي، أما الإبداعي فهو خلق الجواهر المجردة كالعقول والنفوس المجردة، وأما الاختراعي فهو خلق الجواهر المادية كالسماوات الحسية.

وأشار إلى التجلي الذاتي والتجلي الأسمائي والصفاتي بقوله: (حم) الغافر و(حم) فصلت وبـ(حم) (عسق) أشار إلى التجلي الأفعالي، وهذا الطور هو الطور الروحي، المستمد من ملكوت الشمس، ويتصل روح السالك إلى ملكوت الفلك الرابع ويصور ويعرج إلى سماء الشمس ويشاهد عجائب القدرة والحياة ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر ببال بشر قط، ويشاهد النور الأصفر ثم يعرج إلى الطور الخامس وفلك المريخ ويشاهد الملكوت الأعلى، وربما يتنزل السالك من

هذا المقام ويشاهد سر سريان الوجه الإلهي إلى فلك الشمس ومنه إلى فلك الزهرة ومنه إلى فلك عطارد ومنه إلى فلك القمر ومنه إلى العناصر والمواليد إلى عالم الناسوت ويشاهد ذلك الوجه ساريًا في تمام المظاهر بل عينها، ولا يرى عينًا من الأعيان العالية والسافلة إلا وهو حقيقة ذلك الوجه الساري، وذلك الوجه عينه وحقيقته والنظر الأعلى هو أن يرى السالك نفسه عين الوجه الإلهي الساري وجميع الذراري، ولا يرى لأحد حقيقة إلا وهو عين الحقيقة الظاهرة في تمام الأدوار والأكوار الإفرادية والجمعية وجمعية الجمعية وهي مع كمال أحديته ووحدته الذاتية ظاهر في تمام الكثرات وعموم الموجودات، مع أنه باق على أحديته الذاتية ووحدته الغيبية، والغيبية والشهادية، وربما يصور من هذا المقام ويتمم الدورة الأولى ويكملها، وربما تقف في هذا المقام، لا يعرج ولا ينزل لقصور المرشد لا يقدر على التصرف في السالك بأن يعبره من هذا المقام، فلو أنزل المكان هذا المنزل عين الترقى ليتمم الدورة الدائرة الاستكمالية، فلو صوروا ترقى إلى المرتبة الأعلى لكان هذا الترقى عين التنزل لأنه ما كمل دائرة الاستكمال، وكذا حكم السالك الصاعد إن رجع من هذا المقام فهو ساقط وراجع رجع القهقري، كما روي أن أفلاطون [قال]: إنى خلوت في نفسي فوجدت فيها نورًا وبهاءً، فترقيت في عالم نوراني بلا حدّ ولا غاية، فصعدت في عالم أعلى فيه نور وبهاء وصفاء وضياء لا يمكن أن يوصف فخفيت على، فهبطت إلى عالم التفكر والتخيل فتذكرت من فيثاغورث وسلطان كيخسرو سقراط وبقراط فإنهم يحثون الخلق إلى العالم، فيرى السالك في هذا الطور الثور الأحمر ويشاهد عظمته ملكوت فلك المريخ، ويتحقق بها، ثم يترقى في الطور السادس الخفي ويصور في فلك المشتري ويرى عجائب ملكوت المشتري، ويشاهد النور الأبيض أو الأزرق، ثم يصعد إلى الفلك السابع وطور غيب الغيوب، ويصل إلى غيب فلك زحل ويشاهد النور الأسود، وهذه هي الأطوار السبعة القلبية المنسوبة إلى الكواكب السبعة السيارة التي هي مربوب الأسماء السبعة الذاتية وهي العليم والحي والقدير والمريد والسميع والبصير والمتكلم، يتعلق بالكواكب السبعة على الترتيب، فالعليم رب زحل والحي رب المشتري على الترتيب إلى الكلام المربي القمر، فحق المرشد الكامل المكمل أن يحيط بارقان الفقر وهي المكاشفات

والحقائق وأطوار القلب السبعة، ويتحقق بصورة جمعيتها، ونتائجها هي التعبيرات الظاهرة والباطنة كما شرحنا وفصلنا في الكتاب النوري.

# ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا تَجَرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَآءُونَ ﴿ جَنَّتُ عَدْنِ يَكُونَ اللَّهُ الْمُنَّقِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ كَثَالِكَ يَجْزِى ٱللَّهُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

(جَنَّتُ عَذْنِ يَنْفُونَا) التي هي غرس من رحمته لأوليائه وأهل طاعته (جَرِي مِن يَعْتِهَا الْأَنْهَارُ ) يريد أنهار الماء وأنهار العسل وأنهار اللبن وأنهار الخمر كما قال في سورة محمد: (فِيهَا أَنْهَرُ مِن مَآءٍ غَيْرِ عَاسِنِ) يريد غير متغير لا يوصف طعمه ولذته وحلاوته، وهو أعظم من ذلك حصاؤه الياقوت الأحمر والزبرجد الأخضر وحماية المسك الأذفر، وقراءة الكافور الأبيض، وحلقاتها الزعفران وأنهار من لبن لم يتغير طعمه، يريد لا يحمض ولا يتغير ولا يليّن، ولا يوصفه الواصفون، ولا يبلغ عقول العقلاء منتهى لذته، وأنهار من خمر لذة للشاربين، سبحان الله ما أعقل الطالبين لو عاينوا ما يطلبون لذهبت عقولهم شوقًا إلى ما في الجنة، وأنهار من عسل مصفى ليس مما يخرج من الشهد، ولا بطون النحل إنما خلقه الله لأوليائه وعجزت العقول والإنس عن صنعته، فلا إله إلا الله ولا إله غير الله ولا إله مع الله ولا إله سوى الله (كُنَاكَ يَجَزِى الله ولا إله سوى الله (كَنَاكَ يَجَزِى الله المن الله العليم (كَنَاكَ يَجَزِى الله ولا إله سوى الله (كَنَاكَ يَريد الخائفين الشرك لما وفق العالمين لما يحب ويرضى.

# ﴿ ٱلَّذِينَ نَنَوَفَنَهُمُ ٱلْمَلَئِمِكَةُ طَيِّبِينٌ يَقُولُونَ سَلَنُمُ عَلَيْكُمُ ٱدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

(اللَّذِينَ لَنُوَفِّنَهُمُ الْمُلَتِكِكُةُ طَيِّيِينٌ ليس ملائكة العذاب ولكن ملائكة الرحمة وخزنتهم أحسن من القمر ليلة البدر وريحهم أطيب من كل طيب (يَقُولُونَ سَلَمُ عَلَيَكُمُ مَ تزف بروحه إلى الله لما تزف العروس إلى زوجها بأمر اللّهِ كذلك الزوج بالكرامة والتحية والدخول الجنة وما لا يوصف (ادَّخُلُوا الجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ) والنّحل: [النّحل: 32] يريد أن أعمالكم كانت لي رضا وأنا عنكم راض ورضائي طلبتهم فهنيئًا ما أعطيت لمرضاتي.

﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْنِيهُمُ ٱلْمَلَيِّكَةُ أَوْ يَأْتِي أَمْرُ رَبِكَ كَذَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا ظَلَمَهُمُ ٱللَّهُ وَلَكِين كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ آَلَكُ اللَّهِ اللَّهِ الْ

( هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَكَتِكَةُ ﴾ يريد المشركين عند الموت ( أَوْ يَأْتِي أَمَرُ رَبِكَ ﴾ يريد قبل ذلك من القتل وغيره ( كَنَاكِ فَعَلَ اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ يريد الأمم الماضية ( وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُون ﴾ [النّحل: 33] يريد هم لأنفسهم ظالمون حيث بدلوا نعمة الله كفرًا بعد كثرة نعمه عليهم وما أنزل لهم من حرمه وأمنه.

﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا عَمِلُواْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ، يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ اللَّهُ

﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُوا ﴾ يريد جزاء ما عملوا ﴿ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِـ، يَسْتَهْزِمُونَ ﴾ [النحل: 34] يريد المستهزئين والمقتسمين وأتباعهم.

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا عَرَمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَا عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَكَعُ ٱلْمُبِينُ ﴿ اللَّهِمَا لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُبِينُ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوَ شَاءَ اللَّهُ مَا عَبَدُنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَّعَنُ وَلَا ءَابَآ وُنَا وَلَا حَرَّمُنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ﴾ يريد هذا كله جحود ﴿ كَنَالِكَ ﴾ يا محمد ﴿ فَعَلَ ٱللَّهِنَ مِن قَبْلِهِ مَّ ﴾ يريد هذا كله جحود ﴿ كَنَالِكَ ﴾ يا محمد ﴿ فَعَلَ ٱللَّهِمَ مِن قَبْلِهِ مَّ ﴾ قَبْلِهِمَ ﴾ قَبْلِهِمَ ﴾ يريد عمرو بن لحي وأصحابه ﴿ فَهَلْ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَا ٱلْبَلَغُ ٱلمُمِينُ ﴾ [النّحل: 35] فقد بلغت رسالتي وقد بلغ أبوك إسماعيل من قبل رسالتي وكان الذي بمكة واضحًا قرنًا بعد قرن.

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَنِبُواْ الطَّكَاتُةُ الطَّكَالَةُ الطَّكَالَةُ الطَّكَالَةُ فَصِيْهُم مَّنَ حَقَّتَ عَلَيْهِ الطَّكَالَةُ فَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الْمُكَذِينَ ﴿ اللَّهَا لَهُ فَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ الْمُكَذِينَ ﴿ اللَّهَا لَهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعَبُدُواْ اللّهَ وَاَجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتُ ﴾ يريد عبادة الشياطين ﴿ فَمِنْهُم مَنْ هَدَى اللّهُ ﴾ [النّحل: 36] يريد منهم من أرشد وهدي سر الله الذي لم يطّلع عليه ملك مقرّب ولا نبي مصطفى ﴿ وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ ﴾

يريد في علمي ﴿ فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يا أهل مكة يريد أرض اليمن والشام والبلدان ﴿ فَٱنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَذِينَ ﴾ [النّحل: 36] كما قال في سورة العنكبوت: ﴿ فَٱنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَذِينَ ﴾ [النّحل: 36] كما قال في سورة العنكبوت: ﴿ فَكُلًا أَخَذَنَهُ ٱلطَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَنَ أَضَلَنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنَ أَخَذَتُهُ ٱلطَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَنَ أَغَرَقْنَا وَمَا كَانَ ٱللّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [العنكبوت: 40].

## ﴿ إِن تَحْرِضَ عَلَىٰ هُدَنهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ وَمَا لَهُم مِّن لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ وَمَا لَهُم مِّن لَا إِن تَحْرِب مَن يُضِلُّ وَمَا لَهُم مِّن

﴿ إِن تَحَرِّ ﴾ يا محمد ﴿ عَلَىٰ هُدَنَهُمْ ﴾ وقد علمت حرصك ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُ وَمَا لَهُم مِن نَصِرِينَ ﴾ [النّحل: 37] يريد لا يرشد الله من كان في عمله ضالًا ولا ناصرًا له من الله.

## ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُ بَلَىٰ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقَّا وَلَكِنَ أَكُ ثَلَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾ حَقًا وَلَكِنَ أَكُ ثُرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيَكَنِهِمْ ﴾ يريد أغلظوا في الأيمان تكذيبًا منهم لقدرة الله وعظمته وجبروته وسلطانه على ما أراد ﴿ لَا يَبْعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوثُ بَلَى ﴾ يا محمد ﴿ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا ﴾ يريد لا خلف منه ﴿ وَلَكِئَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: 38] يريد لا يوقنون.

#### 

﴿لِبُنِينَ لَهُمُ ٱلَّذِى يَغْتَلِفُونَ ﴾ يريد هذا الوعد الذي قال وعدًا عليه حقًا يريد قسمًا من الله واجبًا كما أقسموا ﴿فِيهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَهُمْ كَانُواْ كَنِينَ ﴾ [النّحل: 39] يريد لما أقسموه.

#### ﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءِ إِذَا أَرَدْنَهُ أَن نَّقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ إِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللَّهُ ا

﴿ إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيٍّ ﴾ يريد بخيبر بقوته وقدرته وجبروته وعزته وملكه ﴿ إِنَّا أَرَدْنَهُ أَن نَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النّحل: 40] ليس كما يتكلف المخلقون من الفعلة والأعوان

والآله ولا راد فأمر الله أرجى من ذلك كما قال في آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون الحق من ربك فكل أمره هو الحق وكل ما جاء من غيره فهو باطل ولا أعلى من الله ولا أكبر ولا أعز ولا أجلّ.

رَجَنَتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وقول: هي في السماء العليا لا يدخلها إلا نبي أو صديق أو شهيد أو إمام عادل أو محكم في نفسه مخير بين الشرك والإيمان فيختار الإيمان على الشرك الحديث هذا على سبيل منع الخلق لا مانعة الجمع يجوز أن يكون منصوبة مخصوصة بالمدح وأن يكون خبر مبتدأ محذوف (بَحَرِي مِن تَحْتِهَا يَكُونُ منصوبة مخصوصة بالمدح وأن يكون خبر مبتدأ محذوف (بَحَرِي مِن تَحْتِهَا اللَّنَهُدُونُ أي تحت أشجار رياضها وتحت قصور الجنان أو تحت بساتينها (لَهُمُ الْأَنْهَدُرُ أي أي تحت أشجار والنعيم وأنواع المشتهيات البهيمية والتمتعات السنية فيها ما يَشَاءُونَ من اللذات والنعيم وأنواع المشتهيات البهيمية وكفرهم بأنواع العذاب وأجناس العقاب (يَجْزِي اللهُ المُنْقِينَ ) النّحل: [النّحل: 31] الخائفين عن الله المجتنبين عن منهياته بحسن نياتهم وصفاء طاعاتهم وكمال تعينهم وإيمانهم.

﴿ ٱلَّذِينَ نَنُوَفَنَهُمُ ٱلْمَاتَ كُذُهُ صفة المتقين أو منصوب على المدح أي بفيض أرواحهم ملائكة الرحمة بالسهولة ﴿ طَيِبِينٌ ﴾ أي حال كونهم أحسن الأحوال أطيب الأعمال وأطيب النفوس بالأعمال الصالحة والأفعال الفالحة ﴿ يَقُولُونَ سَلَامُ عَلَيْكُمُ مُ اَدَّفُلُوا ٱلْجَنَّةُ بِمَا كُنتُم تَعَمَلُونَ ﴾ [النّحل: 32] أي أشرف العبد المؤمن جاءه ملك فقال: السلام عليك يا وليّ الله إن الله يقرأ السلام عليك، وبشره بالجنة.

﴿ هَلَ يَنظُرُونَ إِلَا أَن تَأْتِيهُمُ الْمَكَتِكَةُ يقبضون أرواحهم ﴿ أَوْ يَأْتِى أَمْرُ رَبِكَ ﴾ يوم القيامة أو العذاب المستأصل ﴿ كَثَلِكَ فَعَلَ اللَّذِينَ مِن قَبِلِهِمٌ ﴾ فأصابهم ما أصابوا ﴿ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ ﴾ بنذيرهم من العذاب وإعطاء الثواب ﴿ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظُلِمُونَ ﴾ [النّحل: 33] بكفرهم ومعاصيهم المؤذية إليه.

﴿ فَأَصَابَهُمْ سَيِّنَاتُ مَا عَمِلُوا ﴾ أي جزاء سيئات أعمالهم من الكفر والظلم والطلم والمعاصي ﴿ وَحَافَ ﴾ أي أحاط ﴿ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ، يَسْتَهْزِهُونَ ﴾ [النّحل: 34] والحياق لا يستعمل إلا في الشر.

﴿ وَقَالَ الَّذِيكَ أَشْرَكُوا ﴾ وكفروا بإظهار الشرك وإثبات الشركاء ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ ﴾ عدم شركنا وإشراكنا أو وجود إسلامنا وطاعاتنا وإيماننا ﴿ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِيهِ ،

وغيره وما سواه (مِن شَيْءٍ نَحَنُ وَلا عَابَآؤُنَا وَلا حَرَمَنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ) يعني البحيرة والسائبة والوصيلة والحام فلولا أن الله رضي لنا لغيره وهدانا إلى غيرها (كَذَلِكَ فَعَلَ اللهُ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلَغُ الْشِينُ ﴾ [النّحل: 35] أي ليس عليهم الهداية والابتداء وإنما عليهم التبليغ والإنذار والدعوة والتحذير والإحذار.

(وَلَقَدْ بَعَثْنَا) وأرسلنا (في كُلِ أُمُةِ رَسُولًا) ونبيًا من قبلكم قائلين لهم (أن اغبُدُوا الله وأجناء وأن اعبُدُوا الله وأجناء والنجوم وغير ذلك من أعيان عالم الشهادة والملك (فَمِنْهُم الفلك من الكواكب والنجوم وغير ذلك من أعيان عالم الشهادة والملك (فَمِنْهُم مَنْ هَدَى الله ) إلى دينه وطريقه ونواميسه وأوصله إلى حظائر قدسه وسرائر أنسه الذي لا يطلع عليه لا ملك مقرب ولا نبي مرسل (وَمِنْهُم مَنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ) كلمة العذاب وسبقت لديه (الضّلالة) وفقدان الهداية ووجدان الخسارة في العلم السابق وقضائه الفايق وحكمه السابق (فَسِيرُوا فِي اللّارضِ) سير الأغيار ودور الاستبصار (فَانظُرُوا كَيْفَ) أعاد الهالكين وأدبار المتصرفين المالكين (كَانَ عَقِبَةُ ٱلمُكَذِينَ) [النّحل: 36] الأنبياء ورسل الله إلى الخلق لإظهار طريق الحق.

(إِن تَعَرِض عَلَى هُدَنهُم ) يا محمد وأظهرت الحرص والشغف على هدايتهم وعلى إظهارهم الهداية وإشهارهم الدراية (فَإِنَّ الله لاَ يَهْدِى مَن يُضِلُ ) وحكم على ضلالته وخسارته وشقاوته (وَمَا لَهُم مِّن نَصِرِين ) [النّحل: 37] مانعين الضلالة والإضلال والإغواء (وَأَقْسَمُوا بِاللّهِ جَهْدَ أَيْكَنهُم ) يعني كفار مكة أي جدّوا وسعوا واجتهدوا حق الاجتهاد والسعي في اليمين والحلف والامتناع عن الخلق بأنه (لا يبعث الله من من مات (يَمُوتُ) لا يحشر الأجساد منها الأجداث ممن فات ويفوت، يعني أنكروا يوم القيامة وما يكون فيه من الحشر والنشر والصراط والميزان والحساب والعذاب والثواب والخلود في أشد العقاب (بكن وَعُدًا عَليَهِ) يعني بلى يبعث الله الخلق يوم القيامة ويوقع ما وعده وعدًا (حَقًا) ثابتًا لا يتخلف أصلًا، فالوفاء به واجب لأن الحكيم المطلق لا ينطق ولا يحكم إلا بما هو واقع وكاين قطعًا (وَلَكِكنَ أَكْثَرَ النّاسِ لا يَعْلَمُونَ النّحال : 38] حقيقة وعد الله ووقوعه وإن وقوعه ثابت وواجب كما هو مقتضى الحكمة الإلهية.

﴿ لِيُبَيِّنَ لَهُمُ ﴾ متعلق بما دل عليه بلى أي بلى يبعث الله لأن يبين لهم أي لمن يخوف كافرًا كان أو مؤمنًا ﴿ اللهِ يَغْتَلِفُونَ فِيهِ ﴾ أي الحق الذي استمر

الاختلاف فيه هو يعني البعث ليظهر لهما الذي اختلفوا فيه ﴿ وَلِيعَلَمُ اللَّذِينَ كَافُوا كَنْدِينَ ﴾ [النّحل: 39] وإنما ذكر الكفار دون المؤمنين مع أن الإظهار والتبيين عام لهما، إشعار بأن الكفار يجريان حالهم على خلاف مقتضى الفطرة السليمة يكون أحق بالذكر للتعجب بحالهم، وأما المؤمنون فلجريان حالهم على مقتضى الفطرة السليمة استعفوا عن الذكر لوضوح حالهم لقوله على مولود يولد على فطرة الإسلام» الحديث.

﴿إِنَّمَا قُولُنَا لِشَيِّ إِذَا أَرَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ ﴾ يعني أن الأمر الإلهي كما يقتضي الإيجاد والإظهار من لا شيء وعدم محض بلا سبق مادة ومدة ، كذلك يقتضي الاختفاء والبعث ، بل هو أهون لوجود مادة الظهور والإظهار قال: ﴿إِنَّمَا وَوُلنًا لِشَيَّ عِبْدَي وَلم يكن له ذلك ، وشتمني عبدي وَلم يكن له ذلك ، وشتمني عبدي ولم يكن له ذلك ، وشتمني عبدي ولم يكن له ذلك ، أما تكذيبه إياي أن يقول: لن يعيدنا كما بدأنا ، وأما شتيمته إياي أن يقول: التخذ الله ولدًا وأنا الصمد لم ألد ولم أولد ولم يكن لي كفوًا أحد » ﴿إِذَا أَرَدُنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [النّحل: 40].

#### إشارة وتأويل

(جَنَّتُ عَدَنِ [النّحل: 31] إشارة إلى جنات الصفات الذاتية وإليه الإشارة بقوله على وجهه بقوله على القوم وبين أن ينظروا إلى ربهم إلا رداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن »، وقد مر في الحديث إن جنة عدن في السماء العلياء وهي أحدية جمعية الأسماء الذاتية بالذات، وقد علمت جنة الذات التي هي تنوع التجلي الذاتي، وهي ثمانية والجنة الصفاتية إنما هي ظلالها، وأما جمعها باعتبار أن كل اسم وصفة يتضمن ما في الأسماء الباقية بالذات.

وقد علمت أن كل اسم من الأسماء الأربعة الأولى الأسماء السبعة الذاتية وهي العليم والحي والقدير والمريد له دورة مخصوصة وفرداريّة منصوبة ولها اقتضاء وتأثير خاص وارتضاء ودنيا وآخرة وسموات وأرض، وللسموات حركات وللحركات مقدار معين بها تظهر تلك الاقتضاءات والتأثيرات، ولكل دورة بداية ونهاية وهي الأزل والأبد، وللآخرة جنة ونار وفي بداية كل دورة عظمى وكبرى ووسطى وصغرى أحدية جمعية وهيئة إجمالية جملية ينطوي على تفاصيل ما

يجري في أجزاء تلك الدورة، لها نسبة ووجه الذات ومطلق الوجود وهي جنة تلك الدورة، ونسبة إلى الأسماء والصفات المنشأة المتفرقة وهي النار والسعير، باعتبار انطوائها على الذات والأسماء والصفات الذاتية والأفعالية يسمى بالفردوس، وباعتبار احتوائها على الأسماء والصفات والذات يسمى بالجنات العدن، وأشار إليه النبي على «الجنة مائة درجة ما بين درجتين مسيرة خمسمائة عام والفردوس أعلاها درجة، ومنها تنفجر أنهار الجنة الأربع ومن فوق ذلك يكون العرش» الحديث.

أما الجنة الأربع فهي التي صرح بها حيث قال: الفردوس أربع بنيان من ذهب حليتها وأبنيتها وما فيها وبنيان من فضة مثله» الحديث، أما التي من الذهب فهي مقتضى صفة العلم والحياة، وأما التي من فضة فهي مقتضى القدرة والإرادة، والذين تتوفاهم الملائكة من الجذبات الإلهية والإشراقات النورية والخطرات العلمية التي تجذب قلوب العارفين وتتقي سرهم وفؤادهم من الالتفات إلى الغير، وتقبض أرواحهم من صور الأعيان إلى دور الأنوار الإلهية وغرر الأسرار الغير المتناهية، ويصرف أزواجهم من التوجه إلى الكثرات الكونية إلى شهود التجليات الذاتية والأسمائية والأفعالية، طيبين يقولون سلام عليكم أي حال كونهم طاهرين من أنجاس أرجاس النفوس العاملة، وقد مرّ أن تحية أهل الجنات كلها هي سلام عليكم أي سلامة حاصلة عقيب التجلي الذاتي لغيب الطور الخفي من الآفات الواردة على شهود صفات الأغيار، أو حاصلة للطور السري من الآفات المرتبة على شهود صفات الأغيار، أو حاصلة للطور السري من الآفات المتفرقة على شهود أفعال الأغيار، أو على الطور القلبي من الآفات الواردة على شهود أفعال النفسية والبدنية.

والحاصل: أن في كل جنة من الجنات البدنية والجسمانية والنفسانية والروحانية الربانية والعقلية الإلهية في الدورة الصغرى والوسطى والكبرى والعظمى نوع من الملائكة العالية والعاملة والسافلة، والكل هي ملائكة الرحمة موكلة على هذه الجنات، كل طائفة منها مستغرقين أهلها، ويتحققون تنوع من السلامة هل ينظرون إلا أن يأتيهم الملائكة، أو يأتى أمر ربك الأول عبارة عن

جذبة القلب، والثاني إلى جذبة السر والروح، وما ظلمهم الله لأنه فياض مطلق ورياض محقق، لا مانع لإعطائه ولا دافع لاقتضائه، ولكن كانوا أنفسهم لقصور قابليتهم وفتور استعداداتهم ومادتهم، ﴿وَقَالَ النّبِينَ اَشْرَكُواْ لُوّ شَآءَ اللّهُ ﴾ ما أشركنا ولا ﴿مَا عَبَدُنَا مِن دُونِهِ مِن شَيّءٍ ﴾ [النحل: 35] إلى آخر العشر، هذا من مقتضيات لسان السر الجلالي ومستدعيات القابليات الأوليات، وترجمان الاستعدادات الذاتية، كما قال الأول من مرتضيات ظاهر الجمال، إشارة إلى أن الكل من الله، فإن الاستعدادات واستدعاءات بها والقابليات ومستودعها إنما هي من قبضة القدس المتفرع للتجلي الذاتي والأفعال فرجع الكل إليه ورفع الصغير والجل لديه.

## ﴿ وَٱلَّذِينَ هَاجَكُرُواْ فِي ٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ لَنُبَوِّئَنَّهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَاللَّذِينَ هَاجَكُرُ الْآخِرُةِ أَكْبَرُ لَوَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ (إِنَّيُ

﴿ وَٱلَّذِينَ هَا جَكُوا فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا لَنُبَوِّئَنَّهُمْ فِي الدُّنيَا حَسَنَةً ﴾ يريد قبل الله عبادتهم وهجرتهم ﴿ وَلَأَجْرُ الْلَاخِرَةِ آكَبُرُ ﴾ فما ظنك بمن قال الله أكبر يريد ارتفعت عنه الصفة ﴿ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: 41] يريد أن أمر الجنة أعظم وأكبر من أن يعلمه أحدًا أو يقدر على صفته ثم رجع في الثناء عليهم وأمدحهم بالصبر والتوكل عليه وقال:

#### ﴿ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [النّحل: 42] يريد صبروا على دينهم وعلى عذاب المشركين لآبائهم إنهم في ذلك واثقون وهم متوكلون عليه.

### ﴿ وَمَاۤ أَرۡسَلۡنَا مِن قَبَلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوۡحِىۤ إِلۡيَهِمُ ۚ فَسَعَلُوٓا أَهۡـلَ ٱلذِّكْرِ إِن كَنۡتُمۡ لَا تَعۡلَمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّلَّ اللَّهُ

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ يا محمد ﴿ إِلَّا رِجَالًا نُوحِى إِلَيْهِمْ فَسَنُلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: 43] يريد أهل التوراة والذين آمنوا من قريظة والنضير يريد عبد اللَّهِ بن سلام وأصحابه، والذكر هو التقدير مثل قوله في الأنبياء.

## ﴿ بِٱلْبَيِنَتِ وَٱلزَّبُرُّ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَيْكَ الذِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنفَكَّرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يُفكَّرُونَ ﴾

﴿ بِٱلْمِیْنَتِ وَٱلزَّبُرِّ وَٱنزَلْنَا إِلَیْکُ وکتبنا في الزبور من بعد ﴿ ٱلدِّحْرَ ﴾ یرید القرآن ﴿ لِتُبَیِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَیْهِمْ ﴾ یرید هذا الکتاب ﴿ وَلَعَلَّهُمْ یَنَفَکُرُوک ﴾ [النّحل: 44] یرید في تکذیبهم إیاك یرید الذین لا یؤمنون مثل حیي بن أخطب وأصحابه.

### ﴿ أَفَأَمِنَ ٱلَّذِينَ مَكُرُوا ٱلسَّيِّئَاتِ أَن يَغْسِفَ ٱللَّهُ بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ يَأْلِيَهُمُ

﴿ أَفَا مَنَ الَّذِينَ مَكُرُوا السَّيِّنَاتِ ﴾ يريد المشركين رجع إلى خبر المشركين أهل مكة وما حول المدينة ﴿ أَن يَغْيِفَ اللهُ بِهِمُ الْأَرْضَ ﴾ يريد كما خسف بقارون ﴿ أَوْ يَأْلِينَهُمُ الْأَرْضَ ﴾ يريد كما خسف بقارون ﴿ أَوْ يَأْلِينَهُمُ الْعَدَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [النّحل: 45] يريد يوم بدر.

### ﴿ أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلُّبِهِمْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ١

﴿ أَوْ يَأْخُذَهُمُ فِي تَقَلِّمِهِم ﴾ يريد في تجارتهم وحلالهم إلى اليمن والشام ﴿ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ﴾ [النّحل: 46] يريد أن الله تبارك وتعالى لا يعجزه [ما] أراده.

#### ﴿ أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى تَعَوُّفِ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَهُوفٌ رَّحِيمٌ ﴿ ١

﴿ أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى تَخَوُّفِ ﴾ يريد على بعض إما بقتل أو بموت ﴿ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَهُوفُ رَجِيمُ ﴾ [النّحل: 47] يريد لرؤوف لرفيق على خلقه رحيم على أوليائه.

### ﴿ أَوَلَمْ بَرَوًا إِلَىٰ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنَفَيَّوُا ظِلَنَلُهُۥ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا لِلَّهِ وَهُمْ دَخِرُونَ ۞

﴿ أُوَلَمْ يَرُوْا ﴾ يا محمد ﴿ إِلَىٰ مَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ يريد الشجرة والنبات ﴿ يَنَفَيَوُا ظِلَنْكُمُ ﴾ يريد [عن] تمثل ﴿ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا لِلَّهِ وَهُمُ ذَخِرُونَ ﴾ [النّحل: 48] يريد صاغرون.

### ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَآبَةٍ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُيرُونَ اللَّهِ عَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَا يَسْتَكَيْرُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّالَةُ الللللّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّال

﴿ وَبِلَهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَآبَةِ ﴾ يىرىد كىلىما جرت على الأرض ﴿ وَٱلْمَلَتِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكَبِّرُونَ ﴾ [النّحل: 49] يريد عبادة اللّهِ ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُمْ مِن فَوْقَهُمْ وَيَقَعُلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [النّحل: 50].

(وَالَذِينَ هَاجَرُواْ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُواْ [النّحل: [4] أقول: أي كُذّبوا وأوذوا أفشوا في اللّهِ وفي حبه، وهم الرسول وأصحابه حيث قصد القريش إياهم وظلموا عليهم وأهابوا وآذوهم، بعضهم إلى الحبشة وهم المهاجرون الأولون وهم جعفر مع سبعين نفر من الرجال والنساء تقريبًا، وبعضهم إلى المدينة وهم الرسول على وبعض من أصحابه فإنهم فروا بدينهم إلى الله وفي الله لأنهم (فَأَيّنَمَا وُلُواْ فَنَمَ وَجُهُ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ صَهيب أنه قال: أنا رجل كبير إن كنت معكم لم أنفعكم، وإن كنت عليكم لم أضركم فافتدى منهم بماله وهاجر، فلما رآه أبو بكر رضي الله عنه كنت عليكم لم أضركم فافتدى منهم بماله وهاجر، فلما رآه أبو بكر رضي الله عنه قال له: ربح البيع يا صهيب وقال عمر رضي الله عنه: نعم الرجل صهيب.

(لَنَبُونَنَهُمْ فِي الدُّنِيَا حَسَنَةً ﴾ [النّحل: 41] نعطينهم في الدنيا رزقًا واسعًا روي أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان إذا أعطى الرجل من المهاجرين عطاءً يقول خذ هذا بارك الله فيه، هذا ما وعدك الله في الدنيا وما ذخر لك في الآخرة أفضل، ثم تلا هذه الآية قيل الحسنة في الدنيا هو التوفيق والهداية (وَلاَئَحُرُ ٱلاَخِرَةِ أَكْبُرُ لَوَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: 41] أي الكفار أن الله يجمع هؤلاء المستضعفين في أيديهم سعادة الدنيا والآخرة، أو المؤمنون بهذا الفوز لوافقهم وزادوا في الاجتهاد والصر.

﴿ اَلَّذِينَ صَبَرُواْ وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتُوكَكُونَ ﴾ [النحل: 42] في الله وعلى أمره وعلى الشدائد وبلائه وإلى الله يتعظمون ويفرضون أمورهم لديه، محله النصب على المدح أو الرفع على الخبرية، أعني الذين صبروا أو هم الذين صبروا.

﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِيَ إِلَيْهِمْ فَسَعْلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ ﴾ نزلت في مشركي

مكة ﴿ إِن كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: 43].

وَالصحف المنزلة على الأنبياء المتقدمة، يعني إن كنتم لا تعلمون ما ورد على والصحف المنزلة على الأنبياء المتقدمة، يعني إن كنتم لا تعلمون ما ورد على محمد من القرآن، وما نزل به من الملائكة، وكيفية حال كون علمكم مبينًا بالبينات والربين القرآن وما نزل به من الملائكة، وكيفية حال كون علمكم مبينًا بالبينات والربين القرب القرب القرب القرب القرب القرب المعالم القرب المعلم القرب المعلم وكيفية حاله بالنظر العقلي وأسلوب يعني إذا انتفى عنكم أهلية إدراك حقيقة محمد وكيفية حاله بالنظر العقلي وأسلوب الاجتهاد في الكتب، والدليل النقلي وكيفية استنباط معانيها وانضباط مبانيها واحدًا لأحكام منها والتقاط الأعلام عنها، فارجعوا إلى العلماء الذين مارسوا مطالعة الكتب ودارسوا مصارعة الخطب، لعل الله يحدث لديكم ويحرث إليكم الإصلاح على حاله وحقيقة مآله.

(أَفَاتُمِنَ الَّذِينَ مَكَرُواْ السَّيِّاتِ) وفعلوا في طريق الحق بالمؤمنين من المكروهات (أَن يَغْسِفَ الله بِيمُ الْأَرْضَ) وجعلهم ملتقمين لها كما يلتقمهم الحوت فهم مليمون كما خسف بقارون وجعله مغرقًا في الأرض، أن يخسف مفعول به لا فأمنوا أي فأمنوا خسف الله بهم الأرض (أَو يَأْنِيهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ ) والنّحل: 45] كما أتى العذاب للقريش يوم بدر ممن لا يطعمون وكانوا يحفرون أصحاب النبي كان أبو جهل يقول: إن أصحاب محمد ما هم إلا كَجِرْوَة.

﴿ أَوْ يَأْخُذَهُم ﴾ العذاب ﴿ فِي تَقَلُّهِم ﴾ في الأرض للتجارة أو السير ﴿ فَمَا هُم بمُعْجِزِينَ ﴾ [النّحل: 46].

﴿ أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَىٰ تَغَوُّٰ فِ ﴾ هو التبعيض من أطرافهم والإزاحة شيئًا بعد شيء إلى أن هلك جميعهم، يقال يخوفه الله إذ الدهر إذا ينقص واحدًا وبعد واحد ينقص حشمه وخدمه، قيل هو تعذيب طائفة ليتخوف الآخرون وإن يصبهم ما أصابهم ﴿ فَإِنَّ رَبِّكُمْ لَرَّوُونٌ رَجِيعٌ ﴾ [النّحل: 47] يحيط أوزارهم ولم يعجل في عقوبتهم.

﴿ أَوْلَمْ يَرَوا إِلَى مَا خَلَقَ ٱللهُ مِن شَيْءٍ ﴾ معين وهو جسم قائم له ظل ﴿ يَنَفَيَّوا ﴾ ويتحول وينتقل ﴿ ظِلَاللهُ ﴾ ويدور حيث دار من سمت إلى سمت في أول النهار إلى حد ما هو الاستواء وفي الظل المعكوس ينعكس الأمر عند ابتداء النهار عن مثناه وعند الاستواء لا يفنى ولا يتلاشى وهذا الحكم في عرض واحد يصل الشمس

إلى سمت الرأس ويفنى ظل كل شاخص والظل المعكوس وهو ظل مقياس في جدار هواء الأرض، وهذا الظل لا يفنى أصلًا عند الاستواء هذا مثل للكفار، فإن ظلمة ظلمهم المعكوس لا يزول عنهم بخلاف ظل المؤمن فإن عند كمال استوائه مع الله واستقامته في عبادته وكمال طاعته لا يبقى له ظلمة ظل بل يتلاشى استوائه مع الله واستقامته في عبادته وكمال هداية (عَنِ الْيَمِينِ وَالشَمَآبِلِ سُجَدًا يِنَهِ وَهُمُ دَخُرُونَ لدى ظهور شمس عناية الله وكمال هداية (عَنِ الْيَمِينِ وَالشَمَآبِلِ سُجَدًا يِنَهِ وَهُمُ دَخُرُونَ النّحل: 48] صاغرون في أنفسهم، وإنما جمع ضمير الفصل جمع العقلاء تنبيها على أن جميع الأشياء الجماد والنبات والحيوان كلها عارف بالله ومسبّح له (وَإِن مِن شَىء إلاَّ عِندنا خَزَانِنُمُ وَمَا نُنَزِلُهُ إِلَا يِقدر مَعْلُومٍ [الحجر: 12]، (وَإِن مِن شَىء إلاَّ يُسَيِّحُ بِمُدِوه وَلِكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسِيحَهُم الإسراء: 44]. قال النبي عَنَي: "جعلت البهائم والطيور والسباع والحيتان والأشياء كلها على خمس: المعرفة بأن الله وهو به ربها، وحيث يأوي، وطلب رزقها، وكيف يأتي الذكر الأنثى، وكيف يأتيه حذر ربها، وحيث يأوي، وطلب رزقها، وكيف يأتي الذكر الأنثى، وكيف يأتيه حذر الموت»، وإنما أراد من اليمين والشمال وجهي كل شيء أحدهما إلى الله وهو به قديم ثابت أزلًا وأبدًا دائمًا سرمدًا (كُلُّ شَيْءِ هَالِكُ إلا وَجَهَهُ لَهُ ٱلْمُكُرُ وَإِلَيْهِ تُرَعَعُونَ القصى: 88] وهو بذلك حادث هالك ساجد وعابد.

(وَلِلَهِ يَسْجُدُ وينقاد (مَا فِي السَّمَوَتِ من الملائكة والنفوس والأرواح والأجرام الدائرة (وَمَا فِي الْأَرْضِ مِن دَآبَةٍ ) متحركة من دب يده إذا تحرك، وفي العرف يخص في الأنعام وهي البقر والفرس والحمار، والمراد من الأرض هو العناصر، وما يتركب منها من المعادن والنبات والحيوان (وَالْمَلَتِكَةِ ) [النحل: 49] المقربون العالية والعاملة والمدبرة (وَهُمُ لَا يَسْتَكُمْرُونَ ) [النّحل: 49] ولا يعصون ما أمرهم.

﴿ يَخَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ من حيث المرتبة الكلية والجمعية الذاتية والاسمية والفعلية ﴿ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [النّحل: 50] في كل الأوقات لجميع المصالح والمقاصد والحاجات.

﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللّهُ النّاسُ اللّهِ المشركين ﴿ يِظُلّمِهِمّ ﴾ يريد بافترائهم على الله ﴿ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ ﴾ يريد القيامة ﴿ فَإِذَا جَآءَ مَلَكُ مَن مَفْتِر ﴿ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ يريد القيامة ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسَتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْنَقْدِمُونَ ﴾ [النّحل: 61] يريد أجل القيامة لا يؤخر ولا يقدم.

﴿ وَيَعْمَلُونَ لِلّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾ لأنفسهم من البنات ﴿ وَتَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَ لَهُمُ ٱلْمَارَ ﴾ يريد حقًا لَهُمُ ٱلْمَارَ ﴾ يقول يطلبون بذلك الرضا والجنة ﴿لَا جَرَمَ أَنَّ لَمُمُ ٱلنَّارَ ﴾ يريد حقًا لهم النار ﴿ وَأَنَهُم مُّقْرُطُونَ ﴾ [النّحل: 62] يريد أنهم أفرطوا في الافتراء على اللهِ يا محمد لقد أرسلنا إلى أمم.

(تَاللَهِ) يريد بعزة الله وبحرمة اللهِ نعزي النبي ﷺ بذلك (لَقَدَّ أَرْسَلْنَا) [النّحل: 63] يريد أنبياءنا (إِلَى أَمَدٍ مِن قَبْكِ) إلى قرن وإلى قوم (فَزَيْنَ لَمُمُ ٱلشّيطُنُ أَعْمَلُهُم يريد إلى يوم القيامة (وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدًا) [النّحل: 63] يريد طغيانهم (فَهُو وَلِيُّهُمُ ٱلْيَوْمَ) يريد إلى يوم القيامة (وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدًا) [النّحل: 63] يريد وجعًا.

(وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ) يا محمد (ٱلْكِنْبُ) نقص من الأمم الخالية وما مثل بالمكذبين الدين (إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُمُ ٱلَّذِي ٱخْنَلْفُواْ فِيلِّ) يريد إيجاد الحجة عليهم (وَهُدُى وَرَحْمَةً) بيانًا ودينًا (لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ) [النّحل: 64] يريد لقوم يصدقون.

﴿ وَاللَّهُ أَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَخَيا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾ [النحل: 65] يريد أنزل من السماء ماء يريد قرآنًا فيه ذكر الأولين والآخرين والفرائض والحرام وما ذكر الله من الوعيد والعذاب والعهد والثواب إن في ذلك لعبرة يريد لأنه لقوم يسمعون يريد عقلوا عن الله وسمعوا من مواعظه فانتهوا عما نهاهم وعملوا بما أمرهم.

(وَإِنَّ لَكُرُ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً ﴾ يريد لفكرة (نُتقِيكُم مِّنَا فِي بُطُونِهِ، مِنْ بَيْنِ فَرْثِ ﴾ يريد الثفل الذي يكون في الكرش (وَدَمِ ) يريد الخليطة باللحم (لَبَنًا خَالِصًا سَآبِعًا لِلشَّنرِيينَ ﴾ [النّحل: 66] يريد لذيذ اللبن شربه.

﴿ وَمِن ثَمَرَتِ اَلنَّخِيلِ وَالْأَغْنَبِ نَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَّرًا ﴾ يريد كل ما أسكر وهذا قبل أن يحرم الخمر ﴿ وَرَزْقًا حَسَنًا ﴾ [النّحل: 67] فأحسن يريد النخل والزبيب والتمر وكلما تتخذ من النخيل والأعناب.

﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُكَ إِلَى ٱلنَّمِلِ ﴾ يريد ربك للنحل ﴿ أَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ ٱلِجْبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴾ [النّحل: 68] يريد ما يعرش الناس لهم من الجبال ومن الشجر وهي تتخذ من الجبال لأنفسها إذا كانت لأصحاب لها.

﴿ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ ٱلنَّمَرَتِ فَٱسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلًا ﴾ يريد طرق ربك يطلب فيها

الرعي وما أنزل الله من السماء لها فيجمعه ثم هي فتملأه قال الله تبارك وتعالى (يَغْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابُ مُخْلِفُ أَلْوَنُهُ لَي يريد أبيض وأحمر وأصفر وأسود (فِيهِ شِفَآةٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النّحل: 69] يريد يتفكرون في عظمته وقدرته وأيقنوا أنه ليس مثله شيء وإنه لا شريك ولا صاحبة له ولا ولد.

(وَاللّهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَنُوفَنَكُمْ وَمِنكُمْ مَن يُرَدُ إِلّا أَوْنَلِ ٱلْعُمُرِ) [النّحل: 70] يريد بطول البقاء والعمر حتى يصير كالصبي الذي لا عقل له ولم يجعل ذلك في المسلمين والمسلم لا يزداد في طوله العمر والبقاء عند الله إلا كرامة وعقلًا ومعرفة بالله كما قال تعالى في التين: (لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آخَسَنِ تَقْوِيمِ إِنَّ ثُمُّ رَدَدْتَهُ أَسَفَلَ سَغِلِينَ) قال تعالى في التين: (لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آخَسَنِ تَقْوِيمِ اللهِ أَرْدُل العمر ثم استثناء المؤمنين فقال: (إلّا التين مَامنُوا وَعِلُوا الطّهُلِحَتِ فَلَهُمْ أَجَرُ عَنُونِ [التّين: 6] يريد غير منتقص يريد إذا اللّه عن الصلاة والحج والعمرة والجهاد وما هو لله رضاء مما كان يعلمه الله أجرى الله ثواب ذلك عليه في الكبر أليس الله الذي فعل هذا بالمؤمنين بأحكم الحاكمين يريد أعدل العادلين (لِكَيْلا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً) [الحَجّ: 5] يريد ذهاب عقله إن الله عليم بما صنع بأوليائه قدير على ذلك.

### ﴿ ﴿ وَقَالَ ٱللَّهُ لَا نَنَّخِذُوٓا إِلَىٰهَ يَنِ ٱثْنَيْنَ ۚ إِنَّمَا هُوَ إِلَنَّهُ وَلَحِدُّ فَإِيَّنَى اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَحِدُّ فَإِيَّنَى اللَّهِ وَاللَّهُ وَلَحِدُّ فَإِيَّنَى اللَّهُ وَلَحِدُ فَإِيَّانِهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَحِدُ فَإِيَّانِهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وَقَالَ اللهُ لا نَنَخِذُوا إِلنه يَنِ اثَنَيْنُ إِنَّما هُو إِللهٌ وَحِدٌ الواحد والاثنين نحو رجال ثلاثة انما جمعوا بين العدد والمعدود فيما وراء الواحد والاثنين نحو رجال ثلاثة وأفراس أربعة لأن المعدود عار عن الدلالة على العدد الخاص وأما رجل ورجلان وفرس وفرسان معدودان وفيهما دلالة على العدد فلا حاجة إلى أن يقال رجل واحد ورجلان اثنان وأما قوله تعالى إلهين اثنين فللدلالة على أن المقصود إثبات الوحدانية دون الإلهية أو للتنبيه على أن الوحدة من لوازم الإلهية فلو جردت عن التأكيد لاحتملت ألا يكون المقصود هو بباب الإلهية دون الوحدانية لاستلزامها إياها ألا ترى إنك إذا قلت إله مجرد عن التأكيد لجعل أنك بينت الإلهي دون الوحدانية (فَإِتنَى فَأَرَه بُونِ) [النّحل: 15] والالتفات من الغيبة إلى التكلم للمبالغة في الترهيب وتصريحًا بالمقصود بكمال الترغيب إلى التأدب بالله للمبالغة في الترهيب وتصريحًا بالمقصود بكمال الترغيب إلى التأدب بالله

والتأديب في طاعته كأنه قال: أنا ذلك الإله الواحد القادر العزيز القاهر فإياي فارهبون واتقون وارغبوا إلى طاعتي بكمال التأديب.

#### ﴿ وَلَهُ. مَا فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلدِّينُ وَاصِبًّا أَفَعَيْرَ ٱللَّهِ نَنْقُونَ ﴿ ﴾

﴿ وَلَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [النّحل: 52] خَلْقًا وملكًا وعبادة وخلُقًا وتخلقًا بأخلاق الله ﴿ إِن كُلُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَا عَلَقِ الرَّمْنِ عَبْدًا ﴾ [مريم: 93] ، ﴿ وَلَهُ اللّذِينُ وَاصِبًا ﴾ أي وله الجزاء أو الطاعة والاستسلام لازمًا بنا دائمًا وتخصيصه بالدنو تنبيه على أن العبادة هي المقصود بالذات ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الجِنَ وَٱلإِنسَ إِلَا لِيعَبْدُونِ وَهَا الذاريات: 56] ما تقرر من أن الإله وحده حقيقة أن لا يعبد غيره وله الجزاء اللازم والإجزاء بالثواب الدائم لا ينقطع ثوابه ولا يرتفع عقابه ولا ينتهي حسابه ﴿ أَفَغَيْرَ اللّهِ لَنّقُونَ ﴾ [النّحل: 52] هو عما سواه.

### ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةِ فَمِنَ ٱللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ ٱلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْعُرُونَ ﴿ ﴾

﴿ وَمَا يِكُم مِن يَعْمَةِ فَمِنَ اللَّهِ ﴾ أي شيء حل بكم واتصل لديكم من النعمة الظاهرة والنعم الباهرة والآلاء الباطنة فمن الله، و(ما) شرطية باعتبار الاختيار دون الحصول فإن استقراء النعمة بهم يكون سببًا للإخبار بأنها حاصل وثابت من الله لا لحصولها لهم لامتناع حصول الحاصل وتحصيل المحصل (ثُعَ إِذَا مَسَكُمُ الضُّرُ فَإِلَيْهِ لَحَصُولَهُ النَّاسُ وَالْحَامِ وَالْحَاءُ فَالاستغاثة .

#### ﴿ ثُمَّ إِذَا كَشَفَ ٱلضُّرَّ عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِّنكُم بِرَهِمْ يُشْرِكُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(ثُعَ إِذَا كَشَفَ الضَّرَ ) والبلاء والعناء والفقر والشر (عَنكُمْ إِذَا فَرِيقٌ مِنكُم بِرَمِّمَ يُشْرِكُونَ ﴾ [النّحل: 54] يجوز أن يكون الخطاب عامًّا كما كانت، (وَمَا بِكُم مِن نِعْمَةِ فَمِنَ اللهِ ﴾ [النّحل: 53]، يريد بالفريق فريق الكفرة منكم أي من كفاركم وأن يكون للمشركين، ومنكم للبيان لا للتبعيض، فلما نجاهم فمنهم مقتصد ليكفروا بعبادة غيره كأنه قال: فإذا فريق كافر منهم وبهم أنتم، فإذا للمفاجأة وما بعدها مبتدأ يجوز أن يكون منكم للتبعيض، فلما نجاهم إلى البر فمنهم مقتصد.

#### ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَالنَّنَهُمُّ فَتَمَتَّعُوا ۖ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞

﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَالْيَنَهُمُّ ﴾ [النّحل: 55] بعبادة غيره بهذا إذا كان الخطاب عامًّا

فمتعلق بيشركون بما آتيناهم من نعمة الكشف عنهم يعني قصدوا بشركهم كفران النعمة النعمة إذا نكاد كونها من الله كأنهم جعلوا حرصهم من الشرك كفران النعمة في آجالكم من لذّات في في مسربتها لئم في فسرو تعلمون واقترحتم في آجالكم من لذّات في المدة التي ضربتها لكم في فسرو تعلمون اللام في ليكفروا لام العاقبة فتمتعوا يكون غليظ ووعيد لم يحتمل أن يكون اللام في ليكفروا لام العاقبة فتمتعوا يكون متفرعًا عليه أي حاصل أمرهم وعاقبة شرهم وهو كفر بالنعماء من كشف الضر والبلاء، أي فتمتعوا أو عيشوا كيف شئتم، وأن يكون لام الأمر الوارد للتهديد في معنى الخذلان والتخلية والفاء للجواب وعليه قراءة من قرأ فتمتعوا مبنيًا للمفعول عطفًا على ليكفروا.

### ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَصِيبًا مِّمَّا رَزَقْنَهُمُّ تَٱللَّهِ لَتُشْعَلُنَ عَمَّا كَنُتُمُ

﴿ وَيَجَعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ من الفهم التي لا علم لها لكونها جمادًا ﴿ نَصِيبًا مِمَّا رَزَقَنَّهُمُ ۗ من الأموال والحرث والأنعام، فقالوا هذا لِلّهِ بِزعمهم وهذا لشركائنا، ثم التفت من الغيبة إلى الخطاب فقال: ﴿ تَاللّهِ لَتُشْعَلُنَّ ﴾ يوم القيامة ﴿ عَمَّا كُنتُمُ تَفْرَونَ ﴾ [النّحل: 56] في الدنيا من إنها إلهية حقيقتها بالتقرب وهو وعيد لهم عليه.

### ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَاتِ سُبْحَنَنَهُ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴿ آلِنَا ﴾

﴿ وَيَجَعُلُونَ لِلّهِ ٱلْمَنْتِ ﴾ فإن خزاعة وكنانة يقولون الملائكة بنات اللّهِ ﴿ سُبْحَنَهُ ﴾ تنزيه لذاته وتقديس لحقيقته من نسبة الولد إليه أو يعجب من قوله ﴿ وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ ﴾ [النّحل: 57] من البنين وأولاد الذكور وينسبون البنات إلى الله و(ما) موصولة يجوز فيه الرفع بالابتداء والنصب بالعطف على البنات.

### ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنْثَىٰ ظَلَّ وَجْهُهُۥ مُسْوَدًّا وَهُوَ كَظِيمٌ ﴿ ١٠ ﴾

﴿ وَإِذَا بُشِرَ ﴾ أُحبر ﴿ أَمَدُهُم بِٱلْأَنْيَ ظَلَ وَجَهُمُ ﴾ صار وجهه وصار سيماؤه ﴿ مُسُودًا ﴾ ذا اسوداد وما دام الليل والنهار مغمومًا محزونًا مهمومًا ﴿ وَهُو كَظِيمٌ ﴾ [النّحل: 58] مملوء غيظًا من المرأة.

### ﴿ يَنَوَرَىٰ مِنَ ٱلْقَوْمِ مِن سُوَّءِ مَا بُشِّرَ بِهِ ۚ آَيُمْسِكُهُ مَا هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي الْمَاءَ مَا يَحَكُمُونَ ﴿ عَلَىٰ هُونٍ أَمْ يَدُسُّهُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَحَكُمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَحَكُمُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يَحَكُمُونَ ﴿ إِنَّا لَا لَكُونُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَ

(يَنَوَرَىٰ مِنَ الْقَوْمِ) ويختفي يستر ويستخفي ويتوارى (مِن سُوَءِ مَا بُشِرَ بِهِ الْعَارِ وَاستحقار وأخبر على وجه الاستبشار (أَيُسِكُمُ عَلَى هُونٍ) وهوان وذل وعار واستحقار وعار وخسار (أَمْ يَدُسُمُ فِي التُّرَابُ) ويحضه (أَلَا سَاءَ مَا يَخَكُمُونَ) [النّحل: 59] ويخصون لله البنات ولأنفسهم البنين (أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأَنْيَ شِيَ يَلِكَ إِذَا فِسَمَةً ضِيرَى [النّجم: 20 ـ 21] قبيح قيل حكمهم.

### ﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءَ ۗ وَلِلَّهِ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰۚ وَهُوَ ٱلْعَذِيزُ اللَّهِ الْمَثَلُ ٱلْأَعْلَىٰ وَهُوَ ٱلْعَذِيزُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّلْمُلْمُ ال

(لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ ) وهم الذين يصفون لله البنات ولأنفسهم البنين (مَثَلُ السَّوَةِ وَلِلهِ الْمَثَلُ الْأَعَلَى ) وهو الغناء عن العالمين والنزاهة والتنزه عن صفات المخلوقين وسمات المحتاجين المفتقرين إلى الولد لبقاء النسل وحفظ النوع وهو الغني المطلق والواحد المحقق (وَهُو الْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ) [النّحل: 60] الغالب القاهر المتفرد بكمال القدرة والحكمة.

#### إشارة وتأويل

(وَقَالَ اللهُ الذات الجامعة بلسان الأسماء الذاتية والأعيان الثابتة والشؤونات ومقتضيات الأدوار النورية الوجودية الجمالية، ومرتضيات الأكوار الظلية العدمية، الجلالية الإفرادية، والجمعية الاستقلالية، والتبعية التدريجية والدفعية (لا نَنْجُذُوا) على مقتضى خصوصية النور والجمال ومرتضى بوصف الظل والجلال (إلنهين أثنين كل منهما إلها مخصوصًا وربا منصوصًا إذ تعدد الوصف لا يقتضي تعدد الذات (إنّما هُو إلله وَبَود ) بالذات والصفات أيضًا إذ حيث لا ذات ولا صفات لا علم ولا حياة (فَإِتنَى فَأَرْهَبُونِ) [النّحل: 15] لا غيري لامتناعه.

﴿ وَلَهُمْ مَا فِي اَلْسَمُورَتِ ﴾ أي في الأدوار النورية الأصلية والفرعية ﴿ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي الأكوار الظلية وما فيها من الاستعدادات الذاتية والقابليات الأسمائية وما فيها من

الأكوان الضمنية الظلية الخفية ﴿وَلَهُ الدِّينُ وَاصِبّاً ﴾ أي الصورة الجمعية والهيئة الكائنة والمعية ﴿ أَفَعَيْرُ اللَّهِ نَنَّقُونَ ﴾ [النّحل: 52] وترهبون.

(وَمَا يِكُم مِن يَعْمَقِ) من النور والوجود والجمال والظل والعدم والجلال وصورة جمعيتها (فَمِنَ اللهِ ) من الذات الجامعة لتمام الأسماء والصفات (ثُمَّ إِذَا مَسَكُمُ الضُّرُ ) في النشأة النورية الإفرادية والشؤونات الظلية الوحدانية أي الانتقال من نشأة إلى نشأة ومن دورة إلى دورة (فَإِلَيْهِ تَجَنَرُونَ ) [النّحل: 53] أي إلى جمعية الأدوار النورية ترجعون.

(ثُعَ) أي بعد جمعية الأدوار النورية (إِذَا كَشَفَ الفَّرَ) في الكورات ونشأتها (عَنكُم) بالأكوان والأكوار الظلية الإفرادية (إِذَا فَرِيقٌ مِنكُم) كان ثابتًا على الإفرادية (يَرَبِّمُ أَي الذات الجامعة للأدوار ومقتضياتها والأكوار ومرتضياتها (يُشَرِكُونَ) [النّحل: 54] بمقتضيات النور والجمال والوجود وبمرتضيات الظل والجلال والعدم مقيدًا بنوع من الشهود إشارة إلى دوام النشآت واستمرار الشؤونات في الدورات والكورات الإفرادية والجمعية إلا أن نشأت الجمعية النورية الوجودية تغاير النشآت الإفرادية، فإن فيها قد تشاهد مقتضيات الأمور الأربعة النورية جمعًا تدريجًا ودفعًا استقلالًا وتبعًا لا يشغل فيها شأن عن شأن بل كلها جمع في نظر العارف، والغرض من النشآت والترددات الجمعية المقصود منها هو حصول الشهودات والمعاينات نفسها، فإذًا لا تنقطع النشآت حولا يرتفع الشؤونات إذ طور مطلق الوجود دوري، وسير مقتضى الشهودي كوري لا بداية لها ولا نهاية عندها، فسوف تعلمون في النشأة الجمعية والدورة المعية لا بعدائة للأدوار الإلهية والأكوار الغير المتناهية ولا نهاية للنشآت الكائنة فيها.

(وَيَجْعَلُونَ) الأعيان النورية الإفرادية والأكوان الظلية الإيجادية (لِمَا لَا يَعْلَمُونَ) أي للشركاء التي انتفى عنهم العلم الشهودي والإدراك الحضوري اللازم للكمال الجمعي والجمع الكمالي (نَصِيبًا) وحظًا (مِمَّا رَزَقْتَهُمُّ ) [النّحل: 56] من الأفعال الإرادية والأعمال الاختيارية، فإنهم حرفوا بعضًا منها في صنعها واتخاذها ونحتها وبعضًا منها في عبادتها والتوجه إليها، والشركاء إما آفاقية وهي محسوسة وإما نفسية وهي الأهوية والشهوات (أفرَءَيْتَ مَنِ أَغَذَ إِلَهُمُ هَوَنهُ ) [الجاثية: 23] ومن هذه

الآلهة قلما مخلص من المؤمنين والمؤمنات بل الأنبياء والأولياء إلا أن الله تعالى عصمهم من تسويلات الشيطان وإلقاءات الطغيان ﴿وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ عصمهم من تسويلات الشيطان وإلقاءات الطغيان ﴿وَمَا أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّى آللَّهُ مَا يُلَقِي ٱلشَّيْطَنُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ عَلَيْتِهِ عَيْسَخُ ٱللهُ مَا يُلِقِي ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ عَلَيْتِهِ عَلَيْتِهِ عَلَيْتِهِ عَلَيْتِهِ عَلَيْتِهِ عَلَيْهِ وَالله تعالى أعانني عليه قرين النفوس لا يفارقها أبدًا. قال النبي عليه قرين النفوس لا يفارقها أبدًا. قال النبي عليه قرين له قالوا وإياك يا رسول الله؟ قال: وإياي إلا أن الله تعالى أعانني عليه فأسلم بيدي فلا يأمرني إلا بخير».

(تَألِيهِ لَشَيْانَ) يوم القيامة والصورة الجمعية عند انتقال الفرداريّة الإفرادية من الأدوار والأكوار إلى الجمعية العظمى والإحاطة الكبرى (عَمَّا كُنتُمُ تَفْتَرُونَ) على الله والذات الجامعة في الأدوار والأكوار الإفرادية لانتساب الأفعال والأعمال والأحوال إلى أنفسهم، وبقولهم إن الله غير عالم بالجزئيات وغير خالق للخير والشر الجزئي في النشآت والترددات والاختيار، ولا إرادة له في صدور الأفعال الجزئية، والحال أن الكل راجع إليه ولا وجود، ولا فعل ولا شهود لغيره كما شهد الكشف الصحيح والعمل الصريح والفعل الفصيح (اللهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَالاَرْضِّ ) [السنور: 35]، (وَلِلهِ الشَّرِقُ وَالْمَرْضِ وَالْاَرْضِ وَهُو الْمَرْضِ اللهُ الْمَرْضِ وَالْمُرْضِ وَالْمُولُ وَالْمُرْضِ اللهُ المَالِمُ وَهُو الْمُرَفِّ وَالْمُرْضِ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُرْضِ وَالْمُولُ وَالْمُرْضِ وَالْمُولُ وَالْمُرْضِ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُول

وَيَجَعَلُونَ سِنِهِ الْبَنَتِ النّحل: 57] أي الاستعدادات الذاتية والقابليات الأولية وأثبتوا التأثير والفاعلية والتدبير لأنفسهم بأن قالوا اجعلوا الله المعلول الأول والعقل الكل، وصدر من العقل الثاني والنفس الكلية المدبرة والجسم الكلي والعرش، ثم صدر من العقل الثاني والعقل الثالث والجسم الثاني والكرسي ونفسه المدبرة والكواكب الثابتة، وهكذا إلى العقل العاشر، وصدر من النفس التاسعة وفلك القمر ثم العناصر الأربعة ومنها تركيب المواليد الثلاثة، ولم يستندوا شيئًا منه بهذه الموجودات العالية والساقطة إلى الله تعالى، وبحال أن لا تأثير لغير الله ولا خلق، بل لا وجود لشيء منها ولا وجود سوى لله، فلا تأثير ولا خلق ولا فعل إلا لله.

### ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَفْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَفْدِمُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ مُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَفْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَفْدِمُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

أقول: ﴿ وَلُو يُوَاخِذُ اللهُ النّاسَ بِظُلْمِهِ ﴾ ويعاقبهم حكمهم ﴿ مَّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةِ ﴾ من القوى البدنية والنفسانية والقوى النظرية والعملية، فإن اللّه أخذ قوم نوح النفس المطمئنة، وهم في هذه الأمور المذكورة بطوفان التجلي الآثاري الظاهر بصورة الماء التوحيدي الآثاري عند غلبة الجذبة الظاهرة بصورة طوفان الماء ﴿ وَلَكِن يُوْخِرُهُم إِلَىٰ آلِكُ أَكُلٍ مُسَكِّ ﴾ [النّحل: 6] في أصحاب السلوك كما فعل بقوم يونس. روي أن أبا هريرة سمع رجلًا يقول: إن الظالم لا يضر إلا نفسه فقال بئس ما قلت، فقال: إن لحماري يموت بظلم جزاءً بظلم. وقال ابن مسعود: إن الجعل قد قعدت في حجرها بذنب ابن آدم ولذا قيل: لو يؤاخذ الله أبناء الظالمين بظلمهم لقطع النسل ولم يبق على الأرض أحد إلا قال: هذا ما في قوله تعالى: ﴿ أَلَّا نَزِرُ وَزِرَةٌ وَزَرَ أُخُرَىٰ ﴾ [النّجم: 38] لأن المعنى هو أن لا يسأل أحدًا إلا عن ذنبه في الآخرة وما تقدم في الدنيا، وذلك لأنه كان دعاء أحدهم يؤثر في جماعة، وكذا شفاعته ﴿ فَإِذَا جَلّه أَبُلُهُم لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَغْبُونَ ﴾ [النّحل: 16] كذلك ذنب أحدهم يؤثر في إهلاك جمّ غفير واستئصال مال كثير، كما حكي أن في الزمان السابق قد أخذ الله بذنب أحد طائفة وقومًا.

## ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ مَا يَكُرَهُونَ وَتَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَ لَهُمُ لَوَيْمَ مُفْرَطُونَ اللَّهُ لَهُمُ ٱلنَّارَ وَأَنَّهُم مُفْرَطُونَ اللَّهُ ﴾ النَّارَ وَأَنَّهُم مُفْرَطُونَ اللَّهُ ﴾

(وَيَعَعُلُونَ لِلّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾ لأنفسهم وينكرونه من البنات (وَتَصِفُ) يفسِّر ويقول ويخبر (ألْسِنَهُمُ ٱلْكَذِبَ أَنَ لَهُمُ اللّذكور الأولاد (ألحُسَنَ ) والمزية في العقبى عند الله بدل من الكذب (لا جَرَمَ حقًا وحتمًا وقيل بمعنى بل (أنَ لَمُمُ النَارَ في الآخرة والعقبى (وَأَنَّهُم مُفَرَّطُونَ ) [النّحل: 62] بفتح الراء وكسرها مخففًا ومثقلًا ، أما الفتح فبمعنى مقدمون ومعجلون إلى النار من أفرط فلانًا وفرطت في طلب الماء إذا قدمته ، قيل: منسؤون ومتركون من أفرطت فلانًا خلفي إذا أخلفته ونسيته والمكسور المخفف من الإفراط والغلو في المعاصي والشد في التفريط

في الطاعات والتقصير فيها وتضييع أمر الله.

## ﴿ تَالِلَهِ لَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَمِ مِن قَبْلِكَ فَزَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ أَعْمَلَهُمْ فَهُوَ وَلَيْهُمُ الْشَيْطِنُ أَعْمَلَهُمْ فَهُوَ وَلَيْهُمُ الْيُوْمَ وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلِيمٌ ﴿ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللَّا الللللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللّ

# ﴿ وَمَا ۚ أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُمَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيلَةِ وَهُدًى وَمُلَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ هَمُ ﴾ أي للناسِ هي لكونك مبعوثًا مرسلًا على كافة البرايا ﴿ اَلَّذِي اَخْلَلْفُواْ فِيلْهِ ﴾ [النّحل: 64] في الدين والأحكام ﴿ وَهُدُى وَرَحْمَةٌ لِلْقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴾ [الأعراف: 203] أي بيانًا وهداية معطوف على محل لتبين إلا أنهما انتصبا على أنهما مفعولان به لأنهما فعلان للذي أنزل الكتاب، ودخل اللام على التبيين لأنه فعل المخاطب لا فعل المنزّل، وإنما ينتصب مفعولًا لأنه فعل الفاعل المعلل، والذي اختلفوا فيه أي في البعث لأنه كان فيهم من يؤمن بالبعث وهو عبد المطلب وأشباهه.

# ﴿ وَٱللَّهُ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ

﴿ وَاللّهُ أَنْزُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً ﴾ مطرًا ﴿ فَأَخِيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا ۚ ﴾ فأنبتت فيها أنواع النبات من الحشايش والبقول والزروع والأشجار والورود والأزهار بعد اليبس والغم والبأس وحصول الشدائد والبأس ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ ﴾ أي في إنزال المطر والإنبات في الحضر والسفر ﴿ لَآيَةً لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾ [النّحل: 65] كلام الحق سماع تدبر واعتبار وتفكر.

#### ﴿ وَإِنَّ لَكُوْ فِي ٱلْأَنْعَادِ لَعِبْرَةً ۚ نَسْقِيكُم مِّمَا فِي بُطُونِهِۦ مِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبناً خَالِصًا سَآبِغًا لِلشَّــرِبِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَإِنَّ لَكُرُ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نَّمْتِيكُم مِّمَا فِي بُطُونِهِ ، اسم جمع ، ولذلك عده في باب لا يتصرف في الأسماء المفردة الواردة على زنة لأفعال القلوب كقولهم ثوب البأس نوع من الأثياب ، ولذا وحّد الضمير العائد إليه وذكره ﴿ مِنْ بَيْنِ فَرَثِ ﴾ وهو في الكرش من الثقل وإذ خرج منه لا يسمى فرثًا ﴿ وَدَمِ لَبنًا خَالِمًا ﴾ من الدم والفرث ، وليس عليه لون دم ولا رائحة فرث ﴿ سَآبِعًا لِلشَّنرِينَ ﴾ [النّحل: 66] خارجًا على السهولة في الحلقوم وخفيف على المعدة سريع الهضم جيدة الكيموس ، لطيفة في الكبد حتى الكيموس يتولد منه أخلاط محمودة .

قال ابن عباس: إذا أكل الدابة العشب فاستقر في كرشها ومعدتها وطحنته المعدة وكان أسفله فرثًا وثفلًا وأوسطه اللبن وأعلاه الدم، فجذبت الأعلى والأوسط وطبخهما طبخًا كاملًا، وميّز اللبن من الدم، وأرسل الدم إلى العروق واللبن إلى الضرع وأجراه، وهو المادة الحاصلة من الكيموس إلى الكليتين ومنهما إلى المثانة، ومثل هذه الاستحالات إنما تكون في النبات أيضًا، إلا أن إجراء النبات غير مميزة الآثار كذلك ما بين كيفية استحالاتها وبين غاية ثمراتها.

### ﴿ وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَكِ لَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ۗ إِنَّ فِي ذَوْنِ ثَمْنُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ۗ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآئِيةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾ ذَلِكَ لَآئِيةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴿ اللَّهِ ﴾

(وَمِن نَمَرَتِ النَّخِيلِ وَالْأَغْنَبِ) متعلق بمحذوف أي نسقيكم من عصر ثمرات النخيل والأعناب (نَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكّرًا) [النّحل: 67] إما استئناف أي جملة حالية من مفعول نسقيكم وهو مصدر اسم للخمر. قيل: السكر النبيذ وهو عصر العنب والزبيب والتمر إذا طبخ حتى يذهب ثلثاه ثم يترك حتى يشتد، وهو حلال عند أبي حنيفة إلى حد السكر، وقد أصبح في حل المطبوخ بهذه الآية وبقوله عليه الصلاة والسلام: «الخمر حرام بعينها والسكر» وبأخبار كثيرة وآثار غفيرة.

وقد صنف في تحليل المطبوخ والنبيذ مشايخ المعتزلة رسائلًا، قال صاحب

العتبية: المطبوخ خمر يطبخ حتى تذهب مرارته. ﴿ وَرَزْقًا حَسَنًا ﴾ من كل واحد من العنب والتمر خلّا وزبيبًا ودبسًا، وعقده زبيبًا وتمرًا وغير ذلك، ويجوز أن يجعل السكر رزقًا حسنًا نتخذ منه ما هو سكر ورزق حسن، وهو بعض من العلماء أن هذه الآية منسوخة ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [النّحل: 67] ويعملون عقولهم ويعرفون قوة النظر ويستعملون القوة العاقلة ومبدأ الفكر إلى التأمل وفي آيات الله وآثار قدرته وأنوار حكمته لإدراك بدائع صنائعه وعجائب طلائعه.

### ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّمَٰلِ أَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ﴿ ﴾

وَالْوَحْنَ رَبُّكَ إِلَى الْغَلِى وَاللهم ما قذف في قلوبها وأعلم ما حذف في صدورها وعيونها ليفعلوا عجائب الأشكال وغرايب الأعمال من التسديس والتربيع والتثليث والاستدارة والتثمين (أَنِ اتَّغِذِي مِنَ الِلْبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَأَزهارها وورده وأنواره (وَمِمَّا يَعْرِشُونَ [النّحل: 88] ويرتفعون من الأرض كالكروم والقروع والقثاء واللبلاب وغير ذلك، وإنما سمى ما صنعته بيتًا لأرض كالكروم والقروع والقثاء واللبلاب وغير ذلك، وإنما سمى ما صنعته بيتًا لِشبهها بيت لإنسان لما فيه من حسن الصناعة ولطف البداعة إلى حدّ لا يقتدر عليها بهرة المهندسين وحبرة المفتخرين بأنظار دقيقة وأفكار عميقة بالتوجه الكامل والتهجد الشامل.

### ﴿ ثُمُ كُلِي مِن كُلِ ٱلثَّمَرَتِ فَٱسۡلُكِى سُبُلَ رَبِّكِ ذَلُلا ۚ يَغْرُجُ مِنَ بُطُونِهَا شَرَابُ مُخْتَلِفُ ٱلْوَنْفُهُ فِيهِ شِفَآءٌ لِلنَّاسِ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ إِنَّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيَةً لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

(ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الثَّمَرَتِ) ما يشتهيها مرها وحلوها وتفهها وملوحها وعفصها وغير ذلك (فَاسَلُكِ) وادخلي (سُبُلُ رَبِّكِ) وطرق من يريك التي ألهمك إليها بعد الأكل في عمل بيت العسل وصنع محله، أو فاسلكي وادخلي وحللي وحسني ما أكلت من الثمار وطلائع الأنوار ولوامع الورود والأزهار في سبل ربك ومسالكه التي تحصل فيها بقدرته، وإذا أكلت الثمار وتعاطيت الأزهار والأنوار في الأماكن البعيدة والمساكن العميقة المدبرة من بيوتك، ثم اسلكي وتوجهي إلى بيوتك راجعة إلى سبل ربك، لا يتوعر عليك ولا يتستر لديك، ولا تضلين ولا بختزن في السبل بين يديك (ذُلُلاً) [النّحل: 69] جمع ذلول وهو المطاع والمطاعة

حال من السبل لأن الله ذللها لها بإلهامه ووحيه وإعلامه لها ﴿هُوَ ٱلَّذِى جَعَـٰلَ لَكُمُّ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِهَا﴾ [المُلك: 15] الآية.

واعلم أن النحل يأتي بالأثمار والأزهار والأنوار ليجعلها بيوتات ومساكن طيبات مربعات ومثلثات ومخمسات ومسدسات وغير ذلك من الأشكال البديعة والأوضاع المنيعة، ثم تسري في جو السماء والأظلال والمؤن والأبلال النازلة في قلل الجبال وشواهق التلال، ثم يعود ويرجع إلى بيوته ومساكنه ويستفرغ فيها كما يقول (يَحْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْلِفٌ أَلُونُهُ الْبيض وأحمر وأخضر وأصفر، والألوان وتنوعها إما من ألوان الأزهار والأنوار والأثمار أو من مقتضيات الفصل أو من اختلاف أحوال النحل من الحداثة والعتاقة والقوة والضعف (فِيهِ شِفَاةٌ النَّاسِ النفسه كما في الأمراض البلغمية والسوداوية، أو مع غيرها قال صاحب التحفة في كتابه إن في الزمان المتقدم كان الأطباء يُعالجون جميع العلل بماء العسل، جاء رجل إلى النبي واشتكى من وجع البطن فأمره النبي بتناول العسل، فأكل فاشتد مرضه، وأتى إلى النبي فأهن فأمره ثالثًا فعمله فازدادت واشتدت، ثم جاء ثالثًا واشتكى أيضًا فقال النبي قد كذب بطنك فارجع وكُلُ العسل واشربه بالماء». فشرب العسل بالماء فشفاه الله.

قال عبد الله ابن مسعود رضي الله عنه: العسل شفاء من داء واحد والقرآن شفاء لما في الصدور. وروي أيضًا: «عليكم بالشفاء بين العسل والقرآن».

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي على فقال: إن أخي استطلق بطنه فقال النبي على: اسقه عسلًا فقال: لقد سقيته فلم يزده إلا استطلاقًا فقال رسول الله على له ثلاث مرات ثم جاء الرابعة فقال: اسقه عسلًا فقال: لقد سقيته فلا يزده الله إلا استطلاقًا، فقال له رسول الله على: صدق الله وصدق رسول الله وكذب بطن أخيك فشفاه وبرئ (إنّ في ذَلِك لآية الذي ذكر في شأن العسل وشفائه واختلاف ألوانه لآية وعلامات ودلالات وأمانات على كمال قصته ووفور حكمته (لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ [النّحل: 69] في أحوال الذباب الضعيف في أطوار الحباب النحيف وهو النحل الذي قد خصه الله تعالى بأنواع لطائف حكمته وأصناف بدائع كمال قدرته.

### ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَنُوَفَّنَكُمُ ۚ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰٓ أَرْدَٰلِ ٱلْعُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عَلَمَ بَعْدَ عِلْمَ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَكُونُ اللَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّ

(وَاللّهُ خَلَقَكُمْ) [النّحل: 70] وخمّر طينتكم بيدي قدرته وإرادته ثم نفخ فيها من روحه وصوركم فأحسن صوركم (لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ آحَسِنِ تَقْوِيدٍ ﴿ ثُمُّ رَدَدْنَهُ اَسْفَلَ سَفِلِينَ ﴿ إِلّا الّذِينَ ءَامَنُوا وَعِمُوا الصّلْحاتِ ﴾ [التّين: الآيات 4 - 6] أي الكاملين في جمعية الأدوار، فإنهم أسفوا وعرفوا الله في هذه الجمعية النورية، ثم في الظلية عملوا الصالحات، فلهم أجر غير ممنون في جمعية لما بين الجمعيتين، وهي الجمعية العظمى، فإن هذه الأعيان لكمال جمعيتهم وتحققهم في الشريعة والطريقة والحقيقية بالذات بتمام الأسماء والصفات، فإنهم آمنوا عن طريان الموت، وعصموا عن جريان الفوت، قال الله تبارك وتعالى: «اطعني يا عبدي الموت، وعصموا عن جريان الفوت، قال الله تبارك وتعالى: «اطعني يا عبدي الأكوار الجملك مثلي وليس لى مثل» (ثَرَّ يَنُوفَنَكُمُ في نشآت الأدوار وشؤونات الأكوار الأكوار الظلية، وأما الذين استكملوا في نشأت الأدوار وشؤونات الأكوار وتحقوا في جمعيتها لم يبق له حالة منتظمة بل حصر لديه جميع الكمالات الذاتية والأسمائية وقد انتفى عنه خوف الموت واختفى فيهم خوف الفوت أمرًا.

﴿ وَمِنكُمْ مَن بُرُدُ إِلَىٰ أَرْزَلِ الْمُمُرِ ﴾ وهو الهرم والخرف، قال بعضهم: في تسعين وقيل ثمانين. عن علي كرم الله وجهه: خمس وتسعون سنة ﴿ لِكَنْ لَا يَعْلَمُ ﴾ [النحل: 70]، ﴿ أَلَا إِنَ أَوْلِيآ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ الّذِينَ اللّهِ وَاللّهُ وَكُلُونُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ اللّهِ اللّهُ عَامَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴾ [النحل: 60] من ﴿ بَعْدَ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهِمْ مَالَهُ إِلَى حالة شبيهة بحال الطفولية.

عن ابن عباس رضي الله عنه: إن أرذل العمر مخصوص بغير المؤمنين، أي الكاملين في الدنيا بأنوار الإيمان وأنوار التفضل والإحسان، وذلك لأن أصل العقل والروح هو النور والمعرفة والحق ونور الأنوار، فإذا استأنس به في الدنيا بكثرة التوجه إليه، فكلما ازداد الإنسان بالقوى الجسمانية والمبادئ النفسانية وأفعالهما وأحوالهما وأعمالهما ازداد الفعلُ والروح علمًا ومعرفة وإيمانًا ونورًا وتفضلًا وإحسانًا وحكمةً، وإذا انتهى الجسم إلى كماله وهو النشوء والنماء وتوليد المثل وبلغت النفس في كمالها وهو تربية البدن والتصرف فيه إلى أن وصل إلى

غايته، وهو الوقوف، وغايته أربعون أو خمسة وأربعون، ثم ينحط القوة الجسمانية والنفسانية في كمالها وتزداد مقتضى العقل والروح وهو المعرفة والإيمان والعلوم والإدراكات والشهود والدرايات والأحوال والمقامات والمشاهدات والمكاشفات وشهود التجليات، وغير ذلك من الكمالات النفسانية والمقامات الإنسانية إلى حلول الأجل ونزول الموت واختفاء العمل لانتفاء العوائق وقوة المقتضى، وهي الأسباب بعالم النور الإلهي، وأما عقول الكفار وأرواحهم لما بعدت عن عالم النور والفطرة الأولى، وهبطت إلى عالم الجسم والظلمة النفسانية وعقلت عن العالم النور الإلهي وبعدت عنه ونسيت ذلك العالم، وكلما انحصرت في السنّ ازداد ظلمها وتمام غفلتها، وانغمست في الجهل إلى أن تلفت إلى الحالة الأولى وهي الصبابة كما قال تعالى: ﴿ لِكَيْلاً يُعْلَم مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئاً ﴾ [الحَجّ : 5] هذا من خصايص ظلمة الكفر، وذلك من نصايص الإيمان وخصايص كمال الإيقان ﴿ إِنّ رحمايص كمال الإيقان ﴿ إِنّ رحمايض كمال الإيقان ﴿ وَحَمير طينته وتعليق روحه بيديه، وغير ذلك من حقائق الأشياء سيما النحل والأعناب والنخيل ﴿ وَتَحْرَ المَاديات وإظهار أحوالها.

#### إشارة وتأويل

وَوَلَوْ يُوَاخِذُ اللهُ النّاسَ بِظُلْمِهِم مّا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَابّةٍ النّحل: 61 إشعار بأن الإنسان حقيقة كلية محيطة بجميع الكائنات وحاوية على تمام المكونات، ومنه بكل مكون وموجود وبملون ومشهور باب مفتوح وطريق مطروح، ينزل من اللّهِ بذلك الباب بذريعة الإنسان إلى أي مكون وموجود وأي مدون ومفتوح ومسدود وفيض ونور وغيض وسرور، من العقول والأملاك والنفوس والأفلاك من الشيطان للاستكمال والتكمل والاستبداد، فإن المقصود من توكيل الأملاك من الحفظة والرسل والعملة على الإنسان، ومن تحريك الإنسان وتدبير العقول تربية النفوس للاستفاضة للإنسان وشقاوته وربحه وخسارته مؤثرة وسارية في الكل، فمؤاخذة الإنسان وتشريفه سرى في الكل.

قال النبي على: «لا تقوم الساعة وفي الدنيا رجل يقول الله الله»، وقد تحق في

الحكمة الإشراقية أن نفوس الأفلاك وحقائق العقول والأملاك العالية والسافلة والمدبرة والعاملة وسائر المكونات وحقائقها إنما هي مستفتحات النفوس الإنسانية، ولذا قيل أن الإنسان باب الأبواب وجميع الكائنات وتمام الكائنات بالنسبة إليه كالأجرام والقوى والأعضاء بل كالقلب والروح ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَيْ بَالنسبة إليه كالأجرام والقوى والأعضاء بل كالقلب والروح ﴿ وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَيْ عَمَّنَ خَلَقْنَا مَعْ فِي الْكَبِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِن الطَّيِبَتِ وَفَصَّلْنَاهُم عَلَى كَثِيرٍ مِمَّنَ خَلَقْنَا تَقْفِيلاً ﴾ [الإسراء: 70] وكما قال: لولاك لولاك لما خلقت الأفلاك، فظهوره وخفاؤه وإظهاره وإخفاؤه مؤثر في الكل، وبما كان نسبة الإنسان إلى تمام الأعيان وعموم الأكوان كالروح إلى البدن والنفس إلى الجسم الدون والقلب إلى البينة، فكما أن إصلاح البدن والبنية منوط بصلاح النفس والقلب، كذلك صلاح العالم منوط بصلاح الإنسان، قال النبي عَلَيْهُ: "إن في جسد ابن آدم لمضغة إذا صلحت صلح سائر الجسد وإذا فسدت فسد سائر الجسد ألا وهي القلب».

واعلم أن في نهاية كل دورة وكورة وفي نهايتها هو الإنسان وفي كل دورة الغالب على الإنسان هو صفة ففي الدورة العظمى النورية الغالب عليه هو العلم المتعلق بظاهر الأشياء ويلزمه الصدق والعدل الذي هو مقتضى النور والوجود والجمال الذي يناسبه التمام والكمال صريحًا وأولًا، وأما الكذب والظلم فهو مرتضيات الظل والعدم والجلال والنقصان وما يلايمه من الكفر والعصيان والجهل والظلم والطغيان يلزمه ضمنًا وخفاءً وثانيًا ففي هذه الدورة عن ظلم الإنسان واحد وآدم فرد تهلك من أعيان تلك الدورة جم غفير وكم كثير، وعلى أعيان الدورة الكبرى الغالب الإخلاص والوفاء، وعلى أعيان الدورة الوسطى الصبر والقناعة والعفة، وعلى أعيان الدورة الصغرى ليس شيء منها غالبًا بل الكل بالنسبة إليها على درجة العمل، ولذا يظلم فرد واحد لا يهلك إلا ذلك الواحد ولا يسرى ملكات ظلمه إلى غيره.

﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ ﴾ أي الصورة الجمعية والهيئة الكلية الإحاطية نهاية الجمعية ﴿ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُنُمُ ٱلَّذِى ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ ﴾ من الأحكام الظاهرة النورية والأعلام الباطنة الظلية ﴿ وَهُدًى ﴾ على ما يقتضيه النور والجمال ﴿ وَرَحْمَةً ﴾ على ما يرتضيه النطل والجلال إشارة إلى أن الاختلاف في اقتضاء الأحياء الإلهية وجودًا وعدمًا حدوثًا وقدمًا علة وسببًا لظهور الرحمة اللامتناهية ولحضور النعمة الإحسانية

(لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ) [النّحل: 64] إيمانًا كاملًا وعلمًا حضوريًا ومعرفة شهودية من الذي وأنزلَ مِنَ السّمَآءِ الواحدية (مَآءَ) [النّحل: 65] علمًا حضوريًّا وحكمًا شهوديًّا على أراضي استعداد الأعيان الثابتة، وتستتر هذه المرتبة وتختفي، وتستر بالصورة العقلية والهيئة النفسية والأرواح القدسية والأشباح الإنسية في المرتبة البرزخية، ثم بالصور السماوية إلى أن يتعين ويظهر بظهور الإنسان وإدراكاتها الحصولية والعلوم الحضورية، وإذا جردها عن اللواحق الذهنية والصور العقلية إلى أن عادت على ما كانت عليه من العلم الحضوري والإدراك الشهودي في الواحدية وحضرة الجبروت (لآية لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ) [النّحل: 65] بالسمع الذي سمع خطاب ألست بربكم.

(وَإِنَّ لَكُوْ فِي الْأَنْعَدِ) أي القوى النفسانية البهيمية والسبعية والشيطانية (لَعِبْرَةً لَعُيْرَةً بُعُونِهِ عَلَى الله الله الله الله واحد من أعيان هذه الأدوار (مِنْ بَيْنِ فَرَثِ) مقتضى الظل (وَدَهِ مرتضى النور (لَبَنًا) علمًا جليًّا وإدراكًا كليًّا نافعًا (خَالِصًا) من خصوصية فرث الظل ومن دم خصوصية دم مرتضى النور العلمي (سَابِعًا لِلشَّرِينِينَ) [النّحل: 66] الجامعين بين مقتضى علم النور وجهل الظل والحرور، وهو العلم الحضوري والإدراك الشهودي لا الصوري هذا حكم التور النور الأصلية الصريحة والظل الضمنى.

(وَمِن ثَمَرَتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَبِ) إشارة إلى مقتضى الأدوار النورية والظلية الفرعية (نَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا) وشرابًا وخمرًا يخمر ويستر قوة العقل ووحدة النقل التي هي مناط الأحكام الشرعية ورباط الأعلام العرفية الفرعية، وتظهر أسرار المحبة الذاتية وأنوار المودة الإلهية والسر الحقيقي المكنون في استعداد الذات في كل شيء (وَرِزْقًا حَسَنًا) من التجليات الإلهية الذاتية والأسمائية والأفعالية والآثارية وفي الصورة الجامعة الكلية الإنسانية والإدراكات الخطورية (لآيةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ) [النّحل: 67] أي فرق الباقين إلى مرتبة العقل الصريح وفهم حقيقة النقل الفصيح التي اتحدت بالمحبة الذاتية.

﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُكَ إِلَى الْغَلِى ﴾ أي القوة العملية التي استمد من غيب القوة النظرية ﴿ وَمَنَ الشَّجَرِ ﴾ ﴿ أَنِ اَتَّخِذِى مِنَ اَلِجُبَالِ ﴾ أي علوم الأعيان العالية والأسماء الذاتية ﴿ وَمَنَ الشَّجَرِ ﴾ [النّحل: 68] أعيان عالم الآثار ومرتبة الملك وأطوار حركات الفلك.

(ثُمُّ كُلِي مِن كُلِي الشَّرَتِ أي ثمرات أشجار الأعيان النورية والأكوار الظلية (فَاسَلُكِي سُبُلَ رَبِكِ) وطرق المرتبة الجامعة (فُلُلاً حال كونها حاصلة لك بطريق الخضوع ورقيق المذلة والخشوع (يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِها) وغيب مكونها وجيب كونها (شَرَابُ علوم ومعارف إلهية وكونية (مُخْلِفُ أَلْوَنُهُ) ومعلوماتها وأحكامها وخصائص لوازمها ومتعلقاتها وموضوعاتها (إنَّ فِي ذَلِكَ) الاختلاف والتعلق والانعطاف لآيات دالات وإمارات وإشارات ولها ألفاظ وعبارات (لِقَوْمِ يَنفَكُرُن [النحل: 69] تفكرًا شهوديًّا ويتذكر تذكرًا وجوديًّا، وهو الذي تنتقل منه الأباطيل والكثرات الاعتبارية إلى الحقيقة الملكية والذات والبحت الأحدية السارية في المظاهر الكنانية والمجالي الإمكانية في الأدوار النورية والأكوار الظلية الإفرادية والجمعية (وَاسَّةُ خَلَقَكُمُ ) [النحل: 70] إلخ قد مر الكلام فيه.

#### تفسير

﴿ وَٱللَّهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزَقِ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّلُواْ بِرَآدِى رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآةٌ أَفَينِعْمَةِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآةٌ أَفَينِعْمَةِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَى مَا مَلَكَتْ أَنَّهُ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَى مَا مَلَكَ اللَّهِ عَلَى مَا مَلَكَ اللَّهِ عَلَى مَا مَلَكَ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى مَا مَلَكَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى مَا مَلَكَ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَالْمَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا

﴿ وَاللَّهُ فَضَلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلرِّزْقِ ﴾ هذا مثل ضربه الله للمشركين الذين جعلوا لله من خلقه شريكًا ﴿ فَمَا ٱلَّذِينَ فُضِّلُواْ بِرَآدِى رِزْقِهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتَ أَيْمَنُهُمْ ﴾ يريد على مماليكهم ﴿ فَهُمْ فِيهِ سَوَآءٌ ﴾ في النساء والمال ﴿ أَفَينِعْمَةِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴾ والنحل: 71] يريد يكفرون.

﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَتِ أَفْبِٱلْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَبِنِعْمَتِ ٱللَّهِ هُمَّ يَكُفُرُونَ ﴿ آَنِهُ ﴾

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً ﴾ يسريك الأحفاد والأصهار ﴿ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ ﴾ يريد من أنواع الثمار والحبوب والحيوان ﴿ أَفَيِالْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ ﴾ يريد يصدقون يقول إنهم يريدون أن لي شريكًا وصاحبةً وولدًا ﴿ وَيَنِعْمَتِ اللَّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ﴾ [النّحل: 72] يريد يجحدون.

### ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْئًا وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْئًا

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ السَّمَوَتِ ﴾ يريد المطر ﴿ وَالْأَرْضِ ﴾ يريد النبات والثمرات والحبوب ﴿ شَيْنًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ [النّحل: 73] يريد لا يرزقون أنفسهم.

### ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ بِلَّهِ ٱلْأَمْثَالَ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

(فَلا تَضْرِبُواْ بِيَّهِ ٱلْأَمْثَالُ النّحل: 74] يريد عزّ وجلّ وتعالى وتقدس، ولا إله إلا هو وحده لا شريك له، وله المثل الأعلى، وليس كمثله شيء، ولا نظير له ولا كفؤ له ولا شبه كما قال في سورة مريم: (زّبُ السّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعَبُدُهُ له ولا شبه كما قال في سورة مريم: (زّبُ السّمَوَّتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعَبُدُهُ المريم: 65] يريد ولدًا أو امريم: 65] فاضطرب لعبادته (هَلْ تَعَلَمُ لَهُ سَمِيًّا) [مريم: 75] يريد ولدًا أو شبيهًا مثل قوله في يحيى (لَمْ بَعْعَل لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيًّا) [مريم: 7] يريد في سابق علمي ولدًا (إِنَّ اللهَ يَعْلُمُ وَأَنتُم لا تَعْلَمُونَ (النّحل: 74] يريد ما يكون قبل أن يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة وأنتم لا تعلمون قدر عظمتي حيث عجزتموني أن أتعب خلقي بالثواب والعقاب.

# ﴿ اللهُ مَثَلًا عَبْدًا مَّمَلُوكًا لَا يَقَدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَمَن رَّزَقْنَ لَهُ مِنَّا رِزَقًا حَسَنًا فَهُو يُنْفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوُرَنَ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ رِزْقًا حَسَنًا فَهُو يُنْفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوُرَنَ الْحَامَدُ لِلَّهِ بَلْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا عَبْدًا مَمْلُوكًا ﴾ يريد أبا جهل بن هشام.

﴿ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءِ وَمَن رَزَقَنْكُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا ﴾ يريد أبا بكر الصديق رضي الله عنه.

﴿ فَهُوَ يُنفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهْـرًّا ﴾ يريد علانية وخفية.

﴿ هَلَ يَسْتَوُنَ ۚ ٱلْحَمَٰدُ لِلَّهِ بَلَ أَكُنُّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: 75] يريد بحمد نفسه تبارك وتعالى على ما فعل بأوليائه وعلمهم كيف يحمدونه.

﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَقَدِرُ عَلَىٰ شَيَءٍ وَهُوَ كَانُ اللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكُمُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلَ يَسْتَوِى هُوَ وَهُوَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ فَا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُ مَا أَبْكُمُ ﴾ وهو أبي بن خلف الجمحي.

﴿لَا يَقَدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَ كَلُ عَلَىٰ مَوْلَىٰهُ ﴾ يريد كلَّا على قومه فكان يؤذيهم يريد يؤذي عمار بن مظعون رضي الله عنه ﴿أَيْنَمَا يُوَجِّهِهُ لَا يَأْتِ بِحَيْرٍ ﴾ والآخر حمزة بن عبد المطلب ﴿هَلُ يَسْتَوِى هُوَ ﴾ يريد أبيّ بن خلف.

﴿ وَمَن يَأْمُرُ ۚ بِٱلْعَدُلِ ﴾ يريد حمزة وعمار بن مظعون رضي الله عنهما .

﴿ وَهُو عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النّحل: 76] يريد على دين مستقيم.

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَمَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَقَ هُوَ أَقْرَبُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَىٰ حُلَّا شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

﴿ وَلِلَّهِ غَيْبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يريد لم يغب عنه علمها في السماوات ﴿ وَمَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ يريد يوم القيامة ﴿ إِلَّا كُلَمْحِ ٱلْبَصَرِ ﴾ يريد كالنظرة ﴿ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ يريد كالنظرة ﴿ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ } إلنّحل: 77] يريد على ما يشاء قادر.

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ اللَّهُ أَخْرَجَكُم وَالْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْعِدَةٌ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجُكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا لِكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ ﴾ يريد ليستمعوا مواعظ الله وعظمته وينصروا ما إذا أنعم الله عليكم منذ أخرجكم من بطون أمهاتكم إلى أن [صرتم] رجالًا .

﴿وَٱلْأَفْدِدَ أَلَا لَعُمُوا وَلَعُرِفُوا عَظَمته وَتَعْتَبُوا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى المعاصي، وتبتغوا عن المعاصي، وتبتغوا لم ضاب الله.

﴿لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النّحل: 78] يريد لكي تطيعوا وتوحدوا.

### ﴿ أَلَمْ يَرَوْا إِلَى ٱلطَّيْرِ مُسَخَّرَتِ فِ جَوِّ ٱلسَّكَمَآءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللهُ الله

﴿ أَلَمْ يَرَوْاً ﴾ يا محمد ﴿ إِلَى ٱلطَّيْـرِ مُسَخَّـرَتِ فِي جَوِّ ٱلسَّـكَمَآءِ ﴾ يريد في عنان السماءِ ﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهُ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْرِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [النّحل: 79] يريد يصدقون.

# ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكُنَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ ٱلْأَنْعَكَمِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُّونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَنْنَا وَمَتَعًا إِلَىٰ حِينِ ( اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَ

﴿ وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكُنّا ﴾ يريد مساكن تستر عوراتكم وحرمكم وما لا يراه إلا الله ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ آلْأَنْعَلَمِ ﴾ يريد الخيام ﴿ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ ﴾ يريد إذا ظعنتم الربيع بالأغنام والإبل ﴿ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ ﴾ يريد الخيام أيضًا والخدور ﴿ وَيَنْ أَصَوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا ﴾ يريد الضأن والإبل والمعز ﴿ أَتَنْنَا وَمَتَعًا ﴾ يريد طيالسًا وبسطًا وثيابًا وكسوة وجبابًا ﴿ إِلَى حِينِ ﴾ [النّحل: 80] يريد حين البلاء وقال بعضهم: يقلد الهدي والأضحية للنحر.

وَاللّهُ فَضَلُ وَسَرّف (بَعْضَكُور عَلَى بَعْضِ فِي الزّرْقِ الورد: بأن جعل بعضكم حُرًّا وبعضكم رقًّا وعبدًا، وبعضكم عالمًا، وبعضكم عاميًا، وبعضكم أميًا متجملًا ومزينًا بالأخلاق الجميلة والملكات الفاضلة والكمالات النفسية والحالات القدسية والمقامات الإنسية، وبعضكم مجاهدًا بالجهاد الأكبر والأصغر، وبعضهم منعمًا بأنواع النعم الظاهرة والباطنة وغير ذلك من أصناف الشرف وأجناس الفضائل وأصناف الفواضل في الرزق الظاهرة والباطنة، فمنهم من وصلت بالسهولة والرفق ومنهم بالعناء والمشقة والتعب والمحنة وغير ذلك. وفيا الذين تفضلوا وفضلوا ورجحوا على مماليككم من حيث التمليك (عَلَى مَا مَلَكَتُ أَيْمَنَهُمُ من المماليك والعبيد بل سوى نفوسهم بمماليكهم في الرزق كمَّا وكيفًا سواء زمانهم صيفًا وشتاءً (فَهُمُ فِيهِ سوى نفوسهم بمماليك والموالي قد استووا في الرزق والأكل يعني الموالي والسادات قد جعلوا نفوسهم سواء مساوين بالمملوكين ذكرًا وأنثى، ولا يرجحون

أنفسهم على المماليك قال النبي على لأبي ذر: «إخوانكم فاكسوهم مما تكسون وأطعموهم مما تطعمون»، فهذه الجملة تفسير وبيان للجملة المنفية، فهم وأنتم في درجة جعل الله رزقكم في أيديكم رد على المشركين وإنكار عليهم حيث لم يرضوا بإشراكهم بمماليكهم في الأكل والشرب والكسوة والمسكن ﴿أَفَينِعُمَةِ اللّهِ يَجْمَدُونَ ﴾ [النّحل: 71] وينكرونها حيث تتخذون له شريكًا فكأنهم يصافون في نفوسهم بعض ما أنعم الله عليهم، ويجحدون أنه من الله، أو حيث أنكروا أمثال الحجج بعد ما أنعم الله عليهم، والجحد لتضمن الجحود يعني الكفر.

(وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا [النّحل: 72] لأنكم خلقتم من نفس واحدة (يَكأُمُ النّاسُ اتّقُوا رَبّكُمُ الّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَق [النّساء: 1] أو من جنسكم أو ككون حواء خلقت من آدم (وَجَعَلَ لَكُم مِن أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً ) جمع حافدة من الحفدة وهي المبادرة في الطاعة والخدمة، يقال لولد الولد، وإنما سمّي بهذا لأنه أتم خدمة وأهم طاعة لأنه صديق الجداد، وهو عدو العدو وعدو العدو صديق، إنّما أَمَوالُكُم الله الولدي أَمْ عَدُوًا لَكَمُ مَا فَاحْذَرُوهُم الله الناب المناب المناب ويجوز أن يكون المراد منها البنين أنفسهم والعطف لتغاير الوصفين (وَرَزَقَكُم مِنَ الطّيبَتِ) اللذائذ والملتذات والحالات (أَفِالْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ المراد منها البنين أنفسهم ولا تضرهم، المراد أي أفبالآلهة الباطلة وهي الأصنام والأوثان التي لا ينفعهم ولا تضرهم، المراد بالباطل الشيطان الذي أمرهم بتحريم البحيرة والسائبة (وَينِعْمَتِ الله) ما أحل الله لكم ورزقكم (هُمُ يَكُفُرُونَ [النّحل: 72] ويجحدون استحلاله.

(وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ شَيْئًا من السطر والنبات، فإن جعلت رزقًا مصدرًا فشيئًا منصوب وإلا فبدل منه (وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ) [النّحل: 73] أن يتملكوه إذ لا استطاعة لهم أصلًا وجمع ضميره وإفراده فيما لا يملك لكون ما مفردًا بمعنى الآلهة ما يجوز أن يكون الكفار أي لا يستطيع هؤلاء مع أحياء متصرفون شيئًا ما فكيف بالجماد فترك عبادة الأحياء إلى الجماد الأموات من غاية الجهل ونهاية الحماقة.

﴿ فَلَا تَضْرِبُوا لِلَّهِ ٱلْأَمْثَالُ ﴾ أي فلا تجعلوا له مثلًا تشركون به أو تقيسون عليه فإن ضرب المثل نسبة حال بحال وقصة بقصة ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُم لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: 74] وحقيقته وكميته وعظمته وكيفيته وكميته فيعاقبكم عليه بما يوازيه في

العظم والمقدار وأنتم لا تعلمون ذلك، ولو علمتموه لما اجترأتم عليه، يعلم أن الله يعلم كنه الأشياء وحقائقها وخصائصها ولوازمها الذاتية والوجودية وأنتم لكونكم عدمًا محضًا لا تعلمون شيئًا من الأشياء لتماثل الأشياء بعضها ببعض، فتمثيلكم ليس إلا على سبيل التقريب والتخمين وهو أيضًا بخلق الله وتقديره.

ثم (ضَرَبُ اللهُ مَثُلًا) للمؤمن والكافر (عَبَدُا مَعْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ) من الأموال والأرزاق لأن ما في يده للسّيّد، وهذا مثل الكافر الذي استملكه الشيطان فلم يقدر أن يقدم خيرًا، وأما من ملكناه ظاهرًا وباطنًا ثم (وَمَن رَزَفَننَهُ مِنَا رِزَقًا فلم يقدر أن يقدم خيرًا، وأما من ملكناه ظاهرًا وباطنًا ثم (وَمَن رَزَفَننَهُ مِنَا رِزَقًا حَسَنًا) [النحل: 75] وأردنا أن ينفق (فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهَرًا) [النحل: غطاه مالًا بتوفيقنا وإرادتنا ومشيئتنا وما يشاؤون إلا أن يشاء هذا مثل المؤمن الذي أعطاه مالًا فوفقه للخيرات والسلوك في مسالك الخيرات فأنفقه في سبيل الله ابتغاءً لمرضاة الله سرًّا وجهرًا لكونه محمودًا من عند اللهِ فأثابه الله عليه الجنة (هلَ يَسْتَوُنَ وَأُلُو الماليك التي ملكها الشيطان وأغواها عن سواء السبيل وصرفها عن صواب المماليك التي ملكها الشيطان وأغواها عن سواء السبيل وصرفها عن صواب البرهان ومنهج الدليل وطريق الأجراء الذين هداهم الله وفقهم ونصرهم وحفظهم عن مداخل الأبالسة وتصريفها الكثير والقليل (الحَمَدُ لِلَهِ) حمدًا يوافي نعمه ويكافي مزيد كرمه (بَلَ أَصَرُهُمُ لَا يَعَلَمُونَ النّاتِ منهم من يعلم لكنه يتجاهل أو والكفار والجهال ومآلهما، وإنما قال أكثرهم لأن منهم من يعلم لكنه يتجاهل أو ينكر عنادًا وتعنتًا واستكبارًا.

(وَضَرَبَ اللهُ مَثُلاً) ثابتًا للأصنام (رَّجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبُكُمُ وأخرس (لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ) أصلًا لا على التكلم والسماع ولا على الفهم والاستماع ولا على الخلق والاختراع (وَهُو كُلُّ عَلَى مَوْلَنهُ) وصاحبه على من يتعلق به (أَيْسَمَا يُوجِّههُ ويرسله ويصرفه ويبعثه في حاجة ومطلب وكفاية (لا يأتِ لم يأت لم يأت (إِعَيْرٍ) في ويحج لأنه لا يفهم ولا يُفهم هذا أصنام لا يسمع ولا ينطق ولا ينجح بل هو كل وعيال وتل على مولاه ويحتاج إلى غيره في إنجاح ما يتولاه (هل يُسْتَوِى هُو) أي هذا العبد (وَمَن يَأْمُرُ بِالْمَدْلِيُ مع أمر عادل وقادر قابل (وَهُو والكافر نزلت في أبيُ بن خلف وهو الأبكم، والآمر بالمعروف حمزة وعثمان بن عقان وعثمان بن مظعون.

﴿ وَبِلَّهِ عَيْبُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ ﴾ وقيامة القيامة ﴿ إِلَّا كَلَمْتِ الْبَصَرِ ﴾ وطرف النظر ﴿ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ ﴾ بل أسرع وأبدر وأبرع نزلت في كبار استعجلوا القيامة استهزاءً أي وتهكمًا ﴿ إِنَ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [النّحل: 77].

﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّن بُطُونِ ﴾ حال كونكم ﴿ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ بل كنتم في مرتبة العقل الهيولاني خاليًا عن العلوم كلها الضروري والنظري ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْعِدَةً ﴾ [النّحل: 78] الفؤاد وهو الوجه القلبي الذي يلى الروح والعقل، فإن للقلب وجهين وجه إلى النفس ووجه إلى الروح، فبالوجه الأول يدرك أحوال النفس وأفعالها وأطوار البدن وتنوع حالاته، وبالوجه الثاني يدرك المعانى الفائضة من العقول والإشراقات النورية الإلهية والتجليات الذاتية المكتنفة بالصور البرزخية المبدئية، وكذا الصور المدركة الحسية إذا انجرت عن الهيئات الحسية والصور النفسية، ووصلت وترقت إلى نهاية مرتبة القلب إنما يدركها الفؤاد، وهذا الوجه الذي يسمى بالطور السري الذي هو مظنة التجلى الإلهي في مجالي الآثار، والمراد بهذه الأعضاء إنما هي علومها وإدراكاتها الحسية والتصورات والتصديقات النفسية لا نفس الحواس والأجزاء إذ نفس هذه الأجزاء قد خلقت بعد الفراغ عن الاستحالات النطفية والعقلية والمضفية في مدة أربعة أشهر وعشرًا، وهي مدة تدبير زحل تكون أربعين يومًا وكذا تدبير المشتري أربعين يومًا وتدبير المريخ أربعين، وإذا بلغت مدة التدبير إلى الشمس ومضت عشرة أيام وصورة الإجراء والأعضاء واستكملت فاضت الحياة الحيوانية بعد استكمال الحياة النباتية في مدة تدبير الشمس وتحرك الجنين في البطن في الرحم، ثم ينتقل مدة التدبير إلى الزهرة وعطارد والقمر واستكملت التدبيرات في مدة سبع أربعينيات وهي تسعة أشهر وعشرة أيام، فحيث يخرج الله تعالى الجنين من بطن أمه كما قال تبارك وتعالى: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَلَةِ مِن طِينِ ﴿ مُ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَارِ مَّكِينِ ﴿ إِنَّ لَأَن خَلَقْنَا ٱلتَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْعَكَةً فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْغَةَ عِظْمًا فَكُسُونَا ٱلْعِظْمَ لَحَمًا ثُوَّ أَنشَأَنهُ خَلْقًا ءَاخَرٌ ﴾ [المؤمنون: 12 - 14].

قال النبي على: «يجمع خلق أحدكم في بطن أمه أربعين يومًا نطفة» هذا إنما هو على مقتضى ظاهِر كلام اللهِ تعالى، وأما على طريق أهل التنجيم فإن استحالة النطفة وتعبيرها فمنسوب إلى زحل، وهذه الاستحالة إنما هي في كل مدة شهر

قمرية تتم دوريًّا أي من اجتماع إلى اجتماع في تسعة وتسعين يومًا واثنا عشر ساعة وأربعة وأربعين دقيقة، ولما كان الكسر زائدًا على النصف أخذ والكسر يومًا واحدًا كما هو دأبهم، فأخذوا شهرًا ثلاثين ثم انتقل دور التربية إلى المشتري فدبر المشترى النطفة شهرًا كاملًا ثلاثين يومًا وجعلها الله علقة، ثم انتقلت نوبة التربية إلى المريخ فدبرها شهرًا وجعلها مضغة، ثم التربية قد انتقلت إلى الشمس فقسمها الله إلى الأجزاء الأصلية وهي العظام والأعصاب والرباطات والأوتار والعروق والغضروف والأوردة والشريان، ثم ركب بعضًا ببعض وصورها وجعلها أعضاء وأجزاء ثم كساها لحمًا كما قال الله تعالى: ﴿ فَكُسَونًا الْعِظَامَ لَحُمًا ﴾ فإذا استكملت الأجزاء وتكلف الأعضاء وتمت خلقة الجنين في مدة تدبير الشمس فآمن به من المبدأ الفياض الروح الحيواني وإليه الإشارة بقوله: ﴿ ثُمُّ أَنشَأَنهُ خَلْقًا المؤمنون: 14].

فإذا انتقلت نوبتها لتدبير وفردارية التربية والتقدير إلى الزهرة ودبرتها شهرًا أظهرت القوة الشهوية، وبعد ذلك انتقلت فردارية التدبير إلى عطارد ففاضت القوة النطفية والنفس الإنسانية واستكملت صورة الجنين وقواه، فحينئذ قد يتولد الجنين وعاش كما أشار إليه قوله عز وجل: ﴿وَمَمْلُهُ وَفِصَنْكُمُ ثَلَتُونَ شَهْرًا ﴾ [الأحقاف: 15] حولان للرضاع كما قال تبارك وتعالى: ﴿وَالْوَلِلَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلِلَاهُنَّ مُولِيْنِ كَامِلَيْنَ ﴾ وولان للرضاع كما قال تبارك وتعالى: ﴿وَالْوَلِلَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلِلَاهُ وَالأَكثر أَن تنتقل البيمة إلى القمر وتربي المولود بحجب الصورة البدنية وكمال الهيئة النوعية دورة التربية إلى القمر وتربي المولود بحجب الصورة البدنية وكمال الهيئة النوعية دورة كاملة ولو تولد المولود في هذه الدورة ليعيش وينتقل ثانيًا إلى زحل وتربيته شهرًا أخر فلو تولد في هذه الدورة وهي تسعة أشهر وعشرة أيام وتعيش غالبًا إلا أن يقع في يكون التولد في هذه الدورة وهي تسعة أشهر وعشرة أيام وتعيش غالبًا إلا أن يقع في طالِع المولود قاطع والنحوس فيه ناظر فإنه يقطعه ﴿لَمَلَّكُمُ مَنْ كُرُونَ ﴾ [النحل: 78] هذه النعم الظاهرة المزبورة والباطنية المذكورة التي أشار إليها أعمالًا.

﴿ أَلَمْ يَرُواْ إِلَى ٱلطَّيْرِ مُسَخَّرَتِ فِ جَوِّ ٱلسَّكَمَآءِ ﴾ وجو فكرة الهواء ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهَ أَإِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ أي الإمساك والتسخير ﴿ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ ﴾ قد خصصهم الله تعالى بكمال الفطانة وحسن الفكر والتفكر والتعقل والتدبر ﴿ يُوْمِنُونَ ﴾ [النّحل: 79] إيمانًا حقًّا بأن قارن علم اليقين بعين اليقين.

(وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ) التي هي من الحجر واللبنة والخشب والمدر (سَكنًا) مصدر بمعنى المفعول (وَجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ الْأَنْعَلِمِ بُيُوتًا) منتقلة وأمكنة متحركة وهي الخيام والقباب والأخبية والقساطيط من الأقطاع والأدم (تَستَخِفُونَهَا) تخف عليكم حملها في البراري والقفار (يَوْمَ ظَعْنِكُمُ ) ورخصتكم وانتقالكم من مقام إلى مقام ومحل إلى محل (وَيَوْمَ إِنَّامَتِكُمُ ) [النّحل: 80] واستكانكم وموطنكم في موطنكم ومقامكم واليوم ههنا بمعنى الوقت والفصل أعني الشتاء والربيع والصيف والخريف (وَمِنْ أَصَوَافِهَا) جمع صوف عطف على بيوتكم (وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا) يعني أصواف الضأن وأوبار الإبل وأشعار المعز والضماير يرجع إلى الأنعام (أَنْنَا) مالًا وأسبابًا (وَمَتنَعًا إِلَى حِينِ) [النّحل: 80] عطف بيان للأثاث.

#### إشارة وتأويل

﴿ وَاللَّهُ فَضَّلَ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْرِزْقِ ﴾ [النّحل: 71] إشارة إلى تغاير أعيان الأدوار النورية وإلى تمايز الأكوار الظلية إجمالًا وتفصيلًا أما إجمالًا فهو أن الأعيان النورية الوجودية من حيث إنها وقعت في فرداريّة النورية الجمال صريحًا ووقعت الأكوان الظلية العدمية ضمنية خفية فيها تابعة لهم أفضل وأشرف من الأكوان الظلية، وكذا الأعيان النورية بعضها أفضل من بعض، فإن أعيان الدورة العظمى النورية الوجودية من حيث إنها قليلة الوسائط ليسير الروابط أشرف وأعلى من أعيان الدورة الكبرى والوسطى والصغرى، وأعيان الدورة الصغرى من حيث إنها آخر الدورات متضمنة لسائر الدورات أعيانها من حيث الكمالات الذاتية والأسمائية والعلوم اللدنية والمعارف الإلهية وشهود التجليات الجامعة والمشاهدات التامات الساطعة أفضل وأتم وأكمل، وإن كانت أعيان سائر الأدوار من حيث الرتبة أعلى وأقدم وأبهى وأدم، وأرزاقها أيضًا متفاوتة فإن أرزاق أعيان الدورة العظمي هو العلم الإلهي الحاصل بلا واسطة، وأرزاق الدورة الكبرى هي العلوم الروحانية والنسب العقلية، وأرزاق الدورة الوسطى هي العلوم الكونية كالحكم الطبيعية والرياضية، وأرزاق الدورة الصغرى هي العلوم الشرعية والأخلاق الحميدة المتضمنة لتمام الأرزاق المتقدمة، وأرزاق أعيان الدورة الصغرى وإن كانت بحسب الصورة أدنى وأنزل إلا أنها من حيث الحقيقة

والمعنى أتم وأعلى وأشرف، وأما الأكوان الظلية إذا انتقلت الفرداريّة الصريحة اليها انعكس الأمر وصار أعيانها أفضل وأشرف من أعيان النور والجمال ولصراحتها وخفاء الأعيان النورية وكونها ضمنًا.

(فَمَا اللّهِنِيَ مِن الأعيان النورية (فُضِّلُوا) إلى فضل الله على أكوان الظل والجلال أي (يَرِقَهِمْ عَلَى مَا مَلَكَتَ أَيْعَنَهُمْ اللّهَ النّحل: [7] أي على أكوان الظل والجلال أي التي كانت في حكم أعيان الشيء والجمال إشارة إلى نقاوة أحوال الفاضل، فإن منهم كامل مكمل ومرشد محصل يؤثر ما رزقه ويفضل على ما دونه من الأعيان المفضولة من الأرزاق الطيبة الخالية والعلوم والأرزاق العالية، بل جميع الموجودات بل المعزومات من أكوان الظل والعدم والجلال وإن الكامل المكمل والمرشد الفاضل الموصل يتصرف فيمن دونه ويوصل إلى الكمال الجمعي والجمع الكمالي، وهو الغوث الأعظم والقطب المعظم، الذي هو مركز محيط فلك الأفلاك النورية والظلية الإفرادية والجمعية وجمعية الجمعية «أطعني يا عبدي المغلك مثلي وليس لي مثلي ومن قتلته فأنا ديته»، «لا يزال العبد يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ويده ورجله ولسانه فبي يسمع وبي يبصر حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ويده ورجله ولسانه فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي وبي ينطق». ومنهم من استكمل في رأس المراتب ودورة من الأدوار ولم يبعد منه ما رزقه من العلوم الحقيقية سيما علم الصناعة وإكسير الوجود وتفسر الشهود ومنهم من دونهما ولهذا القسم عرض عريض عسير الضبط.

(وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنَ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا [النّحل: 72] إشارة إلى أن حقيقة النفس والقلب والعقل والروح شيء واحد، وإلى أن كمال قابلية القابل هو من تمام فاعلية الفاعل، ولله غيب السماوات والأرض أي باطن أعيان الأدوار النورية والأكوار الظلية العدمية وملكوتهما وجبروتهما ولاهوتهما، وما أمر الساعة وقيامة القيامة إلا كلمح البصر أو هو أقرب وأسرع إلينا لأن لمح البصر وحركتها إنما هو بالقوة الإلهية والقدرة الألوهية، فلا نسبة بين القوتين كيف وإن الشعاع البصري بالتحريك الإلهي والخلق الرباني يبلغ إلى حالة يتحرك في آن واحد من البصر إلى فلك الثامن الذي لا يعلم المسافة بينه وبين الأرض إلا الله، وقد مر بقية الكلام في هذا المقام في تفسير (فلما رجع إليه).

#### تفسير

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُم مِّمَّا خَلَقَ ظِلَالًا ﴾ يريد ظلال الغمام والسحاب كما قال في سورة البقرة ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ ﴾ يريد لتقيهم حر الشمس وشدة البرد ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْجِبَالِ أَكْنَنَا ﴾ يريد كهوفًا صغارًا تكنّ من البرد والحر ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ يريد اللباس من الثياب والقميص والجباب والكتّان والقطن والصوف وتقيكم الحر ﴿ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ بَأْسَكُمْ ﴾ في الحروب يريد الدروع والخدور والستور والمغفر والحوت والرابين وما يعملون من ثياب الديباج ويحسّون بالقرّ ليمتنع السيف والسهم والرمح وغير ذلك ﴿يُبِيُّهُ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ ﴾ يريد على من صدق ﴿ لَعَلَّكُم ﴾ يا أهل مكة ﴿ تُسُلِمُونَ ﴾ [النَّحل: 81] يريد تخلصون الربوبية وتعلموا لأنه لا يقدر على هذا أحد غيره ويوجدوه ويصدقوا أنبياءه فإن أتوا يا محمد يريد عنك فإنما عليك البلاغ المبين، وقد شهدت أنك بلّغت وبيّنت لهم ما يأتون وما يدرؤون يعرفون نعمة الله يقرّون، لا يعقل هذا غيره ثم ينكرونها يريد يجحدونها حيث جعلوا لله أندادًا وأكثرهم كافرون ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ﴾ [النّحل: 84] يريد من الأنبياء مثل قوله: ﴿ لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ [البَقَرَة: 143] يريد على الأمم للأنبياء على كذبهم ﴿ثُمَّ لَا يُؤْذَتُ لِلَّذِينَ كَفُرُوا ﴾ يريد لا يقبل توبتهم ولا معاذيرهم ﴿ وَلَا هُمْ يُسْتَعْنُبُونَ ﴾ [النّحل: 84] انقطاع العتاب وقفل باب للتوبة وانقطعت وحل بهم الخزي كما قال الله تعالى في سورة حم عسق: ﴿ فَرِيقٌ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾ [الشورى: 7].

﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلْعَذَابَ ﴾ يعني المشركين الذين أشركوا العذاب يريد النار ﴿ فَلَا يُحَفَّفُ عَنَّهُمْ ﴾ العذاب ﴿ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴾ [النحل: 85] يريد قد حل بهم الخزي.

 ﴿ اَلَذِينَ كَفَرُواْ وَصَــُدُواْ عَن سَبِيلِ اللّهِ ﴾ يــريــد عــن طـاعــة الله ﴿ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ اَلْعَذَابِ ﴾ يريد كفرهم وبصدهم عن سبيل اللّهِ ﴿ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴾ [النحل: 88] يريد في الأرض ويقولون على الله ما لا يعلمون.

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّا خَلَقَ ظِلَلًا وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْحِبَالِ اللَّهِ مَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْحِبَالِ اللَّهِ مَكْنِيلً تَقِيكُمُ الْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ الْحَدَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ اللَّهَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّ

(وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّا خَلَقَ ظِلَاً اللَّهِ أَقُول: من الأجسام الشاخصة والأشجار والجبال والأبنية والتلال وغيرها مما يستظلون بها شدة الحر (وَجَعَلَ لَكُمْ مِّنَ البيوت المنحوتة الجبال الحجرية (أَكْنَانًا) جمع كن وهو ما يستكن من البيوت المنحوتة والمغارات المبحوثة في الكهوف والأسراب (وَجَعَلَ لَكُمُّ سَرَبِيلُ) [النّحل: 81] إما على وزن الجمع وليس له مفرد أو يقدر لها مفرد وهو سربالة وهي القمصان والثياب

من القطن والكتان وغيرها (تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ) اكتفى بذكره عن القرّ لدلالته عليه ضمنًا أو بالالتزام لأن البرد عندهم ما بلغ حد الإيلام ولأن ما يقي من الحريقي من البرد (وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ بَأْسَكُمُ وضركم يعني الدروع والجواشن وهي نعم ما يكون له من حديد وغيره (كَذَلِكَ) لإتمام هذه النعم (يُتِدُّ نِعْمَتَمُ عَلَيْكُمُ لَعَلَكُمُ لَعَلَكُمُ تَسُلِمُونَ له من حديد وغيره (كَذَلِكَ) لإتمام هذه النعم (يُتِدُ نِعْمَتَمُ عَلَيْكُمُ لَعَلَكُمُ لَعَلَكُمُ قَلَيْكُ وَتُومنوا باللهِ وبتوحيده. قَتُلِمُونَ عن الجزاع والطعن والبراح بلبس الدروع والجوشن.

### ﴿ فَإِن تَوَلُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَنُعُ ٱلْمُبِينُ ﴿ ١

﴿ فَإِن تُوَلَّقُونُ ﴾ وأعرضوا عنك وقبول ما جئت به من الشرائع وأحكامِها ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [النّحل: 82] بتمهيد الوزر بعد أداء ما وجب عليك من التبليغ فذكر السبب يدل على المسبب.

### ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْكَنْفِرُونَ ١

(يَعْوِفُونَ) المشركون (يَعْمَةُ اللهِ) التي عددها الله عليكم حيث يعرفون بها وبأنها للّهِ (ثُمَّ يُنْكِرُونَهَ) [النّحل: 83] بعبادتهم غيره وقولهم إنما بشفاعة آلهتنا أو بسبب كذا أو بإعراضهم على أداء حقوقها وقيل من نبوة محمد عَنِي عرفوها بالمعجزات، وإنما عرفوها ذلك في كتبهم (اللّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْمِوُونَهُ كُمَا يَعْمِوُنُونَ أَنْاَهَمُم اللّمِنَاهُمُ الْكِنَبَ يَعْمِونُونَهُ أَلْكَافِرُونَ اللّهِ اللّهِ عنادًا ﴿وَأَكُنُومُ مُ ٱلْكَنِفِرُونَ لَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه الله يعرف الحق لنقصان عقله أو اللّه الله يعرف الحق لنقصان عقله أو للتفريط في النظر ولم يقم عليه الحجة لأنه لم يبلغ حد التكليف.

# ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةِ شَهِيدًا ثُمَّ لَا يُؤْذَنُ لِلَّذِينَ كَفُرُواْ وَلَا هُمْ فَيُونَ فَي اللَّذِينَ كَفُرُواْ وَلَا هُمْ فَي اللَّذِينَ كَفُرُواْ وَلَا هُمْ فَي اللَّذِينَ كَا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْ

﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ﴾ رسولًا يشهد لهم أو عليهم بالإيمان أو الشرك والطغيان ﴿ ثُمَّ لَا يُؤْذَتُ لِلَذِينَ كَ فَرُوا ﴾ في الاعتذار وفي الكلام مطلقًا أو في الرجوع إلى الدنيا لانقطاع ما يترجى به النجاة وسمى عنه النجاة والفلاح في الرجوع إلى الدنيا لانقطاع ما يترجى به النجاة وسمى عنه النجاة والفلاح فيقنطون بالكلية ﴿ وَلَا هُمَ يُسْتَغَبُونَ ﴾ [النّحل: 84] يسترضون ولا يكلفون أن يرضوا ربهم وانتصاب يوم بمحذوف أي اذكروا.

#### ﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلْعَذَابَ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ١٩٥٠

﴿ وَإِذَا رَءَا الَّذِينَ ظَلَمُوا الْعَذَابَ ﴾ ودار الجزاء وغار العقاب ﴿ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ ﴾ العذاب ولا يدفع عنهم آلام العقاب ﴿ وَلَا هُمْ يُظَرُونَ ﴾ [النّحل: 85] يمهلون ولا يهملون ولا يتركون.

### ﴿ وَإِذَا رَءًا ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ شُرَكَآءَهُمْ قَالُواْ رَبَّنَا هَـُوُلَآءِ شُرَكَآوُونَا اللَّهِمُ ٱلْقَوْلُ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ۗ اللَّهِمُ ٱلْقَوْلُ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ۗ اللَّهِمُ ٱلْقَوْلُ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ۗ اللَّهِمْ الْقَوْلُ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ۗ اللَّهِمْ الْقَوْلُ إِنَّكُمْ لَكَاذِبُونَ ۗ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

(وَإِذَا رَءَا النَّذِينَ أَشْرَكُوا باللّهِ وكفروا بآياته (شُرَكَآءَهُمُ ) وأوثانهم وأصنامهم يوم القيامة أو الشياطين الذين شاركوا في الكفر بالحمل عليهم ودعوتهم إليه (قَالُوا رَبّا هَتَوُلاَهِ شُرَكَآوُنَا النِّينَ كُنّا نَدْعُوا ) ونعبد أربابًا حال كونهم (مِن دُونِكُ فَأَلْقَوا ) الأوثان والأصنام (إليّهِمُ الْقَول ) في جوابهم (إنّكُمْ لَكَذِبُونَ ) [النّحل: 86] وذلك إما لأن الأشياء كما هم يسخفون الله بلسان خصصهم به ويعمهم ويسمع عنهم، كذلك يتكلمون يوم القيامة بذلك اللسان، والمانع من سماع ذلك الكلام إنما كانت الأحوال البشرية الدنياوية، وقد انتفت تلك الأحوال يوم القيامة يوم تبلى السرائر هذا اعتراف منهم بأنهم كانوا خاطئين.

### ﴿ وَأَلْفَوْا إِلَى ٱللَّهِ يَوْمَهِ إِ ٱلسَّالَمُّ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ۞

﴿وَأَلْقَوْا ﴾ الذين ظلموا وأشركوا واطرحوا ﴿ إِلَى اللَّهِ يَوْمَبِدٍ السَّلَمَ ۗ ﴾ لاستسلام محكمة في الآخرة بعد الاستنكار في الدنيا ولم تغن عنهم في ذلك اليوم الهتهم شيئًا ﴿ وَضَلَ عَنْهُم ﴾ وزال وغاب عنهم وبطل وضاع ﴿مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ [النّحل: 87] في الدنيا من أن كلامهم ينصرونهم ويشفعون لهم حين كذبوهم وتبرؤوا منهم.

### ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَكَدُواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ بِمَا كَانُواْ يُفْسِدُونَ ﴿ لَهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ في أنفسهم ﴿ وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ ومنعوا الناس عن طريق الحق ﴿ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ ٱلْعَذَابِ ﴾ [النّحل: 88] كانت عقارب لها أنياب أمثال النخل الطوال وسنمات البخت يبلغ أحداهن للسعة يجد صاحبها حماها أربعين خريفًا .

قال ابن عباس: من خمسة أنهار من صفر مذاب كالنار، يسيل من تحت العرش، يعذبون بها ثلاثة على مقدار الليل واثنان على مقدار النهار، وقيل إنهم يخرجون من حرّ النار إلى الزمهرير، فيتبادرون من شدة الزمهرير إلى النار مستغيثين بها. واعلم أن الغرض من هذه العقوبات والعذاب والمبالغة فيها إظهار لكمال القدرة وإشهاد لعموم العناية والشفقة ووفور الرحمة في حق عباده والإشعار بكمال قوة قابلية الإنسان وسعة عرضة الاستعداد، فإن فيها أهلية كل كمال وصلاحية الوصول إلى كل مقام عالي وحال رفيع عالي، لا يصل إليه ملك مقرب ولا فلك مجرب «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر ببال مبر قط، أطعني يا عبدي أجعلك مثلي وليس لي مثل، ومن قتلته فأنا ديته». وهذه بشر قط، أطعني يا عبدي أجعلك مثلي وليس لي مثل، ومن قتلته فأنا ديته». وهذه العناية في حق الأملاك ولا [في] حق الأفلاك ولا في حق الجان (إنّا عَرَضَنا ٱلأَمانَة عنايته ووفور هدايته ودرور درايته والحمد لله على كل حال (بِمَا كَانُوا يُفْسِدُونَ عنايته ووفور هدايته ودرور درايته والحمد لله على كل حال (بِمَا كَانُوا يُفْسِدُونَ عن النعل عن طريق الحق وسلوكهم إياه.

﴿ وَيَوْمَ نَبُعَثُ فِى كُلِ أُمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمٌ وَجِثْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَىٰ هَـُوُلُآءٌ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَلَيْ الْمُعْلِمِينَ الْكِلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَلَيْكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

﴿ وَيُومَ نَبْعَثُ فِى كُلِّ أُمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم ﴾ ورسولًا ونبيًا إليهم ﴿ مِنْ أَنفُسِهِم ﴾ لما تقدم وما أرسلنا من رسول إلا بلسان [قومه] ﴿ وَجِنْنَا بِكَ ﴾ [النحل: 89] يا محمد ﴿ شَهِيدًا عَلَى هَتَوُلاَ أَى الذين بعث إليهم مناهل مكة ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بَبْيَنَا ﴾ وبيانًا وإظهارًا ﴿ لِكُلِّ شَيْءِ ﴾ يحتاج إليه من الأمر والنهي والتمييز بين الحق والباطل وبين الحلال والحرام والحدود والأحكام ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةً ﴾ لعامة المؤمنين ﴿ وَبُشْرَىٰ ﴾ وبشارة واستبشار ﴿ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: 89] الكاملين في مرتبة المشاهدة ودرجة عين اليقين ﴿ أَلاّ إِنَ أَوْلِيآ اللّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيْوَةِ الدُّنِيَا وَفِي الْخِرَةِ ﴾ [النحل: 89] الكاملين في مرتبة المشاهدة ودرجة عين اليقين ﴿ أَلاّ إِنَ أَوْلِيآ اللّهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَوَةِ الدُّنِيَا وَفِي الْخِرَةِ ﴾ [الوس: الآيات 62 – 64].

### ﴿ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآيِ ذِى ٱلْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكِرِ وَٱلْبَغْيُ يَعِظُكُمُ لَعَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ أَنَا اللَّهُ الْمُنْكَرِ وَٱلْبُغْيُ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴿ أَنَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّا اللَّالِمُل

والاقتصاد والتوسط في الأعمال والاعتقاد بين التعطيل والنشريك بالقولِ بالكشف والاقتصاد والتوسط في الأعمال والاعتقاد بين التعطيل والتشريك بالقولِ بالكشف والاكتساب والتوسط وبين محض الجبر وإفراط القدر وبالتعبد بأداء الواجبات المتوسط بين الباطنية الجبرية والترهيب وبالسخاء المتوسط بين البخل والإسراف والتقتير ﴿وَٱلْإِحْسَنِ ﴾ إحسان الطاعات بل الأمور كلها لقول النبي عليه السلام: "إنّ الله أوجب الإحسان في كل شيء حتى أن يجد البيان في الذبح»، أما الأول فلقوله عليه السلام: "الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك».

﴿ وَإِينَا آيِ ذِي ٱلْقُرُبَ ﴾ وإعطاء الأقارب ما يحتاجون إليه والتخصيص بعد التعميم اعتناء بشأن صلة الرحم ﴿ وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ ﴾ والإفراط في مشايعة القوة الشهوية وإشاعة مقتضاها متعديًا عن حد الاعتدال وتخافيًا عن سد الشرع في اقتصاد الأعمال وإفشاء المحظورات بلا ضرورة كالزنا فإنه أقبح قبايح أفعال الإنسان فإن وزانه وزان الفعل بغير حق، ولذا جعل الشارع حدّ الزنا في المحصن الرجم وهو الفعل الفاحش ﴿ وَٱلْمُنْكَرِ ﴾ شرعًا تواطأت العقول السليمة عليه وهو ما تعاطيه القوة الغضبية الغير المعدلة ﴿ وَٱلْبَغْيُّ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمْ تَذَكُّرُونَ ﴾ [التحل: 90] الاستعلاء والاستيلاء بالبأس على الناس والتجسر عليهم على مقتضى الشرطية التي هي مرتضى القوة الوهمية استخدمتها النفس العاملة ، إشارة إلى تفاصيل مبادئ الأعمال الإرادية والأفعال الاختيارية التي وجب أن يقترفها العدل ليخرج عن حبطة الأفعال القبيحة والأعمال الوقيحة التي ينخرط بها الأشخاص الإنسانية في مدارج الحيوانات التي أوجب العقل والشرع التجرد عن التخلق بأفعالها، وتهذيب النفس عن آثار ما وجبت فيها والتبرز والتحقق بما يقابلهما وهي التي بها يندرج الأفعال في مدارج الكمالات الإلهية والمقامات السنية والحالات القدسية وهي العفة والسخاء والشجاعة والسماحة والاقتضاء والعدالة والعلم والحكمة التي تحصل بتعديل القوة الشهوية والغضبية والقوة النظرية.

فإن للقوة الشهوية طرفين: الإفراط والتفريط، والأول: هو مبدأ الفجور

والثاني: منشأ الخبوثة وخمود الشهوة. أما المتوسط والمقتصد المعتدل بينهما هو العفة، وكذلك للقوة الغضبية طرفان طرف أحدهما وهو الإفراط منشأ التهور، والثاني هو التفريط منشأ الجبن، والتوسط الإنسانية وهو الحالة الوحدانية المعتدلة هي الشجاعة وهي ملكة يقتدر بها على الإقدام في الحروب لدفع العدو، وكذا للقوة النطقية وللغريزة طرفان الإفراط وهو الحريرة والشيطنة، والتفريط وهو البلد والحماقة وهي هيئة وملكة ناقصة يقتضي الإدراك والعلم على ما ينبغي الجهل ويمنع الفهم، وإذا علم ونبه لم يتعلم ولم يتفهم، وأما الحالة المتوسطة المعتدلة والهيئة الوحدانية تقتضي الإدراك والعلة على ما ينبغي، وتقتضي الوقت والمصلحة والعمل بمقتضاه وهي الحكمة. قال النبي على المنافية أوتى عمل بما علم علمه الله علم ما لم يعلم»، (يُوتي الحكمة. قال النبي علم ما لم يعلم»، (يُوتي الحكمة من يَشَانًا ومَن يُؤت المحكمة فقد أوتي الحكمة الم يعلم الم يعلم»، (يُوتي الحكمة عن يَشَانًا ومَن يُؤت المحكمة فقد أوتي المحكمة الم ينبغي المنافقة المتوسطة علم ما لم يعلم»، (يُوتي الحكمة عن يَشَانًا ومَن يُؤت المحكمة علم ما لم يعلم»، (يُؤتي الحكمة عن يَشَانًا ومَن يُؤت المحكمة علم ما لم يعلم»، (يُؤتي الجكمة عن يَشَانًا ومَن يُؤت المحكمة علم ما لم يعلم»، (يُؤتي الجكمة عن يَشَانًا ومَن يُؤت المحكمة على ما ينبغي المحكمة على ما ينبغي علم ما لم يعلم»، (يُؤتي الجكمة على المي المنافقة على ما ينبغي الحكمة والمحكمة على ما ينبغي المحكمة والمعلمة والمعل

وأما العدل والعدالة فهي عبارة عن استعمال هذه الصفات والنعوت على ما يقتضي الوقت والمصلحة، ويقابله الظلمة وهو الذي يظهر بانتفاء كل منها في نفسه واستعمال كل منا في غير موضعه. قال ابن مسعود رضى الله عنه: هي أجمع للقرآن للخير والشر، وصارت سبب إسلام عثمان بن مظعونٍ، ذكر في هذه الآية سبعة ثلاثة منها مأمورات وثلاثة منهيات وواحد وهو سابعها كلمة جامعة يتناول المأمورات والمنهيات انتفاء الجميع أبواب النار والسعير، وانتفائها بالصورة الجمعية هي أبواب الجنة ثمانية إشارة إجمالية وعبارة كلية إجلالية ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ﴾ أي التوحيد والاقتصاد والإحسان بأداء الفرائض وسنتها بالإخلاص فيها إلى التوحيد والعفو عن الناس ﴿ وَإِيتَآيِ ذِي ٱلْقُرْدَ ﴾ وإعطاء مصالحهم والنفقة على الأقرب فالأقرب ﴿وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ﴾ [النّحل: 90] قولًا وفعلًا وعملًا واعتقادًا ﴿ وَٱلْمُنْكَرِ ﴾ لا يعرف في شريعة ولا سنة ولا عرف، وتنكره العقول والشرائع على وجه لا يقبل طباع الجمهور والفحول إذا عدل في نفسه وفي أقواله وأفعاله وأعماله وأحواله ﴿وَٱلْبَغِيُّ ﴾ [النّحل: 90] الكبر والظلم وطلب التطاول بالظلم وحين أسقطت من الخطب على المنابر صنعته الملاعين في عهد ولاة بني مروان على أمير المؤمنين على ابن أبي طالب كرم الله وجهه، أقيمت هذه الآية مقامها والرضوان على الخلفاء الراشدين وهم أبو بكر وعمر وعثمان وعلى والحمزة والعباس، ولعمري إنها كانت فاحشةً ومنكرًا وبغيًا ضاعف الله لمن سنها عصًا ونكالًا وحربًا وكربًا إجابةً لدعوة نبيه على حيث قال: «اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصر الدين واخذل منه خذله» هذا خلاصة ما في الكشاف.

واعلم أن الشخص إنما يكون عدلًا إذا عدل في نفسه وفي أقواله وأفعاله وأعماله وأحواله كالشخص الكائن من العناصر الأربعة والوحدة المزاجية الحادثة من الأركان الأربعة العنصرية.

﴿ وَأُوفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمُ كَفِيلًا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُولِكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولِكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ الل

﴿ وَأُوفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ ﴾ والوعد من العهد ﴿ وَلَا نَنقُضُوا اَلْأَيْمَانَ ﴾ يريد العهود ﴿ وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمُ الله عَلَيْكُمُ كَا يَعْدَ مِيثَاقِهَا وتشديدها ﴿ وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمُ لَا يَخْفِي عليه كَفِيلًا ﴾ يريد شهيدًا ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَقْعَلُونَ ﴾ [النّحل: 91] يريد لا يخفي عليه شيء ما كان وما هو كائن.

﴿ وَلَا تَكُونُواْ كَأَلَتِي نَقَضَتْ غَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنكَ لَتَخِذُونَ أَيْكَ مَنْ أُمَّةً إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ أَن تَكُونَ أُمَّةً هِى أَرْبَى مِنْ أُمَّةً إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللَّهُ بِهِ ءَ وَلَيُبَيِّنَ لَكُمْ يَوْمَ اللَّقِيَمَةِ مَا كُنْتُمْ فِيهِ تَغْلِفُونَ ﴿ إِنَّهَا ﴾ اللهُ بِهِ عَلْمَلِفُونَ ﴿ إِنَّهَا ﴾

﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَتِي نَقَضَتْ غَزَلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَةٍ ﴾ وذلك أن امرأة من قريش لكل لها ريطة وكانت لها وسوسة ، وكانت تغزل عند الحجر يومها ثم تغدو منتقضة ، يريد بغزلها جوانبًا ثم تنقضه ثانيًا ﴿ أَنكُنُ أَنَّ يَدُونَ أَيْمَنَكُمْ لَا يَنْكُمُ ﴾ بلي ﴿ أَن تَكُونَ أَيْمَنَكُمْ لَا يَنْكُمُ ﴾ بلي ﴿ أَن تَكُونَ أَيْمَنَكُمْ وَهُمْ اللهُ بِهِ عَنْكُمُ اللهُ بِهِ وَلَيُبَيِّنَ لَكُمُ لَكُمْ اللهُ يَبُوكُمُ اللهُ بِهِ عَنْكِفُونَ ﴾ [النحل: 92] في الدنيا .

﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَحِدَةً وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَلَكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَلَيْسُكُانً عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَلَتُشَكُانًا عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَلَوْ شَآءَ أَلِلَهُ لَجَعَلَكُمُ أُمَّةً وَحِدَةً ﴾ يريد على ملة وعلى دين واحد ﴿ وَلَكِكَنَ يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهُدِى مَن يَشَآءً ﴾ يريد الضلالة بعينها والهدى بعينها ﴿ وَلَتَشَعَلُنَ عَمَّا كُنتُهُ 
تَمَكُونَ ﴾ [النّحل: 93] يريد في الدنيا .

## ﴿ وَلَا لَنَّخِذُوٓا أَيْمَنَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ فَنَزِلَ قَدَمُ بَعْدَ ثُبُوتِهَا وَتَذُوقُوا ٱلسُّوٓءَ بِمَا صَدَدَتُهُ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ ﴾ بِمَا صَدَدَتُهُ عَن سَكِيلِ ٱللَّهِ وَلَكُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ وَلَا نَنَجِذُوا أَيْمَنَكُمُ مَخَلًا بَيْنَكُمُ لَهُ بَيْنَكُمُ لَا يَهِ عَلَى وَقَالَ ﴿ فَنَزِلَ قَدَمُ الْعَدَ بُنُوتِهَا ﴾ يريد تزل عن الإيمان بعد المعرفة باللهِ وحده لا شريك له ﴿ وَتَذُوقُوا اَلسُّوءَ ﴾ يريد العذاب ﴿ وَلَكُو عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النحل: 94] يريد في الآخرة.

## ﴿ وَلَا نَشْتَرُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا ۚ إِنَّمَا عِندَ ٱللَّهِ هُوَ خَيْرٌ لَّكُو إِن اللَّهِ عَلَمُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُونَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

﴿ وَلَا تَشْنَرُواْ بِعَهْدِ اللَّهِ ثَمَنًا قَلِيلاً ﴾ يريد عوض الدنيا وإن كان كثيرًا فكلما تذهب وتبلى قليل ﴿ إِنَّمَا عِندَ اللَّهِ ﴾ يريد الثواب ﴿ هُوَ خَيْرٌ لَكُو إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: 95] يريد أن ما في الآخرة لا ينفد ولا يبلى ولا يتغير وليس هو بقليل.

## ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَا عِندَ ٱللَّهِ بَاقِ ۗ وَلَنَجْزِينَ ٱلَّذِينَ صَبَرُواْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾

(مَا عِندَكُمْ يَنفَذُ يَريد يعجز (وَمَا عِندَ اللهِ بَاقِ ) يريد لا ينفد كلما أخذت منه وأكلت صار مكانه مثليه فمن غير هذا ويعجز (وَلنَجْزِئَ الَّذِينَ صَبَرُوَا ) على دينهم وعما نهاهم الله عنه وانتهوا (أَجُرُهُمُ ) يريد ثوابهم (بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ) [النحل: 96] يريد بأوفى وأفضل وأكثر وأعظم ما كانوا يعملون.

### ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أَنْنَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِيَنَـُهُ, حَيَوٰةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمُ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ إِنَّ ﴾

﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنتَىٰ وَهُو مُؤْمِنٌ ﴾ يريد أن الله لا يقبل الحسنات من المنافقين والمشرك والكافر ولا من مضرِّ حتى يتوبوا ﴿ فَلَنُحْيِبَنَهُ حَيَوٰةً طَيِّبَةً ﴾ يريد عبادة الله وأكل الجاهل ﴿ وَلَنَجْزِينَهُم ﴾ يريد ثوابهم ﴿ إِأَحْسَنِ مَا كَاثُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [النحل: 97] بأفضل من أعمالهم.

﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرُءَانَ فَٱسْتَعِذُ بِٱللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطِنِ ٱلرَّحِيمِ ﴿ ١٠ ﴾ ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلقُرُءَانَ ﴾ يا محمد أنت وأصحابك ﴿ فَاسْتَعِذُ بِٱللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [النحل: 98] يريد الملعون.

﴿ إِنَّهُۥ لَيْسَ لَهُۥ سُلُطَنُ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَنُ ﴾ يريد صدقوا ﴿ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُونَ ﴾ [النّحل: 99] يريد وبالله يتقون.

وَأُونُولُ بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَهَدتُمُ [النّحل: 19] أقول: العهد هي المبالغة قيل هو اليمين وكفارته كفارة اليمين، والعهد ههنا هو البيعة مع النبي على الإسلام (إنّ اللّذِيبَ يُبَايِعُونَكَ إِنّمَا يُبَايِعُونَ اللّهِ [الفَتْح: 10] ورسوله. قيل: هو النذر والأيمان بالله (وَلاَ نَنقُضُوا اللّاَيْمَان بَعْدَ قَرْكِيدِهَا) أي أيمان البيعة وعقدها أو مطلق الإيمان إن كان اللام للجنس وإلا للعهد والعوض من المضاف إليه، (بعد توكيدها) توثيقها وتشديد باسم الله، وأكد ووكد لغتان يصحبان الأصل ولو للجنس أو العهد أو العوض من المضاف إليه بعد توكيدها، والهمزة بدل، وجعلتم الله عليكم كفيلًا شاهدًا ورقيبًا لأن (وَقَدَّ جَعَلْتُهُ اللّهَ عَلَيْحَهُمُ كَيْلاً إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ النّه بالوفاء بها أو جاء أو رقيبًا لأن الكفيل مراع بحال المكفول به مهيمن عليه، لو فاته ما عهد (إنَّ الله يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ فأمر الله بالوفاء بها أو جاء في حلف أهل الجاهلية ثم ضرب مثلًا لنقض العهد.

 أَرَّفَى من الربا وهو الزيادة مأخوذ من ربى يربي رباءًا أي زاد يزيد زيادة (مِنَ أُمَّةٍ) أي أكثر وأزيد وأوفر من جماعة المؤمنين مالًا وعددًا وجهاتًا ومددًا وقوة وأمدًا (إِنَّمَا يَبْلُوكُمُ اللهُ ويختبركم بأمره إياكم بالوفاء (بِدِء) أي بالعهد والنهي عن نقضه والضمير عايد إلى أن تكون على تأويل المصدر، أي يخبركم بكونهم أربا لينظروا أنهم يتمسكون بحبل اللهِ الوفاء بالعهد الإلهي في بيعة رسوله عليه الصلاة والسلام ثم يفترون بكثرة الفرش وقوتهم مالًا وعددًا أو قلة المؤمنين وضعفه (وَلَيُنِيَنَ لَكُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَغْلِقُونَ (النّحل: 92] في الدنيا من الإسلام وقوته وحميدة عاقبته وحقيته.

(وَلَوْ شَآءَ اللهُ) هدايتكم وجمعيتكم على الإسلام (لَجَعَلَكُمُ أُمَّةً وَحِدَةً) متفقين على ملة واحدة وهي الإسلام على طريقة الإنجاء والاضطرار، وهو قادر على ذلك لكم الحكمة الإلهية لإظهار الحق اقتضت (وَلَكِن يُضِلُ مَن يَشَآءٌ) لإشهار الحكام نبوته الذاتية (وَيَهْدِى مَن يَشَآهُ) بتوفيقه فضلًا منه ورحمة (وَلَتُسُكُنَ) يوم القيامة (عَمَّا كُنتُم تَعَمَلُونَ) [النّحل: 93] في الدنيا بالإرادة والإخبار والإلحاح والإكراه والإضطرار.

(وَلَا نَنَخُذُوا أَيْمَنَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ وَخَلاً بَيْنَكُمْ وَخَلاً بَيْنَكُمْ خديعة تلقى لديكم فينفرون بها الناس ويصرفوهم عن طريق الحق (فَأَزِلَ قَدَمُ ) وزلقت (بعَد ثُبُوتِهَ) على الطريق القويم والصراط المستقيم ومحجة الإسلام (وَتَذُوقُوا السُّوَّ) في الدنيا (بِمَا صَدَدتُكُمْ) ومنعتم أي يصدوكم ومنعكم (عَن سَبِيلِ اللهِ) ووضوح محجته قيل سهلكم طريق بعض العهدِ على الناس ببعضكم (وَلكُمُ عَذَاتُ عَظِيمٌ ) [النّحل: 94] وعقاب عميم.

(وَلَا تَشْتَرُواْ بِعَهْدِ اللّهِ ثَمَنًا قَلِيلاً ﴾ ولا تستبدلوا بعهد اللّهِ وبيعة رسول اللّهِ عَلَى عرضًا يسيرًا مِن الدنيا بأن كانت قريش يهمونهم على الرجوع من الإسلام إلى الكفر، ثمنًا قليلًا من الدنيا، فليتبينوا على دين الحق وملّة الإسلام (إِنّمَا عِندَ اللّهِ هُوَ ) من الثواب الجميل والعرض الجليل (خَيْرٌ لَكُمُّ إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ ) [النّحل: 95] حقيقة الحال وحقيقة المآل وذلك لأن (مَا عِندَكُم ) أو من الحطام الدنيا والمتاع الأدنى (يَنفَذُ ) ويزول ويفنى عن قريب (وَمَا عِندَ الله ) من السعادة السرمدية والدولة الأبدية (بَاقِ ) لا يزول ولا ينفد أبدًا (وَلنَجْزِينَ ٱلّذِينَ صَبَرُواً ) [النّحل: 96] على الوفاء بالعهود.

### ﴿ إِنَّمَا سُلْطَنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴿ إِنَّهَا سُلْطَنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَهُ ﴾ يىريد يطيعونه ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾

[النّحل: 100] يريد يطيعونه في الشرك على الله وأوفوا بعهد الله إذا عاهدتم.

(غَضَبُ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ) [النّحل: 106] ولذا قال بعض العلماء أن العقود بالإكراه كالطلاق والبيع والإقرار لا يقع، ذلك الكفر بعد الإيمان أو الوعيد.

﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ أَسْتَحَبُّوا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا﴾ وآثروها ﴿ عَلَى ٱلْآخِرَةِ ﴾ لسبب محبتها وفرط ميل نفوسهم إليها ﴿ وَأَنَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [النّحل: 107].

﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ آثروا الدنيا على الآخرة هم الذين ﴿ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمُ وَأُولِيَهِكَ هُمُ ٱلْفَانِهُ وَالنّحل: 108] الكاملون في الغفلة بعده المنغمسون في الجهالة والمعصية.

﴿ لَا جَرَمٌ ﴾ حقًّا وقطعًا ﴿ أَنَّهُمْ فِ ٱلْآخِـرَةِ هُـمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [النَّحل: 109].

(ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُواْ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُواْ) وعذبوا على الإيمان ودخولهم في حكم الإسلام (ثُمَّ جَههُدُواْ) مع النبي بالمدينة (وَصَبَرُواً) على الهجرة والجهاد (إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا) الفتنة والهجرة والمجاهدة، يعني إن ربك يا محمد من بعدها من بعد [أي] الفتنة المذكورة (لَغَفُورُ رَّحِيمٌ). (إِنَّ رَبَّكَ) مبتدأ لللَّذِينَ هَاجَرُواْ) [النّحل: 110] والمعطوفات خبره، وفي هذه الجملة الاسمية الدالة على الثبوت والتحقق بيان كمال تحققهم وتمكنهم على الإيمان والإسلام، ترغيبًا لمطالب الحق في الثبوت على الإيمان والإسلام، وتعريضًا للمنافقين توبيخًا وتهكمًا بهم وتفضيحًا بحالهم.

#### إشارة وتأويل

(وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةُ مُكَانَ ءَايَةٍ ﴾ [النّحل: 101] الآية أعم أن تكون آية الكتاب الآفاقي والأنفسي والآفاقي إما معنوي أو صوري، والصوري هي الأدوار الكلية والجزئي، أما الجزئية تبدل الأدوار الزمانية بالليل والنهار (وَجَعَلْنَا اليَّلَ وَالْنَهَارَ ءَاينَيْنِ ﴾ [الإسراء: 12] الآية إلخ، أو تبدل النفس بالانبساط والانقباض، ومنها أدوار الكواكب السيارة أو الثابتة ودور فلك الأفلاك. أما الكلية فهي

الأدوار الأربعة النورية والأكوار المربعة العدمية الظلية، فإن كل دورة وكورة تشتمل على أدوار لا تتناهى.

وعجايب آيات هذه الأدوار والأكوار وغرايب أنواعِها مما لا يحيط بها إلا الله والراسخون في العلم الذين داروا بالله وساروا مع الله في الله وفي مقتضيات أسمائه ومرتضيات أسمائه وصفاته من الأكوار والأدوار المذكورة. أما الأدوار الأربعة الأصلية النورية والفرعية فهي الآيات الكلية الصورية والأكوار الأربعة الظلية الأصلية والفرعية الأربعة، فهي الآيات المعنوية الآفاقية، فإن فردارية آيات الأدوار النورية الجمالية الوجودية الصريحة تنسخ آيات الأكوار الظلية العدمية الجلالية ويجعلها ضمنية، فإذا استكملت فردارية الأدوار النورية الصريحة انتقلت الفردارية ونوبة التدبير والتربية إلى الأكوار الظلية العدمية الجلالية ونسخت آيات الأدوار النورية الجمالية الوجودية، فالأدوار آيات النهار الإلهى والأكوار آيات الليل الإلهى.

وأما الآيات النفسية فهي الأطوار السبعة القلبية، والأنوار الملوية وما يترتب عليها من التجليات الذاتية والأسمائية والصفاتية والأفعالية والآثارية والكلية، والتحقق بالأسماء والصفات المظهرية، وغير ذلك من الحالات والمقامات والمنسوخ والناسِخ إنما يتحقق في الآيات الإفرادية، وأما الآيات الجمعية فلا ناسِخ فيها ولا منسوخ إذ نسبة الكل إليها على السواء.

﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُ ﴾ أي لأعيان القوى البدنية والنفسانية والروحانية إنما يعلّمه بشر أي المولود الملكي ﴿ لِسَانُ الَّذِي يُلْمِدُونَ ﴾ ويميلون ﴿ إِلَيْهِ ﴾ أي إلى الحقيقة المحمدية السارية في المظاهر النورية صريحًا والمحال الظلية ضمنًا لأنه خليفة الله في تلك الوجود الخارجي في الشهادة والغيب في النفس والقلب وهو ﴿ أَعْجَمِي ﴾ أي المولود الجني الضمني وهَا نَا لِسَانُ ﴾ [النّحل: 103] أي الصورة الجامعة لهما في الوجود الجمعي.

(مَن كُفَرَ بِأُللّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ ﴾ إشارة إلى الفرات والسقطات ﴿ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ ﴾ أي يكون كفره بالاستطراد وبالبيع لا بالأصالة ﴿ وَقَلْبُهُ ﴾ وغيبه الملكوتي ﴿ مُطْمَئِنٌ بِأَلِيمَنِ ﴾ [النّحل: 106] الفطري والإيقان الفكري النظري لم يتطرق عليه في الأدوار والأكوار غفلة ولا عصيان ولا فطرة ولا طغيان.

#### إشارة وتأويل

(وَاللّهُ جُعَلُ لَكُمْ مِمّا خُلُقَ ظِلْلًا) [النّحل: 18] إلى قوله: (الْكَيفِرُونَ) [النّحل: 83] إشارة إلى إظهار الأعيان الممكنة والظلية الوجودية وإلى تنوع الأظلال الوجودية والعدمية فإن ظلمة الإمكان الذاتي الذي يظهر في الأدوار الأربعة النورية، أما الأربعة الظلية والإمكانية الوقوع من الذي يظهر في الأدوار الأربعة النورية، أما الظل الأول وهو في الدورة العظمى النورية التي أعيانها تظهر بصور الملائكة وتختفي فيها صور الأرواح وهيئات الأشباح ونعوت الأجسام، والظل الثاني يظهر في الدورة الكبرى النورية، والظل الثالث يظهر في الدورة الوسطى بهيئات الأشباح ونعوت الأجسام، والظل الرابع يصدر في الدورة الصغرى بأشكال الأجسام وصور الأجرام العالية والسافلة البسيطة والمركبة المعدنية والنباتية والحيوانية فعبّر عن الأول مما هو في السراء والضراء في طاعة الواجب المرجوة (أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَاثُواْ يَعْمَلُونَ) [النّحل: 90] قال النبي على ما الواجب المرجوة (أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا حَاثُواْ يَعْمَلُونَ) [النّحل: 91] قال النبي على على ما يغنى " (مَنْ عَمِلُ صَلِحًا مِن ذَكِرٍ أَوْ أُنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلُحُوبَيْنَهُمُ حَيَوةً لِمَاتِحَل الأخرة (بِأَحْسَنِ مَا كَاثُواْ يَعْمَلُونَ) [النّحل: 92] لأنه جل وعدهم ثواب الدنيا وحسن ثواب الآخرة.

﴿ فَإِذَا قُرَأْتُ الْقُرُانَ ﴾ أي إذا أردت قراءتها وتلاوتها ﴿ فَاسَتَعِذْ بِاللّهِ مِنَ الشّيطانِ الرّحِيمِ ﴾ [النّحل: 98] فإنّ الاستعاذة من الأعمال الصالحة يجزي الله عليها الثواب، أكثر العلماء على أن الاستعاذة قبل القراءة. وقال أبو هريرة بعدها: فحيث لا حاجة إلى الإضمار المذكور ولفظ أعوذ بالله من الشيطان الرجيم. روي أنّ النبي عليه كبر الله أكبر كبيرًا ثلاث مرات والحمد لله كثيرًا ثلاث مرات وسبحان اللّهِ بْكرةً وأصيلًا ثلاث مرات اللهم إني أعوذ بك من الشيطان الرجيم من همزه ونفخه ونفثه. قال عمرو: نفخه الكبر وبغته الشعر وهمزه الموتة وهي الجنون والاستعاذة بالله هي الاعتصام به. عن ابن عباس فقال لي: يا ابن عبد الله قل أعوذ بالله من الشيطان الرجيم هذا فراسة جبرئيل عن العلم عن اللوح المحفوظ.

﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَنُّ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [الـنّحـل: 99] ﴿ إِنَّمَا

سُلَطَنُئُهُ ﴾ وسلطنة ولائه على أوليائه يقع أنهم لا يقبلونه ولا يطيعونه حتمًا يريد منهم من اتباع خطواته ﴿عَلَى ٱلَّذِينَ عَتَوَلَّوْنَهُ ﴾ ويطيعون له ويدخلون تحت ولايته ﴿وَٱلَّذِينَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ ﴾ [النّحل: 100] أو بالشيطانِ.

#### إشارة وتأويل

(وَأُونُواْ بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَهَدتُكُمْ) في الفطرة الأولى في الدورة العظمى في مقام (أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ [الأعراف: 172] (وَلا نَنقُضُواْ اَلْأَيْمَنَ) الجاري في الدورة الكبرى والوسطى والصغرى (بعَد تَوْكِيدِهَا) وتشديدها وتأكيدها في المرتبة الأعلى والدورة المتقدمة عليها (إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ) [النّحل: 19] على سبيل الاستمرار والتجدد دينًا وآخرًا لا إلى النهاية.

وَلَا تَكُونُوا كَالَيْ نَقَضَتْ غَرْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّ [النّحل: 92] إشارة إلى أن النقض يقع في كل دورة بناء على أنّ حقيقة الإنسان قد جعلت على السهو والنسيان وعلى المخالفة والعصيان (إِنَّ الْإِسْنَ لِرَبِهِ لَكَنُودٌ ﴿ العاديات: 6] أي عاص وكفور (وَلَوَ شَآءَ اللهُ لَجَعَلَكُمُ أُمَّةً وَحِدةً ﴾ [النّحل: 93] في قبول الطاعات وحصول التوفيق لوصول العبادات إلى خالق الكائنات وموجد المكونات بأن جعلكم من مربوبات النور والجمال صريحًا، وجعل حكم الجمال والنور غالبًا دائمًا والجلال معلومًا أبدًا، وبالعكس من غير أن يركبكم بقوى مختلفة وأجزاء متباينة يظهر منها آثار متناقضة وأطوار متعارضة، فإنّ هذا الأمر يخالف محكمة الإلهية أو المحكمة الإلهية أو المحكمة الإلهية إنما يظهر من أمور متخالفة وأشياء متضادة كما قيل: الأشياء تتبين بأضدادها، وإليه أشار: (تُفِيلُ بِهَا مَن تَشَآهُ وَتَهْدِئ مَن تَشَآهُ ) [الأعراف: 155] والسر الإلهي والكمال الجمعي نقيضي جمعيتهما (وَلا لَنَخِذُوا أَيْمَنَكُمْ دَخَلا بَيْنَكُمْ فَلَزلً بَيْنَكُمْ فَلَزلًا بَيْنَكُمْ فَلَزلًا بَيْنَكُمْ وَلَا المَعْمِ فَاللّهُ وَلَيْهُ وَلَا الْمَاهِ وَالْمَالُ الجمعي نقيضي جمعيتهما (وَلا لَنَخِدُوا أَيْمَنَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَلَا بَيْنَ كُمْ فَلَا الْمِعْمِ فَالْمَوْمَ الْمَاهِ والكمال الجمعي نقيضي جمعيتهما (وَلا لَنَخِدُوا أَيْمَنَكُمْ دَخَلاً بَيْنَكُمْ فَلَا الْمَاهِ والْمَالُ والباقي ظاهر.

#### تفسير

﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَآ ءَايَةً مَكَانَ ءَايَةٍ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّكُ قَالُوٓاً إِنَّا يَعْلَمُونَ إِنَّ مَا تُنَزِّ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّا ﴾

﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مُكَانَ ءَايَةً ﴾ [النّحل: 101] يريد من الناسخ والمنسوخ

﴿ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّكُ قَالُوٓا ﴾ يريد المشركين ﴿ إِنَّمَاۤ أَنتَ مُفْتَرً ﴾ يريد مفعولًا ﴿ بَلْ أَحْتَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [النّحل: 101].

#### ﴿ قُلَ نَنَّلُهُ. رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّيِكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَيِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَهُدًى وَبُشْرَئ لِلْمُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهُ الْمُسْلِمِينَ ﴿ اللَّهِ الْمُسْلِمِينَ اللَّهِ ﴾

(قُلْ) يا محمد (نَزُلَمُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن زَيِكَ) يريد جبرئيل كان ينزل بالبيان من عند الله إلى أنبيائه وبالانتقام بعذابه كما قال في سورة البقرة قالت قريظة والنظير وبني قينقاع: من جاء بهذا الوحي؟ قال رسول الله ﷺ: «جاءني جبرائيل» قالوا: هذا عدوٌ لنا، فأنزل الله يا محمد (مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ, نَزَّلَهُ, عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ اللهِ اللهِ وقضائه وقدره ومن ربك (بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ عَامَنُواً) يريد الله وقضائه وقدره ثباتًا ورشادًا (وَبُشَرَى لِلمُسْلِمِينَ) عَامَنُواً يريد الذين صدقوا (وَهُدَى) يريد ثباتًا ورشادًا (وَبُشَرَى لِلمُسْلِمِينَ) [النّحل: 102] يريد الذين لم يعدلوا باللّهِ ولم يتخذوا من دونه وليًّا.

﴿ وَلَقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ, بَشَرُّ لِسَانُ الَّذِي الَّذِي لَيْحَدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَلَذَا لِسَانٌ عَرَفِتٌ مُبِيثُ ﴿ إِنَّا ﴾ لَلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَلَذَا لِسَانٌ عَرَفِتٌ مُبِيثُ ﴿ إِنَّا ﴾

(وَلَقَدُ نَعْلَمُ) يا محمد (أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ) يريدون عداس غلام عتبة بن ربيعة قال الله: (لِسَاثُ الَّذِي يُلْجِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَعِيُّ وَهَنذَا لِسَانُ يريد الذي نزل على محمد (عَكَوِتُ تَمِيثُ النّحل: 103] يريد أفصح ما يكون من الخربية وأبنيته لسان سعد بن بكر بن هوازن الذين أرضعوا النبي ﷺ فكان فيهم ثلاث سنين.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ لَا يَهْدِيهِمُ ٱللَّهُ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيـمُ ﴿ أَنْكَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ مِثَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ يريد لا يؤمنوا ولا يصدقوا بعظمة اللّهِ ﴿ لَا يَهْدِيهُمُ ٱللَّهُ ﴾ لا يرشدهم ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيثُهُ ﴾ [النّحل: 104] يريد وجيعًا .

﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِثَايَنتِ ٱللَّهِ وَأُولَتَهِكَ هُمُ

﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِثَايِنَ ٱللَّهِ ﴾ يريد لا يؤمنوا ولا يوقنوا ولا يصدقوا بعظمة آيات الله ﴿ وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَاذِبُونَ ﴾ [النّحل: 105] يريدهم المفترون.

# ﴿ مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ وَمُطْمَئِنُ اللَّهِ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللَّهِ وَلَكِن مَن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنَ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللَّهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ اللَّهِ

وَمَن كَفَرَ بِأَللَّهِ مِنْ بَعَدِ إِيمَنِهِ إِلَّا مَنْ أُحَرِه وَقَلْبُهُم مُطْمَعِنٌ بِأَلْإِيمَانِ يسريد قومًا من قريش كانوا يعذبون على إيمانهم، منهم ياسر بن عامر وعمار بن ياسر وأمه سمية وخباب بن الأرت وسلمة بن هشام والوليد بن الوليد وعباس بن ربيعة وعتبة ابن غزوان والمقداد بن الأسود، وغيرهم وقلوبهم مطمئنة بالإيمان بأنه لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأن محمدًا عبده ورسوله جاءنا بالحق وصدق المرسلون وكذكن مَن شَرَح بِألكُفر صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبٌ مِن اللهِ وكلهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ الله على يديه وكان يريد قومًا الله أعلم بهم، منهم من آمن وحسن إيمانه وفتح الله على يديه وكان صالحًا حين مات.

## ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمُ ٱسْتَحَبُّوا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَا يَالَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَافِرِينَ ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَافِرِينَ ﴿ إِنَّ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

﴿ ذَالِكَ بِأَنَهُمُ ٱسْتَحَبُّواْ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا عَلَى ٱلْآخِرَةِ وَأَكَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ [النّحل: 107] يريد الجاحدين المقيمين على الكفر.

## ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ مَرْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمَّ وَلَيْهِمُ وَأَبْصَارِهِمْ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْغَافِلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَعَافِلُونَ ﴿ إِنَّ اللَّهُ الْعَافِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَافِلُونَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ الللَّهُ الللّه

﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ مَ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمٍ وَأُولَيَهِكَ هُمُ الْفَاعِلُونَ ﴾ [النّحل: 108] يريد عما رد لهم.

#### ﴿ لَا جَكُرُمُ أَنَّهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ ﴾

﴿ لَا جَرَمُ ﴾ يريد حقًا ﴿ أَنَّهُمْ فِ ٱلْآخِرَةِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [النّحل: 109] يريد المغفلين.

## ﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَكُرُواْ مِنْ بَعَدِ مَا فُتِنُواْ ثُمَّ جَهَدُواْ وَصَبَرُوَاْ إِنَ رَبَّكَ مِنْ بَعَدِهَا لَعَهُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ مَنْ بَعَدِهَا لَعَهُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ مَنْ بَعَدِهَا لَعَهُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

﴿ ثُمَّ إِنَ رَبَّكَ ﴾ يا محمد ﴿ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا ﴾ وجاهدوا يريد الذين كانوا يعذبون ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا فُتِنُوا ﴾ يريد من بعد ما عذبوا ﴿ ثُمَّ جَنهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَ النبي عَلَيْهُ وَبَلَا لَعَ فُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النّحل: 110] يريد لما خرجوا إلى النبي على وصاروا عائذة بالمدينة غفر الله لهم عامهم بمكة و ثبطهم بهم، عفى الله ذلك عنهم.

#### إشارة وتأويل

(وَإِذَا بَدُلْنَا ءَايَةً ﴾ ونسخنا حكم آية فأبدلنا (مَكَانَ ءَايَةٍ ﴾ حكمًا آخر (وَاللهُ أَعَلَمُ بِمَا يُنَزِلُ ونسخنا حكم آية فأبدلنا (مَكَانَ ءَايَةٍ ﴾ حكمًا آخر وقت يصير مفسدة في وقت آخر، وبالعكس فيثبت ما يشاء وينسخ ما يشاء بحكمته (قَالُوا إِنَّمَا أَنتَ ) يا محمد مفتر (مُفْتَرً ﴾ تقول على اللهِ يأمر لشيء في زمان ثم يبدو لك مصلحة فتنهى عنه، وهو جواب إذا واللهُ أعلم، اعتراض لتوبيخ الكفار على طعنهم بأنه ينسخ الأشق بالأهون والأهون بالأشق والأهون بالأشق الحكمة ورعاية الحكمة والأشق بالأشق، وهم لا يعلمون أن الغرض من النسخ المصلحة ورعاية الحكمة لا الهوان والمشقة.

واعلم أن القرآن ينسخ بالقرآن، والإجمال ينسخ بالتفصيل، والمشترك بالمبين، والقرآن لا ينسخ بغيره على أن السنة المتواترة المكشوفة مثل القرآن في إيجاب العلم فنسخه به كنسخه بمثله، وأما الإجماع والسنة الغير المقطوع فيها فلا يصح نسخ القرآن بها، وقد فصّل في علم الأصول في باب الناسخ والمنسوخ (بَلَ أَصَّرُهُم لَا يَعُلَمُونَ [النّحل: 101] مصالح الناس وحكمة المنسوخ، ولا يدركون بأحوال الأشياء وحقائقها، ولا يميزون الخطأ من الصواب ولا العقاب من الثواب.

﴿ قُلَ نَزَلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ ﴾ أي نزله روح القدس أي نزل بالقرآنِ جبرئيل عليه السلام، وإضافة الروح إلى القدس هو الطهر، والمراد المقدس والمطهر بالماء مثل إضافة خاتم الجواد ﴿ مِن رَبِكُ ﴾ من للبيان ﴿ بِالْحَقِّ ﴾ [النّحل: 102] ملتبسًا بالحق ومستصحبًا به ﴿ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ويمكنهم ويجعلهم ثابتًا ومتمكنًا

على الإيمان والتصديق بأنه كلام حق منزل بالحق من الحق، فإنهم سمعوا الناسخ وتدبروا فيه من رعاية المصالح ووفور الحكمة، ورسخت عقائدهم واطمأنت قلوبهم بالإيمان وكمال الإيقان (وَهُدًى وَبُشَرَك لِلْمُسْلِمِينَ) واطمأنت قلوبهم بالإيمان وكمال الإيقان (وَهُدًى وَبُشَرَك لِلْمُسْلِمِينَ النصل [النّحل: 102] المنقادين المستسلمين بحكمه المطيعين لأمره معطوفان على محل (ليثبت) أي تبيينًا وهداية وبشارة وتعريضًا لحصول أضداد لغيرهم يعني أن النسخ من جملة الحق لأن يثبت قلوب الذين آمنوا بالنسخ، حتى أنهم قالوا إنه هو الحق والثابت منه دينًا، والحكمة فيه تثبيت القدم وتصحيح الاعتقاد واليقين، ومطمئنين القلوب بالحدوث والقدم وبالوجود والعدم، وبأن الله الحكيم لا يفعل إلا ما هو حكمة وصواب ومصلحة وهداية وثواب.

(وَلُقَدُ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ ) آدمي لا ملك ولا جني قال ابن عباس كان النبي عَلَيْ يزور قبينا بمكة اسمه بلعام كان نصرانيًّا أعجمي اللسان وكان المشركون يرون رسول الله يدخل عليه ويخرج وقالوا: إنما يعلمه بلعام، وقال عكرمة: كان النبي عَلَيْ يقرئ غلامًا لبني المغيرة اسمه عيسى كان يقرأ الكتب فقالت قريش: إنما يعلمه لعيسى أو عاش مملوكًا قد أسلم وحسن إسلامه وكان أعجمي أو كان عليه الصلاة والسلام يجلس إلى غلام رومي نصراني اسمه جبير كان قارئ الكتب.

قال عبد الله بن مسلم الخضرمي: كان لنا عبدان كانا يصنعان السيوف بمكة يقرآن التوراة والإنجيل فربما مر بهما النبي على وكان إذا رآهما الكفار يتوجه إليهما فيستريح بكلامهما يقرآن عليه قصص الأنبياء السالفة عليه الصلاة والسلام. فقال المشركون: إنما يتعلم محمد منهما فنزلت هذه الآية تكذيبًا لهم قيل هو سلمان الفارسي.

(إِسَانُ الَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَتِهِ أَعْجَمِيًّ اللسان اللغة أي لغة الرجل الذي يميلون إليه (يُلْحِدُونَ) مأخوذ من لحد القبر (وَهَنذَا لِسَانُ عَرَفِيٌ مُبِيثُ اللّه النّحل: 103] أي القرآن بلسان عربي ظاهر واضِحٌ هذه جملة مستأنفة جواب لقولهم ورد عليهم، أي كيف يتعلم منه القرآن العربي مع كمال الفصاحة والبلاغة مع عجز بلغاء العرب في الإتيان بمثله، وهو أعجمي ما مارس لغة العرب ولا يعرف اللغة ولا الفصيح والبليغ ولا يميزهما.

﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِنَايَنتِ ٱللَّهِ لَا يَهْدِيهِمُ ٱللَّهُ ﴾ ولا يـرشــدهــم إلـــى الــهــدايــة ووجدان النعمة ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ ﴾ [النّحل: 104] في تضييعهم الفرصة وصرفهم الوقت إلى ما لا يعنيهم وإلى الافتراء.

﴿إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِنَايَنتِ ٱللَّهِ ﴾ إنما يفتري الكذب إخبار عن فعلهم ﴿وَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْكَذِبُونَ ﴾ [النّحل: 105] نعتٌ لازم لهم.

﴿ مَن كَفَرَ بِأَللَهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَننِهِ ۚ لَوَلْت في عمار [بن] ياسر وذلك أن المشركين أخذوا أباه وأمه سمية وصهيب وبلالًا وخبابًا وسالمًا يعذبهم فقد توهم. فأما سميّة فإنها ربطت بين بعيرين حتى ماتت وأما عمار فإنه أعطاهم ما أرادوًا بلسانه مكرهًا، قال قتادة: أخذ بنو المغيرة عمارًا وغطوه وقالوا له: اكفر بمحمد فبايعهم على ذلك، وكان قلبه كارهًا فأخبر رسول الله علي أن عمارًا قد كفر قال: إن عمارًا [مليء] من قرنه إلى قدمه إيمانًا، واختلط الإيمان بلحمه ودمه، فأتى عمار رسول اللّهِ وهو يبكى فقال رسولُ الله: «ما وراءك؟» قال: شرٌّ يا رسول اللَّهِ قلت فيك وذكرت؟ قال: «كيف وجدت قلبك؟» قال: مطمئنًا بالإيمان، فجعل النبي عَلَيْ يمسح عينيه وقال: «إن عادوك فعُد لهم بما قلت»، فنزلتِ ﴿ إِلَّا مَنْ أُكَرِّهُ وَقَلْبُهُم مُظْمَيِنُّ إِلْإِيمَنِ وَلَكِن مِّن شَرَحَ بِٱلْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ ﴾ [النّحل: 106] بما هو أعم إشعارًا بأنه في الكل، وعن الثاني بالجبال إشارة إلى أن أول ما يتعين من الإظلال في العين هو جبال الأرواح، ثم سرابيل أعيان الأشباح، ثم سرابيل أعيان الأجسام، وتكرار سرابيل إشعار بأن أعيان الدورة الوسطى والصغرى قد اشتركت في الصورة التي هي مدار الإرادة الحسى، ثم يعرفونها، ثم ينكرونها إشارة إلى أن أكبر الأعيان في الأطوار البرزية ينتقلون عن أحوال أجرت في الأدوار السابعة والأكوار المتقدمة الشاهقة، ونسوا ما شاهدواً نسيًا منسيًّا كأن لم يكن شيئًا مذكورًا ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ثُمَّ لَا يُؤْذَبُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ وَلَا هُمْ يُسْتَعْنَبُونَ ﴾ [النّحل: 84] إشارة إلى سريان النبوة الذاتية في الأمم والإفرادية النورية والأكوار المرجعة الظلية، وإلى أن رسول كل دورة ونبي كل كورة إنما يكون من أعيان تلك الدورة، ليتأتى التكمل والإرشاد إذ الاستفاضة والتمتع والاستفادة إنما تكون بالمناسبة وبين الجنسية بين المفيد والمستفيد.

﴿ وَإِذَا رَءَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلْعَذَابَ ﴾ [النّحل: 85] إشارة في نشأة الأدوار والعنايات ونشأت الساعات.

﴿ وَأَلْقُوا إِلَى اللّهِ يَوْمَبِذِ السَّائِرَ ﴾ يعني لما ارتفع على عبدي الأهوية الأيدي الشهوية وغطاء القوة الوهمية، وغشاء غطاء مبدأ الصور الخيالية، ظهر لهم في الدورة الجمعية الناسوتية بعموم عناية اللّهِ وهدايته أن المؤثر والفاعل في جميع الأحوال وتمام الأطوار، بل الموجود في كل الأدوار هو الله عز وجل لا غير، بل الظاهر والمتجلي في أنه صورة عرضية، وإن هيئته طولية وعرضية إنما هو الحق جل وعلا ﴿ وَالْفَوّا إِلَى اللّهِ يَوْمَبِذٍ ﴾ [النّحل: 87] أي وصلوا في يوم الجزاء إلى الله سالمين عن رؤية الغير ومشاهدة أفعالهم لقوله: ﴿ هُو اللّاَيْلُ وَاللّا فِي وَاللّهِ مُنْ وَاللّهِ مُنْ وَلَهُ اللّهِ فَوْرُ السَّمَوْتِ وَالأَرْضُ ﴾ [النور: 35]، ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ مَنْ مَنْ وَعَهُ اللّهُ فَوْرُ السَّمَوْتِ وَالأَرْضُ ﴾ [النور: 35]، ﴿ وَلِلّهِ المُشْرِقُ وَاللّهُ مِنْ وَعَابٍ عن نظرهم ورْ مَا كَافُوا فَتُمْ وَجُهُ اللّهُ ﴾ [البقرة: 115]، ﴿ وَصَلّ عَنْهُم ﴾ وغاب عن نظرهم صور ﴿ مَا كَافُوا فِلْهُ مُؤُونَ ﴾ [النّحل: 87] يبدل صورة الأباطيل بصورة الحق.

﴿ اَلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللهِ ﴾ [النّحل: 88] إشارة إلى الذين ادعوا الإرشاد والتكميل وحصروا طريق الحق على ما هم عليه من المدعيات الكاذبة والمشهيات الباطلة.

(إِنَّ الله يَأْمُرُ بِٱلْعَدُلِ وَٱلْإِحْسَانِ) أي الذات الجامعة بالأسماء والصفات، بحكمه على كل عين مِن الأعيان صريحًا، وعلى كل كون من الأكوان الظلية الضمنية ضمنًا وخفيًا، بالاستقامة مع الله في كل طور من الأطوار السبعة القلبية في الأعمال الإرادية والأفعال الاختيارية والأقوال الإنسانية والأحوال القلبية بالعلوم النظرية والضرورية، وبالأخلاق المرضية والأحوال البشرية الفؤادية بالتجليات الآثارية

والأحوال الروحية بالتجليات الأفعالية، والأحوال الخفية بالتجليات الأسمائية، والأحوال الروحية بالتجليات الأسمائية، والأحوال في طور غيب الغيوب بالتجليات الذاتية والفناء في الله، والبقاء بالله والمظهر والكلية، والتحقق بالذات بتمام الأسماء والصفات بالدين والإسلام، هو هذه الأمور المذكورة والأطوار المزبورة، كما أشار إليه خاتم النبيين عليه وعليهم الصلوات أجمعين: «الشريعة أقوالي والطريقة أفعالي والحقيقة أحوالي».

(وَإِيتَآيِ ذِى الْقُرْبَ ) والإعطاء مطلقًا أيضًا إحسان فيكون تفضيلًا وتفضلًا وتفضلًا له (وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحَشَآءِ وَالْمُنَكِرِ ) الإجمالية النورية الجمالية والمنكر هو مخصوص بالجلال (وَالْبَغَيُّ) عام لهما استواء السر والعلانية، والإحسان أن تكون سريرتك أحسن من علانيتك، والفحشاء والمنكر هو أن تكون علانيتك أحسن من سريرتك (يَعِظُكُمُ ) ينهاكم ويخبركم عما جرى في الأدوار النورية صريحًا وضمنًا وشاهدتم فيها (لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ) [النّحل: 90] كي تتخذلوا وتتفطنوا وتنتقلوا من الخير إلى الشهود بالعين والبصر على وجه يطابق الشهود الأول والوعظ هو التنبيه والتعريف والتذكير.

#### تفسير

### ﴿ ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ تَجَدِلُ عَن نَفْسِهَا وَتُوَفَى كُلُّ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ إِنَّا الْمَالِ اللهِ اللهُ اللهُ

﴿ يَوْمَ تَأْقِ كُلُ نَفْسِ تَجُكِدِلُ عَن نَفْسِهَا ﴾ يريد يوم القيامة ﴿ وَتُوَفَّ كُلُ نَفْسِ مَّا عَمِلَتْ ﴾ يريد ثوابها غير منتقض ﴿ وَهُمْ لَا يُظْلَبُونَ ﴾ [النّحل: 111] يريد لا ينقضون.

﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً ﴾ يريد مكة ﴿ كَانَتُ ءَامِنَةُ مُطْمَيِنَةً ﴾ يريد أهلها كانوا آمنين والناس يتخطفون من حولهم ﴿ يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا ﴾ يريد كثيرًا واسِعًا ﴿ مِن كُلِّ مَكَانِ ﴾ [النّحل: 112] يريد من أرض مصر وأرض شام وأرض الجزيرة والموصل واليمن والعراق ﴿ فَأَذَ قَهَا اللّهِ ﴾ يريد أهلها كفروا بأنعم اللّهِ ﴿ فَأَذَ قَهَا اللّهُ ﴾

لِمَاسَ ٱلْجُوعِ يريد جاعوا حتى أكلوا العصر والعكر [الأنوار بدم الحلم لعفى الحلم على الوتر] ثم تغلى على النار ﴿وَالْخَرْفِ ﴾ يريد من النبي ﷺ ﴿ بِمَا كَانُوا كَانُوا كَانُوا كَانُوا كَانُوا وَالنَّالِ الْمَالِمُ وَالْخَرْفِ ﴾ يريد من النبي على النبي حيث كذبوه وأخرجوه من مكة وما هموا من فعله وتكذيبه إياه.

## ﴿ وَلَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ فَكَذَّبُوهُ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴿ وَهُمْ الْعَذَابُ وَهُمْ طَلِمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(وَلَقَدٌ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْهُمْ) وهو محمّد بن عبد اللهِ بن عبد المطلب بن هاشم ابن عبد مناف بن قصي بن كلاب بن مرة بن لؤي بن غالب بن فهر بن المالك بن الفهر بن كنانة الصادق الأمين يعرفونه بالوفاء والأمانة وترك الأباطيل (فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ ظَلِمُونَ الْأَمِينِ النّحِل: [11] مثل قوله: (الّمَ السجدة: (وَلَنُذِيقَنَهُم مِّنَ الْعَذَابِ الْأَذَنَى دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ اللّهِ اللهِ اللهِ الذي كان بمكة دون العذاب الأكبر يريد القتل ببدر ومثل قوله تعالى في (حمّ): (بَوْمَ تَأْتِ السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينٍ) [10] وهو الجوع الذي كان بمكة لا يبصر بعضهم بعضًا من شدة الجوع كأن يكون بين الرجل وبين الآخر دخان ما ينظر إليه من شدة الجوع وضعف البصر.

### ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَالًا طَيِّبًا وَاشْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّا ﴾

﴿ فَكُوا ﴾ يا معشر المؤمنين ﴿ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ ﴾ يريد من الغنائم ﴿ حَلَالًا طَيِّبُا وَأَشَكُرُوا فِي مَنْ اللهِ الإسلام ﴿ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [النّحل: 114].

﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ أَنَّهُ فَمَنِ ٱضْطُرَ عَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَمُنِ ٱضْطُرَ عَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَمُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عَلَا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْعِ عَلَّ اللّهُ عَلَّا عَ

﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْـتَةَ ﴾ يريد كلما ينقضون ﴿وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِـ ۗ كَا يَدِيد على المسلمين لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ۗ كَا يريد على المسلمين ﴿ وَلَا عَادِ ﴾ مثل قاطع الطريق فليس له تخلل ولا كراهة قال ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النّحل: 115] يريد لم يبعد ولم يقع على المسلمين ولا على أهل الذمة.

### ﴿ وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَنَدَا حَلَنُكُ وَهَنَذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ۗ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ۗ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ۗ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ ۗ إِنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

إِوَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَنُكُمُ ٱلْكَذِبَ هَذَا حَلاً وَهَذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُوا عَلَى ٱللهِ الْكَذِبُ وَهِ يَدِد المشركين واليهود، فإن المشركين أحلوا الميتة وقالوا: ما في بطون هذه الأنعام خالصة لذكورنا ومحرم على أزواجنا وأرسل الله نبيّه محمدًا على إلى جميع الخلق يحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث، حرّم على المؤمنين مثل الميتة والدم ولحم الخنزير، والطيبات لحوم الإبل وشحوم البطن مثل الشرب في الكليتين، وكلما كان محرمًا عليهم مما حرم إسرائيل على نفسه ليفتروا على الله الكذب (إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ اللهِ النّحل: 116].

#### ﴿ مَنَكُ قَلِيلٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴿

﴿مَنَاتُهُ قَلِيلٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [النّحل: 117] يريد وجيعًا .

﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلٌ وَمَا ظَلَمَنَاهُمْ وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞

﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا ﴾ يريد اليهود ﴿ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلٌ ﴾ في غير هذه السورة ﴿ وَمَا ظُلَمَنَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [النّحل: 118] هم الظالمون.

﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا ٱلشُّوَءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ تَـابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَالِكَ وَثُمَّ الْأَنْ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ كَابُواْ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ كَابُواْ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ إِنَّ كَابُواْ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ ال

﴿ ثُمُّ إِنَ رَبَّكَ ﴾ يا محمد ﴿ لِلَّذِينَ عَمِلُواْ اَلسُّوَءَ بِجَهَالَةِ ﴾ يريد الشرك بجهالة يريد قبل المعرفة بالله وبما جاء به محمد ﴿ ثُمَّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ ﴾ يريد آمنوا وصدقوا وقاموا بالفرائض وانتهوا عن معاصيه ﴿ إِنَّ رَبَّكَ ﴾ يا محمد ﴿ مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ [النّحل: 119] يريد ما كان في الشرك قبل الإيمان.

(يَوْمَ تَأْتِي كُلُّ نَفْسِ) أقول نفس كافرة (تُجَدِلُ) وتباحث وتناظر (عَن نَفْسِ) [النّحل: 111] مما أسلفت في النشأة الأولى واختلفت في المرتبة الأولى من خير وشر فتخاصم نفسها في اكتساب الأعمال القبيحة واجتلاب الأفعال وهي

تنكر وتجاحد فتشهد عليها ألسنتها وأرجلها والأرض التي عملت هي عليها (إِنَا وَلَيْنَ أَلَوْ اللّهِ اللّهِ الْحَرْمَةِ اللّهَرْضُ أَنْفَالَهَا ﴿ وَقَالَ الْإِنسَانُ مَا لَهَا ﴾ وَالْخَرْمَةِ الْأَرْضُ أَنْفَالَهَا ﴿ وَقَالَ الْإِنسَانُ مَا لَهَا ﴾ وَالزّلُولَة: الآيات ١-4] إلى آخرها ﴿ وَتُولُقُ اللّه تعطى ﴿ كُلُّ نَفْسٍ الله وفاجرة ﴿ مَا عَمِلَتُ ﴾ في الله نيا من خير وشر ونفع وضر وربح وخسر ﴿ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴾ بأن يحاسبوا في ديوان أعمالهم شيئًا وما فعلوه من السيئات وتنقص من عسناتهم عن أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه قال كعب: يا أمير المؤمنين والذي نفسي بيده لو وافيت القيامة بمثل عمل سبعين نبيًّا لازدريت عملك مما ترى وإن نفسي بيده لو وافيت القيامة بمثل عمل سبعين نبيًّا لازدريت عملك مما ترى وإن لجهنم زفرة ما يبقى ملك مقرب ولا نبي مرسل منتخب إلا وقع خائفًا على ركبتيه حتى إبراهيم الخليل يقول: يا رب لا أسألك إلا نفسي وإن تصديق ذلك ﴿ يَوْمَ تَأْتِي حَلَى النّه عَن نَفْسِمَا ﴾ [النّعل: 111].

عن ابن عباس في هذه الآية قال: لا تزال الخصومة بين الناس حتى يخاصم النفس الجسد فتقول النفس والروح: لم تكن يد لي أبطش بها ولا رجل أمشي بها ولا عين أبصر بها، فجاء هذا كشعاع النور فيه نطق لساني وأبصرت عيني ومشيت رجلي، فضرب الله بها مثلًا أعمى ومقعد دخلا حائطًا أي بستانًا فيه ثمر، فالأعمى لا يبصر الثمر، والمقعد لا يناله، فحمل الأعمى المقعد فأصابا من الثمر.

(وَضَرَبُ اللهُ مَثَلًا قَرْيَةً) مكة أو كل قرية أنعم الله على أهلِها فنظروا أو نظروا الغافلين فترفوا وتركوا الإنصاف (كانتُ ءَامِنةً) ذات أمن وأمان فعافوا ولم يخافوا (مُطَمَينَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا) أقواتها التي تتقوم وتتموّن بها كثيرًا إذا رأوا [رزقًا] واسعًا (مِن كُلِ مَكَانِ) يحمل منه إليها من البراري والجبال والصحراء (فَكَفَرَتُ بِأَنعُمِ اللهِ) جمع نعمة كأدرع ودرع بترك الاعتداد بالباء أو جمع نعم كبؤس وأبؤس (فَأَذَقَهَا اللهُ لِياسَ الْجُوعِ) استعار الذوق لإدراك أثر الضرور واللباس (وَالْخُوفِ) لما غشيهم واشتمل عليهم من الجوع والخوف ما وقع الإذاقة عليه بالنظر إلى المستعار له كقوله: غمرُ الرداء إذا تبسم ضاحكًا غلقت لصحبته رقاب المال، فإنه استعار الرداء المعروف لأنه يصون عرض صاحبه صون الرداء لما يلقى عليه وأضاف إليه لعمر الذي هو وصف المعروف، وقد ينظر إلى المستعار كقوله شعر:

ينازعني رداءي عبد عمرو رويدك يا أخا عمرو بن بكر

لي الشطر الذي ملكت يميني ودونك فاعتجر منه بشطر ثم قال فاعتجر منه الشطر فنظر إلى المستعار في لفظ الإعجاز ولو نظر إليه فيما فيه لقيل لكساهم لباس الجوع والخوف ولقيل صاف الرداء إذا تبسم ضاحكًا أيما كانوا يَمْنَعُونَ [النّحل: 112] ويعملون من الكفر والتكذيب.

﴿ وَلَقَدُ جَآءَ هُمُ رَسُولُ ﴾ محمد ﷺ ﴿ مِنْهُمُ ﴾ من العرب والقريش فأنكروه ﴿ وَلَقَدُ جُآءَ هُمُ الْعَذَابُ ﴾ جوع سبع سنين ﴿ وَهُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [النّحل: 113] حال التباسهم بالظلم ﴿ اللَّذِينَ تَنَوَفَّنَهُمُ الْمَلَيِّكَةُ ظَالِيقَ أَنفُسِهِم ﴾ [النّحل: 28] نعوذ بالله من مفاجآت الموت على الغفلة وليس المختص من هذه الثلاثة الداهية إلا لطفه الخفي يا خفي الألطاف نجنا مما نخاف.

(فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَلًا طَيِّبًا) يا معشر المسلمين ما حرمت قريش وثقيف وخزاعة وبنو مدلج وعامر بن صعصع وأتباعهم (وَأَشَكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ فَيما رزقكم من تحليل الحرث والأنعام (إن كُنتُم إيّاهُ تَعْبُدُونَ [النّحل: 114] وتقصدون في عبادتكم إياه دون غيره.

﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ ﴾ أي ما مات بنفسه ﴿وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِبْرِيرِ وَمَا أَهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ﴿ أَي وما ذبح للأصنام ورفع الصوت بأسمائها كقولهم باسم اللّات والعزى ﴿ فَمَنِ ٱضْطُرَ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادٍ ﴾ أي مستحل في ذنبه الباطل، ولا مقيد ومتجاوز في الأكل ما حرم عن الحد المقرر، فقد حلل الله أكل هذه المحرمات عند المخمصة والضرورة قدر ما يحفظ الحياة ﴿ فَإِنَّ ٱللّهَ عَفُورٌ ﴾ لما من اغتنم من الحرم ﴿ زَحِيمٌ ﴾ [النّحل: 115] بهم حين أحل لهم لدى الاضطرار.

﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُمُ ٱلْكَذِبَ ﴾ أي لأجل وصفكم وبيانكم من الحرام والحلال باللسان ﴿ هَٰذَا حَلَلُ وَهَٰذَا حَرَامٌ ﴾ كما قالوا ما في بطون هذه الأنعام خالصة لذكورنا ومحرم على أزواجنا، ومساق مقتضى الكلام وتصدير الجملة بما يدل على حصر المحرمات في الأجناس الأربعة إلا ما ضم إليها الدليل القاطع والبرهان الساطع، وهو السباع والحمر الأهلية، الكذب منصوب بتقول ﴿ هَٰذَا حَلَلُ وَهَٰذَا حَرَامٌ ﴾ بدل منه أو متعلق بتصف على إرادة القول، أي ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ الْسِنَكُمُ ﴾ فتقول بهذا حلال وهذا حرام، أو مفعول ﴿ وَلَا تَقُولُوا ﴾ ، أو ﴿ ٱلْكَذِبُ ﴾

منصوب بتصف و(ما) مصدرية، أي ولا تقولوا هذا حلال وهذا حرام توصف السنتكم الكذب، أي لا تحرموا ولا تحلوا بمجرد قوله: تنطق السنتكم من غير دليل، ووصف السنتهم بالكذب مبالغة مبالغة في وصف كلامهم بالكذب كأن حقيقة الكذب كانت مجهولة والسنتهم تصفها وتعرفها بكلام هذا ولذا عد في فصيح الكلام كقولهم: وجهها تصف الحسن والجمال وعينها تصف السحر، وقيل أكذبهم أملحهم (لِنَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ من التقليل الذي لا يتضمن معنى العرض إلى الله الله الله الله الله المفترى لتحصيل مطلوب نفى عنهم الفلاح وتنبه لقوله.

﴿مَتَنَعٌ قَلِيلٌ﴾ أي ما يفترون لأجله أو ما هم فيه منفعة قليلة ينقطع عن قريب ﴿وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُ﴾ [النّحل: 117] سائرين إلى عذاب فظيع في الآخرة.

﴿ وَعَلَى اللَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا مَا قَصَصْنَا عَلَيْكَ مِن قَبْلٌ وَمَا ظَلَمْنَهُمْ ﴾ [السنّحل: 118] في سورة الأنعام عند قوله: ﴿ وَعَلَى اللَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا ﴾ [146] إلخ الآية ﴿ وَلَكِنَ كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ [النحل: 118] قد تقدم الكلام في هذه الآية فلا حاجة إلى إعادته.

﴿ ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا السُّوَءَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ ﴾ العمل بالجهالة ﴿ وَأَصْلَحُوا ﴾ أي استقاموا على التوبة وتثبتوا عليها ﴿ إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَعُورٌ ﴾ لما سلفت من ذنوبهم ثم استعقبه التوبة ﴿ رَجِيمٌ ﴾ [التحل: 119] وما سيأتي.

#### تفسير

#### ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً فَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ إِنَّ إ

﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَهِ حَيْفًا﴾ [النّحل: 120] يريد كان نبيًّا وحده ليس كمثل الأنبياء، قام بحقه صغيرًا وكبيرًا، ثم يذكر الله في القرآن بالرسالة ولكن نصح لله فقال لأمته وقومه: ﴿مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّ أَيْفَكًا ءَالِهَةً دُونَ اللّهِ نُرِيدُونَ ﴿ فَمَا ظَنُكُمْ بِرَبِّ للهِ فقال لأمته وقومه: ﴿مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ أَيْفَكًا ءَالِهَةً دُونَ اللّهِ نُرِيدُونَ ﴿ فَمَا ظَنُكُمْ بِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ [الصافات: 85 - 87] ثم كسر الأصنام وكان قلبه قلبًا واجدًا واحدًا موقنًا لله، وقال مثل قوله في البقرة: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الّذِي حَلَجٌ إِبْرَهِمَمَ فِي رَبِّهِ \* ﴾ [258]

يريد نمرود ﴿أَنَّ ءَاتَنْهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ ﴾ [258] وقد كان ملك الدنيا فقال لإبراهيم: من ربك؟ ﴿ قَالَ إِبْرَهِ عَمُ رَبِّيَ ٱلَّذِي يُحْيِء وَيُمِيتُ قَالَ ﴾ [258] نـمـرود: ﴿ أَنَا أُحْيِ، وَأُمِيتُ ﴾ [258] يريد أحيي واحدًا وأقتلُ واحدًا آخر ﴿قَالَ إِنْرَهِـَّمُ فَإِنَ ٱللَّهَ يَأْتِي بِٱلشَّمْسِ مِنَ ٱلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَغْرِبِ فَبَهُتَ ٱلَّذِي كَفَرٌّ ﴾ [258] ومثل قوله في الأنعام: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَىٰكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ ﴾ [74] قال الله: ﴿ وَكُذَاكِ نُرَى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [75] يريد أراه الله السماوات وما فيهنّ والأرض ومن فيهنّ، فرأى رجلًا يشرك بالله فدعا عليه فأهلكه الله، ورأى رجلًا يسرق فدعا عليه فأهلكه الله، ورأى رجلًا يزني فدعا عليه فأهلكه الله، فأوحى الله إلى إبراهيم: أن أمسك عن عبادي فإنهم منى على ثلاث خصال: أن إما حقت عليهم كلمتي فأعذبهم وإما أن أخرجت من أصلابهم من يعبدني ولا يشرك [بي] شيئًا، وإن هديتهم فتبت عليهم أما علمت يا إبراهيم إنه من أسمائي أني أنا الصبور، وأعطاه الله أن لا يبعث نبيًّا من بعده إلا من صلبه، وأعطاه أن لا يسافر في جميع الأرض يحضر مارة على قلبه إلا هتك الله ما بينه وبينها من الحجر حتى يراها ما تصنع، فأتى اللهُ عليه طائعًا للَّهِ حنيفًا، يريد أن أول من أحبني وأقام مناسك الله يريد الحج، وهي فهذه صفة الحنيفة ﴿ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ [النحل: 120] يريد أخلص للَّهِ التوحيد صبيًا وكبيرًا.

#### ﴿ شَاكِرًا لِأَنْعُمِهِ ٱجْتَبَنَّهُ وَهَدَنْهُ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ۞ ﴾

﴿ شَاكِرًا لِلْأَنْفُودِ ﴾ يريد حامدًا للهِ طائعًا ﴿ آجْتَبَنُهُ ﴾ يريد اصطفاه واختاره ﴿ وَهَدَنْهُ إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [النّحل: 121] يريد إلى أفضل الأديان.

#### ﴿ وَءَاتَيْنَكُ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً ۚ وَإِنَّهُۥ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ ۞

﴿ وَءَاتَيْنَهُ فِي الدُّنِيَا حَسَنَةً ﴾ يريد الصدق والوفاء والعبادة والجلال ﴿ وَإِنَّهُ فِي اللَّنِيا لَهُ النَّعَلِ: 122] يريد صالح ولد آدم.

﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَبِعُ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ آَلَ اللَّهُ مِلَّهُ وَاللَّهُ مِلَّهُ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (ثُمَّ أَوْحَيْنَا ۚ إِلَيْكَ ﴾ يا محمد ﴿ أَنِ ٱتَبِعْ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا ۚ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النّحل: 123] ورد في البناء عليه مقال.

## ﴿ إِنَّمَا جُعِلَ ٱلسَّبْتُ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِيةٍ وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ وَإِنَّا رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْلَلِفُونَ ﴿ لَيْكَ ﴾

﴿ إِنَّمَا جُعِلَ اَلسَّبْتُ عَلَى الَّذِينَ آخَتَافُواْ فِيدًى يريد تناوبوا وتصادوا فيه وتعادوا ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ ﴾ يا محمد ﴿ لِيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ ﴾ يريد ليقضي بينهم ﴿ يَوْمُ اَلْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ [النّحل: 124] يريد يشكّون.

## ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ هَوَ اَعْلَمُ بِأَلْمُهُمَدِينَ ﴿ إِنَّ هِي أَحْسَنُ إِنَّ هَوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْمَدِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ أَحْسَنُ إِنَّ هَوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْمَدِينَ ﴿ إِنَّ ﴾

(أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ) يا محمد يريد إلى دين ربك (بِالْحِكْمَةِ) يريد بما حكمت الأوليائي وأهل طاعتي من الثواب (وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ) يريد ينهاهم عما نهاك عنه (وَجَدِلْهُم بِالنَّهِ (إِنَّ رَبَّكَ) يا محمد (هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِةٍ. ﴾ يريد عن دينه (وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهُ الله (إِنَّ رَبَّكَ) يا محمد (الله وينه.

### ﴿ وَإِنَّ عَافَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۚ وَلَإِن صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

﴿ وَإِنَّ عَاقَبْتُمُ ﴾ يا محمد وأصحابه ﴿ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ وَلَهِن صَبَرْتُمُ لَهُو خَيْرٌ لِلصَّكِينِ ﴾ [النّحل: 126] وذلك يوم أحد قالوا: لئن أظفرنا الله بهم لنفعلن أشد مما فعلوا فأنزل الله هذا، وأخبر أن الصبر أفضل للصابرين.

### ﴿ وَٱصْبِرَ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ وَاللَّهُ مَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فَيْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فَيْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فَي اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُونُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُونُ وَلَكُمْ لِللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُونُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا يَكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تَعَلَيْهُمْ وَلَا لَهُ وَلَا تَكُونُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا تَعَلَيْهُمْ وَلَا تَعْلَيْهِمْ وَلَا تَتَكُ فَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْقُولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّالِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الل

﴿ وَأَصْبِرَ ﴾ يا محمد ﴿ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِأَلْلَهُ ﴾ يريد أن الله سيظفرك بعدوّك ﴿ وَلَا تَعْرَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ يريد على من عصاك ولم يتبعك ﴿ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَا يَمْكُرُونَ ﴾ [النّحل: 127] يريد قبالهم إياك.

### ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ﴿ ﴾

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقُوا ﴾ يريد خافوني ولم يشركوا بي شيئًا ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم تَعْسِنُوكَ ﴾ [النّحل: 128] يريد والذين هم موحدون.

#### إشارة وتأويل

(يَوْمَ تَأْتِي كُلُ نَفْسِ تَجَادِلُ عَن نَفْسِهَ) [النّحل: 111] إشارة إلى أنواع الحساب وإلى أطوار العذاب والعقاب فإن لكل أحد من أفراد الإنسان ثلاثة أوجه: وجه إلى الحق وهو بهذا الوجه باق لا يتطرق عليه الفناء والهلاك والموت (كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَمُ وَهُ وَهُو بهذا الوجه باق لا يتطرق عليه الفناء والهلاك والموت (كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَمُ وَالقصص: 88] ووجه إلى الخلق والكثرات وهو بدل الوجه حادث فإنه هالك، ووجه إلى نفسه وذاته، فوضع الله الدين والإسلام لاستكمال هذه الوجوه، وإليه أشار النبي عليه السلام بقوله: «الشريعة أقوالي والطريقة أفعالي والحقيقة أحوالي».

فالحقيقة لاستكمال الوجه الأول، والطريقة لتكميل الوجه الثاني، والشريعة لتوفية حقوق الوجه الثالث المتعلق بالخلق بأحكام الدين [التي] جرت بين الله وبين العبد، فهو العبادات وإن اختص باللَّهِ فهي الحقيقة، وإن جرى بين الخلق فهو المعاملات من العقود والقصاص والديات والجراحات وغير ذلك، فالذي يتعلق بذات العبد ونفسه فهو علم الأخلاق، وأصولها أربعة: العفة التي تحصل بتهذيب النفس وتهذيبها عن الملكات الردية الحاصلة عن طرفى القوة الشهوية أي الإفراط والتفريط وهي الفسق والفجور والعفة والخمود، والشجاعة الحاصلة عن تصفية القلب وتعديل القوة الغضبية وتكميلها وإزالة الصفات السبعة، الحكمة وهي ملكة كاملة وهيئة فاضلة حاصلة من السرّ والفؤاد عن صور الأغيار وفساد الأنظار وكساد الأفكار، الرابع العدالة في استكمال القوى الثلاثة المذكورة بطريق العدالة ورفيق التساوي والاستواء والاستقامة بتخلية الروح بصيقل نور التجلى الفعلى، ويُحَلَّى العقل بحلل جواهر التجليات الأسمائية والتحقق الصفات الربانية والنعوت الإلهية بكل نفس تجادل وتسأل وتبحث في المرتبة من هذه المراتب عن الوحدة الاعتدالية الصراط المستقيم عبارة عنها والميزان إشارة إليها ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ [النّحل: 125] إشارة إلى أن الحكمة وهي العلم بحقائق الأشياء وخواصها ولوازمها وخصائصها والعمل بمقتضاها هي رأس كل سعادة ﴿ يُؤْتِي الْحِكْمَةُ مَن يَشَاءَ أُ وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: 269].

#### فهرس المحتويات

| سورة التوبة                           | 3   |
|---------------------------------------|-----|
| سورة يونس                             | 131 |
| سورة هود                              | 231 |
| مطلب اسم إسحاق بالعبرانية سنحك        | 287 |
| سورة يوسف                             | 333 |
| سورة الرعد                            | 411 |
| سورة إبراهيم                          | 453 |
| سورة الحجر                            | 499 |
| سورة النحل                            | 541 |
| مطلب وحوب تعلّم علم النحوم بهذه الآبة | 554 |